
Franz-Josef Steinmetz 24 

Der Psalmist antwortet: Er, 

der den Fels in einen Wasserteich wandelt, 
einen Kiesel zum Wasserquell! 

Dieser Gott macht Starres fließend, Lebloses lebendig, läßt Wasser strö- 
men aus der Quelle, die er selbst ist. Gott ist Leben und gibt dem Leben 
Raum. Er, der Lebendige gibt sein Leben weiter, ohne es zu verlieren. Er 
gibt es weiter in der Geburt seines Volkes, im Bau des Hauses Israel. Er 
gibt es weiter in Jesus, der der Quell auch meines Lebens ist. 

Kein Heimweh nach diesem Rom? 

Impressionen einer geistlichen Studienfahrt 

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt am Main 

Von Rom geschwärmt habe ich noch nie. Wahrscheinlich ist das so, weil 
ich sieben Jahre in dieser Stadt gelebt und studiert habe (1952-1959); ich 
kenne das römische Leben also nicht bloß oberflächlich. Trotzdem denke 
ich gerne an jene Zeit zurück, jedenfalls ohne Zorn. Aber erst ein Exer- 
zitienkurs, den ich für das Germanikum (Kollegium für deutschsprachige 
Theologiestudenten) zu halten hatte (1972), veranlaßte mich zu einem 
Wiedersehen. Es folgten zwei Studienfahrten mit Theologiestudenten im 
Jahre 1974 und zuletzt im September 1979. 

Man hat mich gefragt, und ich frage mich selbst, warum wir eigentlich 
solche Fahrten unternehmen. Zunächst einmal glaube ich festhalten zu 
müssen, daß mich das römische Studium nicht eingeengt hat. Im Gegen- 
teil: es hat mich gelehrt, über den heimatlichen •Kirchturm" hinauszu- 
schauen, oder anders ausgedrückt: die römische •Brille" ließ mich später 
vieles weitherziger beurteilen, als es ohne sie vermutlich der Fall gewesen 
wäre. Zwar kann ein dreiwöchiger Aufenthalt kein langjähriges Studium 
ersetzen, aber man kann in Rom auch in dieser verhältnismäßig kurzen 
Zeit eine solche Fülle von Eindrücken aufnehmen, daß man bereichert 
nach Hause zurückkehren wird. Goethe meinte sogar (dem Sinne nach): 
•Rom gesehen heißt alles gesehen haben." Aber dies ist wohl nicht mehr 
als ein überschwengliches Bild poetischer Begeisterung. Es allzu wörtlich 
nehmen, hieße wahrlich Gottes übrige Schöpfung geringschätzen. 



Kein Heimweh nach diesem Rom? 25 

Wer sich römisch-katholisch nennt, wird freilich beides miteinander 
zu verbinden trachten: Begeisterung und kritische Distanz. Wenn er diese 
berühmte Stadt besucht, dann hoffentlich weder mit dichterischen Illusio- 
nen, als ob Rom schon alles wäre, noch mit der Befürchtung, als ob ihn 
dort nur kleinliche Begrenzung seiner katholischen Fülle erwarte. Er wird 
vielmehr mit Paulus vermuten, daß wir, wenn wir dort sind, •gemeinsam 
Zuspruch empfangen durch euren und meinen Glauben" (Rom 1, 12). Zu- 
mindest wird er nicht zuletzt unter dieser Rücksicht an der Stadt Rom, 
ihrer Geschichte und ihrem Bischof interessiert sein. 

Obwohl ich also nicht zum erstenmal dort war, hat mir auch der letzte 
Rom-Aufenthalt wieder einiges gebracht: zunächst ganz schlicht eine Rei- 
he von Erinnerungen. Die lange Abwesenheit ließ mich vieles leider ver- 
gessen, und mancherlei Kleinmut der letzten Jahre hing wahrscheinlich 
damit zusammen. Ich bin froh darüber, daß ich aufs Neue erfahren durfte, 
was schon bei Markus nachzulesen ist: •Erinnert ihr euch nicht, damals 
als . .. Und er sagte zu ihnen: Versteht ihr immer noch nicht?" (Vgl. 8, 
18-21) Ich meine, daß unsere Liebe zu Christus und seiner Kirche zu- 
weilen solche Ermahnungen braucht, und ich darf sagen, daß sie mir auch 
diesmal wieder in genügendem Maße geschenkt wurden: ich wurde an 
gute Erfahrungen in der Vergangenheit erinnert, die meine gegenwärtige 
Zuversicht stützen. 

Ganz neu erlebt habe ich heuer das auffällige Nebeneinander oder auch 
Miteinander der verschiedenen Epochen römischer Geschichte. Offenbar 
wurde vieles keineswegs einfach verdrängt, sondern blieb unter dem Fol- 
genden erhalten oder wurde irgendwie mitverbaut. Um organische •Auf- 
hebung" war man leider nicht immer bemüht. Ich finde diese römische 
Eigenart nicht unbedingt gut oder selbstverständlich. Aber sie erscheint 
mir nun nicht mehr bloß schwerfällig und zäh (was die Entwicklung neuer 
Gestalten betrifft), sondern zumindest ebenso behutsam und respektvoll 
(was die Bewahrung alter Werte fördert). 

Die Stadt war wohl nie ein Muster an Ordnung und Sauberkeit, aber 
so viel Schmutz in ihren Straßen und so zahlreiche •Gaunereien" (oder 
auch Räubereien) wie diesmal habe ich vor 20 Jahren nicht beobachtet. 
Auch das bekannte römische Verkehrs-Chaos war damals nicht so groß wie 
heute, jedenfalls fiel es mir noch nicht so ins Auge. Aber darf man dieser 
Metropole schon deshalb selbstgerecht den Rücken zuwenden, weil bei uns 
doch vieles ordentlicher und sauberer zugehe? Aus einigem Abstand her- 
aus bin ich zumindest nicht mehr so sicher, ob eine vergleichbare deutsche 
Stadt mit dem dauernden und in den vergangenen Jahren ständig wach- 
senden Massentourismus wirklich besser zurechtkäme. Mittelpunkt der 
katholischen Welt zu sein, ist wahrhaftig nicht bloß eine Würde, sondern 



Franz-Josef Steinmetz 26 

eine Bürde, die oft genug eine schwer erträgliche Last zu sein scheint. 
Das Bild eines drohenden Herzinfarktes oder einer Herzerweiterung liegt 
nahe. 

Sollte man die römische Fähigkeit, trotz allem zu überleben, nicht eher 
bewundern? Ich denke da an den Hinweis eines italienischen Mitbruders, 
der aus Deutschland zurückgekehrt den baldigen Zusammenbruch seines 
Heimatlandes befürchtete, weil ihm nunmehr so vieles chaotisch vorkam. 
Inzwischen sind etliche Jahre vergangen, und das Leben geht weiter. 
Müssen wir vielleicht alle miteinander lernen noch mehr und noch bes- 
ser zu improvisieren, weil das Rom von heute nur ein Gleichnis für das 
ist, was im Grunde schon an vielen Orten unserer Erde beginnt: die 
Raumnot wird größer und der Existenzkampf härter? 

Haben wir uns inzwischen weit von der gegenseitigen Stärkung des 
Glaubens entfernt, auf die es uns doch ankam? Ich denke nein. Man kann 
auch in der scheinbar profanen Atmosphäre einer Stadt etwas von ihrem 
Geist erfahren. Ausdrücklicher zu nennen - was die römische Glaubens- 
kraft betrifft - wäre freilich die Basis - Gemeinde von S. Egidio (mit ihrer 
Zentrale in Trastevere), die mit mehr als 2000 Mitgliedern das kirchliche 
Leben Roms allem Anschein nach spürbar bereichert hat. Natürlich müßte 
man einmal an einem Gottesdienst dieser Gemeinde teilnehmen, mit ihren 
Führern über vorgesehene Projekte sprechen oder ihre Arbeit in verschie- 
denen römischen Stadtvierteln beobachten, um mein Erstaunen zu verste- 
hen. Wer hätte vor 20 Jahren einen solchen Aufbruch •von unten" vor- 
aussehen können? Warum sollte man nicht auch weiterhin mit solchen 
Überraschungen rechnen? Rom besteht doch nicht bloß aus der päpst- 
lichen Kurie und ihren vielleicht zu sehr im Vordergrund stehenden Ver- 
waltungsapparaten. Rom, auch das kirchliche, hat weit mehr Aspekte, als 
man gewöhnlich meint. 

Aber lenken wir die Aufmerksamkeit ruhig einmal direkt auf unsere 
Besuche bei einigen vatikanischen Kongregationen und Sekretariaten. 
Man wird zwar keine allzugroßen Rückschlüsse auf allgemeine Gesprächs- 
bereitschaft aus ihnen ziehen dürfen. Dafür reichen unsere Erfahrungen 
gewiß nicht aus. Immerhin: was früher weder üblich noch denkbar war - 
daß nämlich eine große Gruppe von Theologiestudenten diese obersten 
Behörden der Kurie überhaupt aufsuchen und mit ihren Vertretern dis- 
kutieren konnte - erschien vielen beinahe selbstverständlich, mich hinge- 
gen, der die alten •monarchischen Gepflogenheiten" des Petrusamtes noch 
nicht vergessen hat, ließ es nachdenklich zurück. Es stellte sich heraus, 
daß diese Zentralbehörden - wen wundert es - über mangelnde Initiativen 
der •Basis" (z. B. der nationalen Episkopate) nicht weniger enttäuscht 
sind, als die •Basis" über manche Rahmenrichtlinien •von oben". Wie 



Kein Heimweh nach diesem Rom? 27 

sich die Probleme gleichen! Kritisiert wird sowohl ein mehr aktives wie 
ein mehr passives Verhalten. Und das von beiden Seiten. Ein Rom, das 
schweigt, gefällt so wenig wie ein Rom, das spricht. Kann man es allen 
recht machen? 

Darf man weiterhin die Hoffnung haben, daß diese Tendenz eines 
wirklich kommunikativen Miteinander noch nicht zu Ende ist und das 
Bewußtsein der gemeinsamen Verantwortung auch in Zukunft fördern 
wird? Beeindruckt hat mich vor allem die offene Atmosphäre im Sekre- 
tariat für die Nicht-Christen. Aber auch, wenn nicht zu erwarten wäre, 
daß diese Atmosphäre alle Kongregationen in gleichem Maße durchdrin- 
gen wird - die jeweilige Aufgabenstellung ist dafür viel zu unterschied- 
lich -, so meine ich doch, daß der konziliare Geist des Dialogs fast überall 
erfahrbar war. Eine gewisse Ernüchterung, die nach manchen dieser Besu- 
che aufkam, ist m. E. eher positiv zu werten: sie schützt die römischen Be- 
hörden vor überhöhten Erwartungen und die Basis vor Illusionen, auf 
daß jeder an seinem Platz das ihm Aufgetragene sorgfältig erfüllen kann. 

Was im Blick auf unsere Besuche bei den Kongregationen angedeutet 
wurde, das gilt in besonderem Maße für unsere Begegnung mit Papst 
Johannes Paul II. Wir erlebten ihn während einer Massenaudienz auf 
dem Petersplatz und bei einer Eucharistiefeier in seiner Privatkapelle. 
Anschließend war noch Gelegenheit zu einem kurzen, aber doch sehr 
persönlichen Begrüßungsdialog. Jeder spürte wohl ein wenig die Last 
des Amtes, die auf diesem Menschen liegt. Aber haben wir nicht auch 
etwas von seiner Bereitschaft erfahren, diese Last mit anderen zu teilen, 
also nicht zum •Nadelöhr" zu werden, das andere unnötig einengt oder 
selbst an seiner Aufgabe zerbricht? Oder können wir heute in gar keiner 
Weise mehr verstehen, was Paulus seinerzeit den Römern schrieb: •Zu- 
nächst danke ich meinem Gott durch Jesus Christus für euch alle, weil euer 
Glaube in der ganzen Welt verkündet wird. .. Unablässig denke ich in 
allen meinen Gebeten an euch und bitte darum, es möge mir durch Gottes 
Willen endlich gelingen, zu euch zu kommen." (1, 9 f) Oder würde Paulus 
solche Sätze der römischen Kirche von heute und ihrem Papst nicht mehr 
zu schreiben wagen? Ich meine, er könnte sie heute so wenig wie damals 
verantworten, wenn er nur das ins Auge fassen würde, was man sieht. 
Er schreibt aus einer Hoffnung heraus, die sich nicht schämt, weil sie auf 
die Macht Gottes hofft, die jeden retten wird, der glaubt, zuerst den Juden, 
aber auch den Griechen (vgl. 1, 16). Keine geringere Hoffnung gilt den 
Römern, heute so gut wie damals. 

Schon zu Beginn dieser kleinen Reflexion habe ich erklärt, daß ich nie 
ein schwärmerischer Rom-Fan war. Ich bin es immer noch nicht. Vielleicht 
bin ich sogar - im Vergleich zu meiner Studienzeit vor 20 Jahren - noch 



Walter Kern 28 

ein wenig nüchterner gegenüber dem geworden, was Rom für die Chri- 
stenheit und für die ganze Menschheit bedeutet. Das heißt: ich möchte 
das ganze, schwerlich ausschöpfbare Gebilde •Rom" weder überfordern 
noch unterschätzen. Fest steht jedenfalls, daß ich mich ihm nicht entziehen 
kann, selbst wenn ich es wünschte. 

Mein Glaube • und die Anderen 

Zur kirchlichen Existenz des Christen1 

Walter Kern, Innsbruck 

Es hieße einen Gemeinplatz breittreten, im einzelnen zeigen zu wollen, wie 
tiefgreifend und wie weitreichend die Sozialbindungen des Menschen schon 
im Bereich seines natürlichen' Lebens sind. Am deutlichsten wird das ge- 
wiß am Entstehen und frühen Werden eines Menschenkindes. Jedes 
menschliche Wesen nimmt seinen Ursprung in einer Gemeinschaft, die im 
Grenzfall sehr flüchtig sein kann, die aber dauerhaft sein soll; ihr Name 
ist dann Ehe und Familie. Das menschliche Mit- und Füreinander ist not- 
wendig zur Empfängnis des Kindes: es ist notwendig auch für das Nähren 
und Pflegen, Erziehen und Ausbilden des heranwachsenden jungen Men- 
schen. Richtiger gesehen, sind es nicht solche Einzelaspekte, sondern das 
ganzheitliche Menschwerden, das andere Menschen unablässig braucht. 

Über mehrere Jahre hin hat ein Psychologenteam in den USA in einer 
Kindergarten-ähnlichen Versuchsanordnung das Verhalten durchschnitt- 
licher' Mütter und Kinder beobachtet. Die Ergebnisse sind dargestellt in 
einem Buch mit dem bezeichnenden Titel •Die psychische Geburt des 
Menschen"2. In der Tat ist das physische Geborenwerden nur eine Voraus- 
setzung für das Werden menschlichen Lebens im vollen und wahren Sinne. 
Die andere Voraussetzung ist eine zweite Geburt: das fortschreitende Er- 
wachen zu dem bewußten und mehr und mehr verantwortlich gesteuerten 
Dasein eines Ich. Am Anfang steht eine Phase symbiotischer Verschmel- 
zung mit der Mutter. Diese ist gleichsam das Hilfs-Ich des noch hilflosen 

1 Vergleiche dazu die biblischen Überlegungen in dieser Zeitschrift, 52, 1979, 454-463. 
2 M. S. Mahler • F. Pine • A. Bergmann, Die psychische Geburt des Menschen. Frank- 
furt 1978. 




