Franz-Josef Steinmetz 24
Der Psalmist antwortet: Er,

der den Fels in einen Wasserteich wandelt,
einen Kiesel zum Wasserquell!

Dieser Gott macht Starres flieBend, Lebloses lebendig, 1it Wasser stro-
men aus der Quelle, die er selbst ist. Gott ist Leben und gibt dem Leben
Raum. Er, der Lebendige gibt sein Leben weiter, ohne es zu verlieren. Er
gibt es weiter in der Geburt seines Volkes, im Bau des Hauses Israel. Er
gibt es weiter in Jesus, der der Quell auch meines Lebens ist.

Kein Heimweh nach diesem Rom:

Impressionen einer geistlichen Studienfahrt

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt am Main

Von Rom geschwérmt habe ich noch nie. Wahrscheinlich ist das so, weil
ich sieben Jahre in dieser Stadt gelebt und studiert habe (1952-1959); ich
kenne das rémische Leben also nicht blofl oberflichlich. Trotzdem denke
ich gerne an jene Zeit zurlick, jedenfalls ohne Zorn. Aber erst ein Exer-
zitienkurs, den ich fiir das Germanikum (Kollegium fiir deutschsprachige
Theologiestudenten) zu halten hatte (1972), veranlafite mich zu einem
Wiedersehen. Es folgten zwei Studienfahrten mit Theologiestudenten im
Jahre 1974 und zuletzt im September 1979.

Man hat mich gefragt, und ich frage mich selbst, warum wir eigentlich
solche Fahrten unternehmen. Zunichst einmal glaube ich festhalten zu
miussen, dafl mich das rémische Studium nicht eingeengt hat. Im Gegen-
teil: es hat mich gelehrt, iber den heimatlichen ,Kirchturm® hinauszu-
schauen, oder anders ausgedriickt: die rémische ,Brille“ liel mich spiter
vieles weitherziger beurteilen, als es ohne sie vermutlich der Fall gewesen
wire. Zwar kann ein dreiwdchiger Aufenthalt kein langjdhriges Studium
ersetzen, aber man kann in Rom auch in dieser verhéltnismiflig kurzen
Zeit eine solche Fille von Eindriicken aufnehmen, dafl man bereichert
nach Hause zuriickkehren wird. Goethe meinte sogar (dem Sinne nach):
»Rom gesehen heiflt alles gesehen haben.“ Aber dies ist wohl nicht mehr
als ein iberschwengliches Bild poetischer Begeisterung. Es allzu wortlich
nehmen, hiefle wahrlich Gottes tibrige Schépfung geringschatzen.



Kein Heimweh nach diesem Rom? 25

Wer sich romisch-katholisch nennt, wird freilich beides miteinander
zu verbinden trachten: Begeisterung und kritische Distanz. Wenn er diese
berithmte Stadt besucht, dann hoffentlich weder mit dichterischen Illusio-
nen, als ob Rom schon alles wire, noch mit der Befiirchtung, als ob ihn
dort nur kleinliche Begrenzung seiner katholischen Fiille erwarte. Er wird
vielmehr mit Paulus vermuten, dafl wir, wenn wir dort sind, ,,gemeinsam
Zuspruch empfangen durch euren und meinen Glauben® (Rém 1, 12). Zu-
mindest wird er nicht zuletzt unter dieser Riicksicht an der Stadt Rom,
ihrer Geschichte und ihrem Bischof interessiert sein.

Obwohl ich also nicht zum erstenmal dort war, hat mir auch der letzte
Rom-Aufenthalt wieder einiges gebracht: zunichst ganz schlicht eine Rei-
he von Erinnerungen. Die lange Abwesenheit liefl mich vieles leider ver-
gessen, und mancherlei Kleinmut der letzten Jahre hing wahrscheinlich
damit zusammen. Ich bin froh dariiber, dafl ich aufs Neue erfahren durfte,
was schon bei Markus nachzulesen ist: ,Erinnert ihr euch nicht, damals
als... Und er sagte zu ihnen: Versteht ihr immer noch nicht?* (Vgl. 8,
18-21) Ich meine, dafl unsere Liebe zu Christus und seiner Kirche zu-
weilen solche Ermahnungen braucht, und ich darf sagen, dafl sie mir auch
diesmal wieder in geniigendem Mafle geschenkt wurden: ich wurde an
gute Erfahrungen in der Vergangenheit erinnert, die meine gegenwartige
Zuversicht stiitzen.

Ganz neu erlebt habe ich heuer das auffillige Nebeneinander oder auch
Miteinander der verschiedenen Epochen romischer Geschichte. Offenbar
wurde vieles keineswegs einfach verdringt, sondern blieb unter dem Fol-
genden erhalten oder wurde irgendwie mitverbaut. Um organische , Auf-
hebung“ war man leider nicht immer bemiiht. Ich finde diese romische
Eigenart nicht unbedingt gut oder selbstverstindlich. Aber sie erscheint
mir nun nicht mehr blof} schwerfillig und zih (was die Entwidklung neuer
Gestalten betrifft), sondern zumindest ebenso behutsam und respektvoll
(was die Bewahrung alter Werte fordert).

Die Stadt war wohl nie ein Muster an Ordnung und Sauberkeit, aber
so viel Schmutz in ihren Straflen und so zahlreiche ,Gaunereien“ (oder
auch Raubereien) wie diesmal habe ich vor 20 Jahren nicht beobachtet.
Auch das bekannte romische Verkehrs-Chaos war damals nicht so grofl wie
heute, jedenfalls fiel es mir noch nicht so ins Auge. Aber darf man dieser
Metropole schon deshalb selbstgerecht den Riicken zuwenden, weil bei uns
doch vieles ordentlicher und sauberer zugehe? Aus einigem Abstand her-
aus bin ich zumindest nicht mehr so sicher, ob eine vergleichbare deutsche
Stadt mit dem dauernden und in den vergangenen Jahren stindig wach-
senden Massentourismus wirklich besser zurechtkdme. Mittelpunkt der
katholischen Welt zu sein, ist wahrhaftig nicht blof eine Wiirde, sondern



Franz-Josef Steinmetz 26

eine Biirde, die oft genug eine schwer ertragliche Last zu sein scheint.
Das Bild eines drohenden Herzinfarktes oder einer Herzerweiterung liegt
nahe.

Sollte man die romische Fahigkeit, trotz allem zu iiberleben, nicht eher
bewundern? Ich denke da an den Hinweis eines italienischen Mitbruders,
der aus Deutschland zuriickgekehrt den baldigen Zusammenbruch seines
Heimatlandes befurchtete, weil ihm nunmehr so vieles chaotisch vorkam.
Inzwischen sind etliche Jahre vergangen, und das Leben geht weiter.
Miissen wir vielleicht alle miteinander lernen noch mehr und noch bes-
ser zu improvisieren, weil das Rom von heute nur ein Gleichnis fir das
ist, was im Grunde schon an vielen Orten unserer Erde beginnt: die
Raumnot wird grofier und der Existenzkampf hirter?

Haben wir uns inzwischen weit von der gegenseitigen Stiarkung des
Glaubens entfernt, auf die es uns doch ankam? Ich denke nein. Man kann
auch in der scheinbar profanen Atmosphire einer Stadt etwas von ihrem
Geist erfahren. Ausdriicklicher zu nennen — was die romische Glaubens-
kraft betrifft — wire freilich die Basis — Gemeinde von S. Egidio (mit ihrer
Zentrale in Trastevere), die mit mehr als 2000 Mitgliedern das kirchliche
Leben Roms allem Anschein nach spiirbar bereichert hat. Natiirlich miifite
man einmal an einem Gottesdienst dieser Gemeinde teilnehmen, mit ithren
Fithrern iiber vorgesehene Projekte sprechen oder ihre Arbeit in verschie-
denen romischen Stadtvierteln beobachten, um mein Erstaunen zu verste-
hen. Wer hatte vor 20 Jahren einen solchen Aufbruch ,von unten® vor-
aussehen konnen? Warum sollte man nicht auch weiterhin mit solchen
Uberraschungen rechnen? Rom besteht doch nicht blof aus der pipst-
lichen Kurie und ihren vielleicht zu sehr im Vordergrund stehenden Ver-
waltungsapparaten. Rom, auch das kirchliche, hat weit mehr Aspekte, als
man gewohnlich meint.

Aber lenken wir die Aufmerksamkeit ruhig einmal direkt auf unsere
Besuche bei einigen vatikanischen Kongregationen und Sekretariaten.
Man wird zwar keine allzugrofien Riickschliisse auf allgemeine Gesprichs-
bereitschaft aus ihnen ziehen diirfen. Dafiir reichen unsere Erfahrungen
gewifl nicht aus. Immerhin: was frither weder tiblich noch denkbar war —
daf ndmlich eine grofle Gruppe von Theologiestudenten diese obersten
Behorden der Kurie iiberhaupt aufsuchen und mit ihren Vertretern dis-
kutieren konnte — erschien vielen beinahe selbstverstandlich, mich hinge-
gen, der die alten ,monarchischen Gepflogenheiten® des Petrusamtes noch
nicht vergessen hat, liel es nachdenklich zuriick. Es stellte sich heraus,
daf} diese Zentralbeh6rden — wen wundert es — iiber mangelnde Initiativen
der ,Basis“ (z. B. der nationalen Episkopate) nicht weniger enttiuscht
sind, als die ,Basis“ iiber manche Rahmenrichtlinien ,von oben®. Wie



Kein Heimweh nach diesem Rom? 27

sich die Probleme gleichen! Kritisiert wird sowohl ein mehr aktives wie
ein mehr passives Verhalten. Und das von beiden Seiten. Ein Rom, das
schweigt, gefdllt so wenig wie ein Rom, das spricht. Kann man es allen
recht machen?

Darf man weiterhin die Hoffnung haben, dafl diese Tendenz eines
wirklich kommunikativen Miteinander noch nicht zu Ende ist und das
Bewufitsein der gemeinsamen Verantwortung auch in Zukunft férdern
wird? Beeindruckt hat mich vor allem die offene Atmosphdre im Sekre-
tariat fir die Nicht-Christen. Aber auch, wenn nicht zu erwarten waire,
dafl diese Atmosphare alle Kongregationen in gleichem Mafle durchdrin-
gen wird — die jeweilige Aufgabenstellung ist dafiir viel zu unterschied-
lich —, so meine ich doch, daf} der konziliare Geist des Dialogs fast Giberall
erfahrbar war. Eine gewisse Erniichterung, die nach manchen dieser Besu-
che aufkam, ist m. E. eher positiv zu werten: sie schiitzt die romischen Be-
hérden vor iiberhohten Erwartungen und die Basis vor Illusionen, auf
dafl jeder an seinem Platz das ihm Aufgetragene sorgfiltig erfiillen kann.

Was im Blick auf unsere Besuche bei den Kongregationen angedeutet
wurde, das gilt in besonderem Mafle fiir unsere Begegnung mit Papst
Johannes Paul II. Wir erlebten ihn wihrend einer Massenaudienz auf
dem Petersplatz und bei einer Eucharistiefeier in seiner Privatkapelle.
Anschliefend war noch Gelegenheit zu einem kurzen, aber doch sehr
personlichen Begriilungsdialog. Jeder spiirte wohl ein wenig die Last
des Amtes, die auf diesem Menschen liegt. Aber haben wir nicht auch
etwas von seiner Bereitschaft erfahren, diese Last mit anderen zu teilen,
also nicht zum ,Nadelohr® zu werden, das andere unnétig einengt oder
selbst an seiner Aufgabe zerbricht? Oder kénnen wir heute in gar keiner
Weise mehr verstehen, was Paulus seinerzeit den Romern schrieb: ,Zu-
nichst danke ich meinem Gott durch Jesus Christus firr euch alle, weil euer
Glaube in der ganzen Welt verkiindet wird ... Unabléssig denke ich in
allen meinen Gebeten an euch und bitte darum, es moge mir durch Gottes
Willen endlich gelingen, zu euch zu kommen.“ (1, 9f) Oder wiirde Paulus
solche Sitze der romischen Kirche von heute und ihrem Papst nicht mehr
zu schreiben wagen? Ich meine, er kénnte sie heute so wenig wie damals
verantworten, wenn er nur das ins Auge fassen wiirde, was man sieht.
Er schreibt aus einer Hoffnung heraus, die sich nicht schimt, weil sie auf
die Macht Gottes hofft, die jeden retten wird, der glaubt, zuerst den Juden,
aber auch den Griechen (vgl. 1, 16). Keine geringere Hoffnung gilt den
Romern, heute so gut wie damals.

Schon zu Beginn dieser kleinen Reflexion habe ich erklart, dafl ich nie
ein schwirmerischer Rom-Fan war. Ich bin es immer noch nicht. Vielleicht
bin ich sogar — im Vergleich zu meiner Studienzeit vor 20 Jahren — noch



Walter Kern 28

ein wenig niichterner gegeniiber dem geworden, was Rom fiir die Chri-
stenheit und fir die ganze Menschheit bedeutet. Das heifit: ich mdchte
das ganze, schwerlich ausschopfbare Gebilde ,Rom“ weder iiberfordern
noch unterschitzen. Fest steht jedenfalls, daf} ich mich ihm nicht entziehen
kann, selbst wenn ich es wiinschte.

Mein Glaube — und die Anderen

Zur kirchlichen Existenz des Christen?

Walter Kern, Innsbruck

Es hiefle einen Gemeinplatz breittreten, im einzelnen zeigen zu wollen, wie
tiefgreifend und wie weitreichend die Sozialbindungen des Menschen schon
im Bereich seines ,natiirlichen® Lebens sind. Am deutlichsten wird das ge-
wiff am Entstehen und frihen Werden eines Menschenkindes. Jedes
menschliche Wesen nimmt seinen Ursprung in einer Gemeinschaft, die im
Grenzfall sehr fliichtig sein kann, die aber dauerhaft sein soll; ihr Name
ist dann Ehe und Familie. Das menschliche Mit- und Fireinander ist not-
wendig zur Empfangnis des Kindes: es ist notwendig auch fiir das Nahren
und Pflegen, Erziehen und Ausbilden des heranwachsenden jungen Men-
schen. Richtiger gesehen, sind es nicht solche Einzelaspekte, sondern das
ganzheitliche Menschwerden, das andere Menschen unablissig braucht.

Uber mehrere Jahre hin hat ein Psychologenteam in den USA in einer
Kindergarten-ahnlichen Versuchsanordnung das Verhalten ,durchschnitt-
licher* Miitter und Kinder beobachtet. Die Ergebnisse sind dargestellt in
einem Buch mit dem bezeichnenden Titel ,Die psychische Geburt des
Menschen“2. In der Tat ist das physische Geborenwerden nur eine Voraus-
setzung fiir das Werden menschlichen Lebens im vollen und wahren Sinne.
Die andere Voraussetzung ist eine zweite Geburt: das fortschreitende Er-
wachen zu dem bewufiten und mehr und mehr verantwortlich gesteuerten
Dasein eines Ich. Am Anfang steht eine Phase symbiotischer Verschmel-
zung mit der Mutter. Diese ist gleichsam das Hilfs-Ich des noch hilflosen

1 Vergleiche dazu die biblischen Uberlegungen in dieser Zeitschrift, 52, 1979, 454-463.
2 M. S. Mahler — F. Pine — A. Bergmann, Die psychische Geburt des Menschen. Frank-
furt 1978.





