
Walter Kern 28 

ein wenig nüchterner gegenüber dem geworden, was Rom für die Chri- 
stenheit und für die ganze Menschheit bedeutet. Das heißt: ich möchte 
das ganze, schwerlich ausschöpfbare Gebilde •Rom" weder überfordern 
noch unterschätzen. Fest steht jedenfalls, daß ich mich ihm nicht entziehen 
kann, selbst wenn ich es wünschte. 

Mein Glaube • und die Anderen 

Zur kirchlichen Existenz des Christen1 

Walter Kern, Innsbruck 

Es hieße einen Gemeinplatz breittreten, im einzelnen zeigen zu wollen, wie 
tiefgreifend und wie weitreichend die Sozialbindungen des Menschen schon 
im Bereich seines natürlichen' Lebens sind. Am deutlichsten wird das ge- 
wiß am Entstehen und frühen Werden eines Menschenkindes. Jedes 
menschliche Wesen nimmt seinen Ursprung in einer Gemeinschaft, die im 
Grenzfall sehr flüchtig sein kann, die aber dauerhaft sein soll; ihr Name 
ist dann Ehe und Familie. Das menschliche Mit- und Füreinander ist not- 
wendig zur Empfängnis des Kindes: es ist notwendig auch für das Nähren 
und Pflegen, Erziehen und Ausbilden des heranwachsenden jungen Men- 
schen. Richtiger gesehen, sind es nicht solche Einzelaspekte, sondern das 
ganzheitliche Menschwerden, das andere Menschen unablässig braucht. 

Über mehrere Jahre hin hat ein Psychologenteam in den USA in einer 
Kindergarten-ähnlichen Versuchsanordnung das Verhalten durchschnitt- 
licher' Mütter und Kinder beobachtet. Die Ergebnisse sind dargestellt in 
einem Buch mit dem bezeichnenden Titel •Die psychische Geburt des 
Menschen"2. In der Tat ist das physische Geborenwerden nur eine Voraus- 
setzung für das Werden menschlichen Lebens im vollen und wahren Sinne. 
Die andere Voraussetzung ist eine zweite Geburt: das fortschreitende Er- 
wachen zu dem bewußten und mehr und mehr verantwortlich gesteuerten 
Dasein eines Ich. Am Anfang steht eine Phase symbiotischer Verschmel- 
zung mit der Mutter. Diese ist gleichsam das Hilfs-Ich des noch hilflosen 

1 Vergleiche dazu die biblischen Überlegungen in dieser Zeitschrift, 52, 1979, 454-463. 
2 M. S. Mahler • F. Pine • A. Bergmann, Die psychische Geburt des Menschen. Frank- 
furt 1978. 



Alein Glaube - und die Anderen 29 

Säuglings. Aber bald, schon im Alter von 5 bis 10 Monaten, kommt es zu 
ersten Differenzierungsvorgängen. Sobald die seelische Reifung des Kin- 
des genügend fortgeschritten ist, gleitet es vom Schoß der Mutter herunter; 
es krabst und watschelt von der Mutter weg, später läuft es ihr davon. Aber 
in diesem Stadium braucht das Kind die Mutter noch als •Heimatbasis", zu 
der es hin und wieder zum •Auftanken" zurückkehren kann . .. •Symbiose 
und Individuation" lautet deshalb der Untertitel des Buches, auf das wir 
uns beziehen. Unerinnerbar und zugleich unvergeßlich nennt es die seeli- 
schen Bereiche, die in dieser Frühzeit der •psychologischen Geburt" akiviert 
werden - für das ganze Leben. Erst in der allerjüngsten Vergangenheit 
lernte man auch, statt einer isolierten Mutter-Kind-Beziehung, die Rolle 
des Vaters, seine Gegenwart und damit die Partnerschaft der Eltern in 
ihrer Bedeutung für das Menschwerden des Kindes besser sehen. 

Von besonderem Gewicht für die seelisch-geistige Bildung des Men- 
schen, ja für sein Menschwerden einfachhin ist das Angesprochenwerden. 
Das Sprechenlernen ist wohl der ausdrucksstärkste und auch der tiefen- 
wirksamste Aspekt und Faktor der •Zweiten Geburt". Bekannt ist der 
Bericht der alten Chronik vom Sprachexperiment des Staufenkaisers Fried- 
rich II.: Neugeborene Kinder werden einer taubstummen Amme überge- 
ben, um so zu testen, in welcher - der hebräischen? - Sprache die Säuglinge 
ganz von selbst zu sprechen beginnen. Man gedachte so, die Ursprache der 
Menschheit zu ermitteln. Die derart traktierten Kinder blieben stumm und 
. .. starben. Sprachlosigkeit ist tödlich. Jedenfalls verhindert, unterbindet 
sie die Ausbildung menschenwürdigen Daseins. Trauriges Zeugnis dafür 
geben die im Verlauf der Geschichte mehrfach bekannt gewordenen Wolfs- 
kinder. Für den Mutterboden menschlicher Gemeinschaft, auf dem allein 
der Keim menschlichen Lebens gedeiht, hat Thomas von Aquin einen tref- 
fenden drastischen Namen gefunden: er spricht, indem er unmittelbar die 
Kirche meint, vom sozialen •uterus", vom •Schoß"8. Die Bedeutung, die 
der Menschwerdung des Menschen im Schoß der Familie, wie auch wir zu 
sagen pflegen, zukommt, läßt den Dienst, den Adoptiveltern ihren ange- 
nommenen Kindern erweisen, in neuem Licht erscheinen. Er ist jedenfalls 
nicht kleiner als das Geschenk der ersten, physischen Lebensvermittlung. 

3 Durch die Taufe wird der Mensch wiedergeboren als ein gleichsam noch zu pflegender 
•intra uterum ecclesiae" (4 Sent. 42, 1, 2 ad 1); auch der noch so Erwachsene kann so ein- 
gehen •in uterum spiritualem, scilicet ecclesiae" (Super Ev. Joh, 3, 1, ed. Marietti 1952, 
363); die keinen Vernunftgebrauch haben, sind •quasi in utero matris ecclesiae constituti" 
(S. Th. III 68,9 ad 1); als •uterus" der Mutter Kirche wird das •collegium apostolo- 
rum" benannt (Super Ad Galates 1,4, ed. Marietti 1953, 65.67; vgl. das Gegenbild: 
•synagoga, cuius uterus est collegium pharisaeorum, qui nutriebant alios judaismo"; (ebd. 
56, vgl. 61). - Auch unter der Sorge der Eltern bleibt das noch nicht zum Vernunftgebrauch 
gelangte Kind •sicut sub quodam spirituali utero" (S. Th. I•II 10, 12 = Quodlibeta 2, 4, 4). 



Walter Kern 30 

In der Lebensgeschichte jeden Babys spiegelt sich etwas vom Werdegesetz 
der ganzen etwa zwei Millionen Jahre alten oder jungen Menschheit. Deu- 
tet nicht das Lallen und Tapsen ihrer durch die Zeitungen geisternden All- 
tagsgeschichten wie ihrer säkularen Geschichtsabläufe auf eine nur zu sehr 
mutter- und vaterlose Kindschaft? Der Raum der in Gang befindlichen und 
nie endenden Wiedergeburt des Menschengeschlechtes als ganzer trägt den 
Namen •Kultur". Was der Mensch ist, das ist er sozusagen weniger von 
Natur, mehr durch Kultur. Die nicht durch einen langen und harten Bil- 
dungsprozeß hindurchgegangenen oder, was bestürzenderweise auch mög- 
lich ist, wieder in den bloßen geistig-seelischen Naturzustand zurückge- 
fallenen Völker sind - Wolfsvölker. Die Parole •Zurück zur Natur!" 
würde höchst inhuman aufrufen zum Krieg aller gegen alle. Vielleicht gab 
und gibt es Glücksoasen - Bali? - in der Naturgeschichte von Menschen- 
gruppen. Aber weit verbreitet und lang anhaltend sind die Idyllen wohl 
nicht. Die allermeisten Naturvölker scheinen ihr Dasein im Zwangsgehege 
von 1001 Tabus mehr schlecht als recht gefristet zu haben. •E statu naturae 
exeundum!" Der Zustand bloßer Natur muß überschritten werden!4 Der 
Weg aus dem im Grunde vor-menschlichen Naturzustand heraus wird ge- 
bahnt durch das Gemeinschaftswerk menschheitlicher Kultur. Daß die 
Menschheit in ihrer gemeinsamen weltweiten Anstrengung nie auslernt, 
kann die heutige Entscheidungssituation angesichts der Atomtechnik leh- 
ren, die ebenso Todesgefahr wie Lebenschance für Hunderte Millionen 
Menschen bedeutet. 

Wieder ist die Sprache, zusammen mit ihrer Fixierung in der Schrift, ein 
besonders sprechendes Beispiel für die lebenweckende und lebenerhal- 
tende Funktion, die die Gemeinschaftsleistung Kultur für den Menschen hat. 
Die gemeinsame Sprache verbindet zu einem Volk; die Verschiedenheit der 
Sprachen trennt die Völker. Der Turmbau von Babel steht als kritische 
Marke zwischen diesen beiden Aspekten. Die Ausformung in füreinander 
nicht mehr verständliche Sprachen bleibt in großen Regionen gelegentlich, 
z. B. in China, unterfangen durch die verbindende Gemeinsamkeit der 
Schriftzeichen. Welche geradezu ungeheure Wohltat für den europäisch- 
westlichen Kulturbereich das Abc darstellt, das wir in der ersten Schul- 
klasse ohne sonderliche Mühe erlernen, zeigt ein schlichter Vergleich: 24 
Buchstaben ermöglichen es uns, den unendlichen Gestaltungsreichtum der 
Sprache schriftlich festzuhalten und anderen Menschen zu übermitteln. 
Aber welche lebenslange Schwierigkeit für einen Japaner oder Chinesen, 
die für ganze Wörter (oder bestenfalls für bestimmte Wortteile) stehenden 
Schrift-Bilder seiner Sprache einigermaßen behrrschen zu lernen! Eine ja- 
4 Vgl. Hegels Habilitationsthese Nr. 9 von 1801 in: G. W. F. Hegel, Erste Druckschrif- 
ten, ed. Lasson 1928, 404. 



Mein Glaube - und die Anderen 31 

panische Schreibmaschine benötigt für einen sehr begrenzten Sprachge- 
brauch 600 Zeichen. •Die größte Zeitung Chinas, die Pekinger Volkszei- 
tung mit einer Auflage von 6,2 Millionen Exemplaren, wird auch heute 
noch vollständig von Hand gesetzt", wie deutsche Journalisten Ende 19785 

feststellten. •In den Regalen dieser Handsetzerei stehen nicht weniger als 
7000 verschiedene Schriftzeichen, darunter etwa 2000 für den ,umgangs- 
sprachlichen Normalbedarf'." Kein Wunder, daß bei diesem •steinzeitli- 
chen" Setzvorgang •nach den winzigen, Millimeter großen Lettern oft län- 
ger gesucht werden mußte"! 

Mit der Sprache wachsen die menschlichen Gemeinschaften in bestimmte, 
mehr oder weniger voneinander geschiedene Lebensräume, Daseinswelten 
hinein. Ein arabischer Beduine, so kann man hören, hat für die für ihn so 
wichtigen Kamele einige hundert - 600 (?) - spezielle Ausdrücke. Das ist 
hierzulande ganz unnütz; immerhin ist - oder war bis vor kurzem - auch 
bei uns für den Bauer ein Pferd nicht wie für den Städter eben ein Pferd, 
sondern Schimmel, Fuchs oder Rappe, Hengst, Stute oder Fohlen. Mit der 
Sprache eng verbunden ist die Empfindungs- und Auffassungsweise jedes 
Volkes. Selbst in verwandten europäischen Sprachen haben Wörter, die 
wir in der Übersetzung füreinander zu gebrauchen pflegen, nicht immer 
dasselbe Bedeutungsfeld; das französische •esprit" z. B. deckt sich nicht 
schlechthin mit dem deutschen •Geist". Wir wachsen fraglos in die eigene 
Sprache hinein. Die Kenntnis anderer Sprachen weitet den Horizont und 
läßt auch die eigene Sprach- und Denkwelt besser in ihrer Eigenart ver- 
stehen. 

Vieles, was für die naturhafte und als solche geschichtliche Sozialver- 
flechtung des Menschen gilt, hat seine Entsprechung im übernatürlichen 
Leben des Christen, in der ,Naturgeschichte' seines Glaubens. Wir werden 
ungefragt hineingeboren in die jeweilige Familie, nehmen wir an: eine 
katholische Familie, in einem (was immer das sagen mag) christlichen 
Lande. Da wird dann das Neugeborene als Baby getauft. Und die - immer 
wieder einmal theologisch umstrittene - Kindertaufe hat ihren guten Sinn. 
Wollten Eltern ihr Kind religionslos heranwachsen lassen, damit es sich 
einst, mündig geworden, selber für oder gegen die christliche Religion ent- 
scheiden könne, dann hätten sie in der Tat die Entscheidung schon im nega- 
tiven Sinne vorweggenommen. Denn die ersten Lebensjahre prägen den 
Menschen. Vorentscheidungen sind unumgänglich. Das Leben selbst fällt sie. 
Später allerdings müssen sie in persönlicher Verantwortung übernommen 
- oder verworfen - werden; eine gewisse Veränderung, Läuterung zumin- 
dest, dürfte dabei im Normalfall eintreten. Deshalb die notwendigen Kri- 
sen des Glaubens mit 14 oder 24 ... Jahren. Die absurde Konsequenz 
5 Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 6. 12. 1978, S. 7. 



Walter Kern 32 

schlechthin voraussetzungsloser Kindererziehung deutet dieses Scherzwort 
an: Man kann nicht vorsichtig genug sein in der Wahl seiner Eltern! 

Allerdings ist ein uneingeschränktes Plädoyer für wahllose Kindertaufe, 
nach alter Überzeugung der Kirche selbst, unzulässig. Es muß nach mensch- 
licher Voraussicht die spätere christliche Erziehung des als Baby getauften 
Kindes gewährleistet sein. Dafür sollen die Eltern, die Taufpaten, ja die 
ganze christliche Gemeinde bei der Taufe, stellvertretend für den Täuf- 
ling, sich verbürgen. Der neue Ritus der Kindertaufe legt diese Verantwor- 
tung der •Anderen" für das Kind, das sich seiner eigenen Verantwortung 
noch nicht bewußt sein kann, fest. An diesem Vorgang der Kindertaufe 
wird das, menschlich gesprochen, nicht entwirrbare Ineinander von ewigem 
Heilsgeschick eines Einzelnen und den auf seine Entwicklung einwirkenden 
sehr irdischen kollektiven Faktoren seiner Umwelt offensichtlich und unter 
Umständen bestürzend greifbar. Bürgschaft der Anderen für das Glau- 
bensschicksal des Einen! 

Was wir für das einzelne in die christliche Gemeinde hineingetaufte 
Kind am fundamentalen Beispiel der Babytaufe anvisieren, das gilt auf 
seine Weise auch für die gesamte Menschheit, die hineingerufen ist in die 
Kirche, die umfassende d. i. katholische Gemeinschaft der Glaubenden. Die 
Kirche insgesamt ist der Boden und der Raum, ist Humus und Vehikel des 
Glaubens. Tendenziell alle Menschen sind herausgerufen aus der Sprach- 
losigkeit des - vor Gott - Nicht-Volkes, in die Sprach- und Bekenntnisge- 
meinschaft des neuen von Gott belehrten Volkes Gottes, das die Ek-klesia, 
die heraus-gerufene Versammlung des wahren Israel Gottes ist: •So viele 
nach diesem Maßstab (der Neuschöpfung Gottes) wandeln werden, Frieden 
und Barmherzigkeit komme auf sie und auf das Israel Gottes!" (Gal 6, 16) 

Was ist gemeint mit jener Sprachlosigkeit und diesem neuen, von Gott 
angebotenen Sprechenkönnen? Wir meinten - und zeigten in etwa -, die 
Sprache sei eine höchst qualifizierte Lebensfunktion natürlicher menschli- 
cher Gemeinschaft, von der Familie an. Für die Sprache des Glaubens 
scheint eine noch wesentlich höhere und stärkere Notwendigkeit zu beste- 
hen, sie in Gemeinschaft zu lernen. Warum? Das Sprachvermögen, das sich 
im vorgegebenen geschichtlich-gesellschaftlichen Lebensraum ausbildet zur 
Beherrschung einer bestimmten Sprache, ist naturgegeben. Und vor allem: 
Für das Erlernen der Muttersprache bietet das Lebensmilieu schon des 
Kleinkindes ständigen Anhalt und je neue Anstöße. Das Kind beginnt auf 
Dinge und Menschen zu zeigen und zunächst mehr mit Augen und Gesten 
als mit artikulierten Worten zu fragen: Was ist das? Wie heißt das? Am 
Gängelband seiner kleinen Erfahrungen vermittelt sich ihm das Erstam- 
meln der gemeinsamen Sprache. Die Nabelschnur zum uterus socialis (zum 
gemeinsamen Mutterschoß) wird - wenn wir das gewagte Bild so stark 



Mein Glaube - und die Anderen 33 

strapazieren dürfen - nie abgeschnitten; sie führt dem Kind ständig mehr 
und mehr Wort-Nahrung zu, die es mit dem natürlichsten Bedürfnis von 
der Welt aufnimmt. Das Sprechen zu Mutter und Vater - das •Mama"- 
und-• Papa" -Sagen - geschieht in einem sehr realen und ganz unmittel- 
baren Erlebnisraum. Das trifft für das Sprechen von Gott und zu Gott nicht 
in derselben eindrücklichen Weise zu. Dieses muß vielmehr von den Ur- 
hebern des Lebens des Kindes, die eben darum auch die Stellvertreter gött- 
licher Autorität für es sind, vermittelt werden. In den schlichtesten Hin- 
weisen, die dem Kind gegeben werden, beginnt sich, für sein ganzes Dasein 
grundlegend und vielleicht entscheidend, die Deutung der Welt - zunächst 
seiner kindlichen Lebenswelt - auf Gott hin anzubahnen. Das Kind nimmt 
diese Deutung in einer natürlichen Glaubensbereitschaft von den anderen 
Menschen, die sie ihm nahebringen, an. 

Nun geht es jedoch bei der Eingliederung in die Glaubensgemeinschaft 
Kirche keineswegs nur um das Sprechen von und zu Gott überhaupt: Es 
geht um den Gott Jesu Christi, der uns sein Heil für ewig anbietet. Die 
Offenbarung Gottes in Jesus Christus ist ergangen vor fast 2000 Jahren, 
und sie stammt aus einem, so schien das damals schon, abgelegenen Win- 
kel der Erde. Die Dokumente dieser Offenbarung sind in einer uns ganz 
fremden Sprache geschrieben, und ihr Inhalt ist mitbedingt und mitbe- 
stimmt durch Weltbild und Lebensgefühl einer uns fern gerückten Kultur- 
epoche. Schon die von Paulus in Kleinasien und Griechenland gegründeten 
Gemeinden waren darauf angewiesen, die Botschaft Jesu zu hören, die die 
ersten christlichen Missionare ihnen bezeugten. •Wie sollen sie an den 
glauben, von dem sie nicht gehört haben? Wie sollen sie aber hören ohne 
einen, der bezeugt?" (Rom 10, 14) 

Das gilt für uns in einem durch den Zustand und den inzwischen ein- 
getretenen Mentalitätswandel verstärkten Maße: Der Glaube kommt vom 
Hören; vom Hören auf jene ersten Zeugen, die mit Jesus während seines 
Lebens in Palästina aus- und eingingen und die erfuhren, was es mit sei- 
nem Kreuzestod und mit den Erscheinungen des Auferstandenen auf sich 
hat. Dieses Zeugnis von Leben und Leiden, Wort und Werk, Kreuz und 
Auferstehung Jesu von Nazaret wurde von Generation zu Generation wei- 
tergegeben. Der Großraum einer die Zeiten und Zonen zu einer gewiß 
nicht einförmigen, sondern vielgegliederten Einheit verbindenden Über- 
lieferung ist die Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden. Sie vermittelt 
uns den Zugang zu Jesus, dem Mittler zwischen Gott und den Menschen. 
Anders ist der Glaube an Jesus den Christus und an seinen und unseren 
Gott des ewigen Heiles auf die Dauer nicht unverkürzt und unverfälscht 
zu haben. Wie anders sollten wir in Erfahrung bringen, daß wir gerufen 
sind von Gott zur Gemeinschaft seines dreieinigen Lebens, zur Lebensge- 



Walter Kern 34 

meinschaft mit dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist, jetzt 
und für immer - gemäß dem Bekenntnis des Kreuzzeichens, das wir als 
Kinder machen lernten? Wie anders sollten wir Anteil erhalten am brüder- 
lich-schwesterlichen Mahl der Eucharistie, in dem Jesus, Gott und Mensch, 
für uns Speise und Trank ist - jetzt und einst, wenn und indem wir •mit 
ihm essen und trinken an seinem Tisch in seinem Reich" (Lk 22, 30) .. .6? 

Unser Glaube nimmt seinen Ursprung im Schoß der Kirche, die uns in der 
Taufe wiedergebiert zum neuen Leben. Er hat seinen Bestand im ständi- 
gen Austausch mit der zum Gottesdienst versammelten Gemeinde; er wird 
je neu bekräftigt im gemeinsamen Bekenntnis, und er gewinnt im Mit- 
einander und Füreinander der Glaubenden Kraft der Hoffnung und Chan- 
cen tätiger Bewährung. Seine Vollendung wird der Glaube erlangen in der 
ewigen Gemeinschaft der Heiligen. 

Es bleiben einige Konsequenzen, die für die Praxis vor allem des Lehrers 
und Verkünders des christlichen Glaubens zu ziehen sind7. Systematischen 
Zusammenhang können diese Hinweise entbehren. 

1. Das Wort ist nichts - oder nur sehr wenig - ohne die Existenz des 
Sprechenden. Das persönliche Engagement hat Vorrang vor der sachhaften 
Wissensvermittlung (so wichtig und unentbehrlich diese ist). Es entscheidet 
über die Wirksamkeit der Weitergabe des Glaubens, über das ankom- 
men' im Hörer. Die Existenz widerlegt unter Umständen die bloßen schö- 
nen Worte; sie ersetzt auch zu einem guten Teil das Unvermögen, •schöne 
Worte" zu äußern. •Gewiß kann GottBileams Esel und selbst Steine reden 
lassen"8: vor allem aber will er durch uns reden - durch unser Wort, ge- 
wiß; mehr jedoch durch unser Leben. Nach einem englischen Exegeten sind 
die Gleichnisse Jesu •die ontologisch-poetische Artikulation des Herein- 
brechens des Gottesreiches auf ihn selbst"9. Jesus artikuliert danach im 
Sprechen seine ureigene Erfahrung. Er gestikulierte, um nochmals Kierke- 
gaard zu zitieren, mit seiner ganzen Existenz10. 

2. Zur Existenz gehört neben, ja vor (und nach) dem begrifflichen Er- 
kennen, dem •Kognitiven", das erfahrungshafte Spüren, das mehr ist als 
das Affektiv-Emotionale. Wichtiger noch als das Reden-über ist das Zeug- 
nis-von. Damit soll nicht einem Irrationalismus Vorschub geleistet werden. 
Und auch nicht einer faulen Dispens von der Anstrengung des Begriffs. Es 
6 Vgl. den Entwurf •Jesus Christus: Die Mitte unseres Glaubens" in W. Kern, Jesus • 
Mitte der Kirche, Innsbruck 1979, 101•138; auch: Außerhalb der Kirche kein Heil? Frei- 
burg 1979. 
7 Dazu die biblische Grundlegung in dem oben (Anm. 1) erwähnten Aufsatz. 
8 P.-W. Scheele, Alles in Christus. Theologische Beiträge I. Paderborn 1977, 192. 
9 J. D. Crossan, The Seed Parables of Jesus, in: Journal of Biblical Literature 92 (1973) 
244•266, 165. 
10 Vgl. diese Zeitschrift 52, 1979, 454. 



Mein Glaube - und die Anderen 35 

gilt nur ernstzumachen mit der Erfahrung, daß der Mensch zunächst und 
zumeist ganz-menschlich auf andere Menschen reagiert. Das Verhältnis 
Lehrer - Schüler lebt von der Möglichkeit der Identifikation. Anstecken 
kann nur, was mich selber erfaßt und erfüllt hat. Es muß spürbar werden, 
daß die christliche Botschaft es wert ist, weitergesagt zu werden. Wieder hat 
ein protestantischer Bibelwissenschaftler gemeint, ein Text - und das trifft 
ebenso zu für Predigt, Religionsunterricht usw. - werde dann lebendig, 
wenn er •uns Lust zum Christusbekenntnis macht"11. Er hat damit variiert, 
worin Luther das Kriterium des wahren Evangeliums sah: in dem nämlich, 
•was Christus treibet". Ein Christenmensch lebt und lehrt dann richtig, 
wenn er anderen Lust macht, selbst so zu leben, wie Jesus lebte. Was hat 
Gott nicht alles veranstaltet um des Menschen, des ganzen Menschen wil- 
len! •Da er Gott war, wurde er Mensch, damit der Mensch sich als Mensch 
erkenne", sagt Augustinus12. Und Pascal13: •Nicht nur Gott kennen wir 
allein durch Jesus Christus, Leben und Tod kennen wir allein durch Jesus 
Christus. Ohne ihn wissen wir weder, was unser Leben, noch was unser 
Tod, noch was Gott ist, noch was wir selber sind." 

3. Der christliche Glaube hat Auswirkungen wie auf die individuelle 
so auf die kollektive Existenz des Menschen. Und es ist heute wohl beson- 
ders wichtig, die Wirkungsgeschichte des Christentums in Entstehen und 
Bestand des modernen Bewußtseins und seiner echten und hoffentlich un- 
verlierbaren Errungenschaften zu entdecken und zu beschreiben. Unsere 
Gegenwart fordert uns dazu auf, der Fernwirkung der Botschaft Jesu auf 
die neuzeitlichen Erklärungen der Menschenrechte nachzugehen14. Selbst 
die Parole der französischen Revolution von Freiheit, Gleichheit und Brü- 
derlichkeit, die Weltgeschichte machte, hat ihren Ursprung im christlichen 
Glauben. Dem anonymen christlichen Erbe heutiger Humanismen nachzu- 
spüren wird nicht Anlaß geben zu törichtem Selbstruhm der Christen. Viel- 
mehr wird eben dadurch die Gewissenserforschung provoziert, wie es das 
Christentum in seinem eigenen Bereich mit jenen Werten und Rechten 
hält, zu deren Entdeckung und Durchsetzung in der profanen Welt ihm 
ein entscheidender Beitrag verdankt wird. Der Christ wird, gleichsam mit- 
gestikulierend mit der gesamten Menschheit und der Geschichte ihrer fort- 
schreitenden Selbsthumanisierung, •Freude und Hoffnung, Trauer und 
Angst"15 dieses Prozesses teilen. Er realisiert dann, daß die Praxis seines 

11 G. Klein, Die Bibel braucht kritisdie Leser, in: G. Klein u. a., Bibelkritik und Gemein- 
defrömmigkeit, Gütersloh 1966, 11•31, 29. 
12 Sermo 77, 7; PL 38, 488. 
13 Pensees ed. Brunschvicg Nr. 548. 
14 S. die Artikel des Verf. in: Stimmen der Zeit 197 (1979) 3•14. 161•172. 
15 So die Anfangsworte der Pastoralkonstitution •Kirche in der Welt von heute" des 2. 
Vaticanums vom 7. 12. 1965. 



Walter Kern 36 

außer- und innerkirchlichen Verhaltens ein (wenn auch nicht einfachhin: 
das) Kriterium der Wahrheit seiner Glaubensüberzeugung ist. Diese 
Wahrheit offenbart und übermittelt sich in der Bewahrheitung, in der Be- 
währung. Denn •an ihren Früchten werdet ihr sie erkennen" (Mt 7, 16). 
Und: •Daran werden alle erkennen, daß ihr meine Jünger seid, daß ihr 
einander liebt." (Joh 13, 35) 

4. Der Einzelne wird dazu ermutigt, seinen Glauben vor den Anderen 
zu bezeugen, weil er dankbar weiß: Das ist nicht nur der je-meine Glaube. 
Was ich glaube, ja daß ich glauben kann, das habe ich empfangen von der 
Gemeinschaft der Glaubenden. Und auch in meiner Bemühung, den Glau- 
ben nach Möglichkeit zu verstehen und zu verantworten, weiß ich mich zu- 
rückgebunden an die große Glaubensgemeinschaft, die Kirche heißt. Wie 
keiner für sich allein lebt und stirbt, so glaubt auch keiner für sich und 
durch sich allein. Es gibt ein gewiß nicht leichthin zu handhabendes, viel- 
mehr vor Manipulation zu schützendes Glaubensgespür des Kollektivs, den 
•sensus fidelium", von dem die Tradition unserer Kirche seit alters spricht. 
Der gemeinsame Glaubensfundus hat auch für die Theologen, die Glau- 
benswissenschaft betreiben, eine maßgebliche Funktion. Deshalb ist behut- 
same Umsicht, waches Sich-Umhören in Fragen des christlichen Glaubens 
eine rechte Christenpflicht. Splendid isolation ist nirgends weniger ange- 
bracht als hier. 

5. Aus der Gemeinschaftsbindung des eigenen Glaubens ergibt sich im 
Gegenzug die Verantwortung für das Glaubenkönnen der Anderen. Denn 
wie ich an sie, so sind sie ihrerseits an mich gewiesen. Auch und gerade hier 
gibt es den Nächsten, der mich braucht, damit sein Glaube erwache oder 
wachse oder nicht Schaden nehme, nicht untergehe. Diese Verantwortung 
besitzt Ewigkeitsgewicht. Denn christliches Glauben reicht über diese Welt 
hinaus, es verbindet Zeit und Ewigkeit. Im Medium der Glaubensbezeu- 
gung für den anderen Menschen bin ich dem ewigen Richter meines Le- 
bens konfrontiert. Glaubenshilfe verlangt in besonderem Maße der junge 
Mensch, dessen Glaube im Begriff ist, zu wachsen und zu reifen. Ihm wollte 
der frühchristliche Missionar zunächst •Milch" des Glaubens, noch nicht 
feste Nahrung reichen (vgl. 1 Petr 2, 2). Aber vor dem Glaubensanspruch 
Gottes bleiben auch all jene Menschen, die für noch so erwachsen und mün- 
dig gelten mögen, der Anregung und der Unterstützung bedürftig wie 
•neugeborene Büblein" (ebd.). Das ist von Paulus mit Eindringlichkeit zu 
vernehmen. Die ewigkeitsschwere Verantwortung für den Glauben der 
Andern mag sich konkretisieren im wie beiläufig fallenden Wort, in der 
freundlichen kleinen Geste der Ermutigung . . . 

6. Die Saat des Evangeliums wächst oftmals sehr langsam. Und der sie 
ausgesät hat, merkt selber nichts von ihrem Wachstum. Das kann ihn be- 



Mein Glaube - und die Anderen 37 

drücken. Erfolglosigkeit nimmt den Mut. Anderseits steckt in der Un- 
merklichkeit des Wachstums auch eine Verheißung. Im Gleichnis Jesu 
geht es mit der Saat voran, ohne daß der Bauer, der, wie es kommt, wacht 
oder schläft, noch etwas dazu zu tun hat (Mk 4, 26-29). So dürfen auch Re- 
ligionslehrer und Sonntagsprediger für ihr steiniges Arbeitsfeld Hoffnung 
haben auf Fernwirkung und Spätzündung. Keime des verkündeten Wor- 
tes, der religiösen Feier, des guten Beispieles, scheinbar verschüttet und 
verdorrt, kaum einmal sich ankündend durch unterschwelliges Rumoren, 
können doch über Jahre und Jahrzehnte hin einen Funken Leben und Kraft 
bewahren, unerwartet entwickeln sie eine heilsame Wirkung. Es wird 
Schonfristen geben dürfen für bestimmte Lebensalter, mit der Chance der 
Rückbesinnung und neuer Orientierung zur rechten Zeit. .. Eine byzanti- 
nische Litanei enthält die Anrufung: •Jesus von der langen Geduld. ..". 
Für Sich-Gedulden steht im Griechischen wörtlich: •drunterbleiben (hypo- 
menein)", nämlich unterm Joch der Arbeitsmühe, der Zukunftshoffnung, 
der Freude über kleine Erfolge. 

7. Wer spricht schon gerne von wirklichem Mißerfolg? Jesus ist in seinem 
Lebenswerk offenkundig und aufs furchtbarste gescheitert. Und er hat da- 
durch mich und die ganze Welt erlöst. Sollte ein großer Märtyrer vor 
Schulbänken (gibt es vielleicht auch kleine Märtyrer innerhalb derselben?) 
nicht Anteil gewinnen können am Leidensschicksal Jesu? Und würde für 
ihn nicht dasselbe Gesetz gelten, daß Leben aus Tod, Segen aus Fluch, 
Auferstehung aus dem Kreuz hervorgeht? Da er auf seine Weise das To- 
desleiden Jesu an sich trägt (vgl. Phil. 3, 10) und an seinem •Fleisch er- 
gänzt, was an den Leiden Christi noch aussteht - für seinen Leib, die Kir- 
che" (Kol 1, 24)! Es gibt eine wundersame Betrachtung Pascals16 über die 
Todesangst Jesu am ölberg, und den Anteil des Christen daran. .. Das 
Zeugnis des wenig mit Erfolgserlebnissen Überhäuften, der trotzdem - in 
diesem großen Trotzdem des Christseins • ausharrt in Geduld, ist unter 
Umständen überzeugender als der leichte, lachende Erfolg. •Wenn ich 
schwach bin, bin ich stark", sagt Paulus, •denn die Kraft (Gottes) kommt 
in der Schwäche (des Menschen) zur Vollendung" (2 Kor 12, 9 f). Wir müs- 
sen und dürfen uns nicht törichter stellen, als wir ohnehin sind; aber an 
wem, wenn nicht an uns, soll sich die Torheit Gottes erweisen, die weiser 
ist als die Weisheit des Menschen (1 Kor 1,25)?! Schließlich gibt es die 
Schicksalsgemeinschaft mit Jesus, dem am Kreuz Gescheiterten und von 
Gott zu seiner Herrlichkeit Erhöhten, auch die sehr evangelische Gemein- 
schaft mit den Armen (•im Geiste"), den Schwachen, den Kleinen - in 
der Kirche. Sie macht die Kirche zur Kirche. 

16 Pensees Nr. 553. 



Bernardin Schellenberger 38 

Ernst Bloch17, kein offizieller Apologet der christlichen Glaubensgemein- 
schaft, spricht im Zusammenhang von Überlegungen über das corpus Chri- 
sti, das die Kirche ist, davon, daß •unus christianus nullus christianus", daß 
ein Christ-keiner ist; er zitiert dieses •Prinzip eines hintergründigen Kol- 
lektivs" mit offensichtlicher Zustimmung. Das christliche Heil und dessen 
Grundvollzug, der Glaube, sind nicht individualistisch, je nur für mich, 
zu haben. Den tiefen Grund dafür nennt in bündiger Kürze St. Augusti- 
nus18: •Christi corpori copulari" - die lebendige Verbindung mit dem Leib 
der Kirche, ist die Bedingung für Glaube und Heil. 

17 Atheismus im Christentum. Frankfurt 1968, 277; bzw. Das Prinzip Hoffnung. Ebd. 
1959, 385. 
18 In Ioannem 52, 6: PL 35, 1771. 

•Die Jungfrau wird schwanger werden" 

Bernardin Schellenberger, Abtei Mariawald 

•Du wirst schwanger werden und einen Sohn gebären." (Lk 1, 31) Dieser 

neue Wortlaut im amtlichen Lektionar und im •Schott" hat mich geärgert. 
Ich habe mir die Freiheit genommen, beim Vorlesen eine vertrautere 
Formulierung zu gebrauchen. Denn wozu dieses sperrige, grobe Wort 
•schwanger" in einem solch subtilen Text? Warum heißt es nicht weiter- 
hin, wie wir es gewohnt waren: •Du wirst empfangen und einen Sohn ge- 
bären"? Was haben sich die Übersetzer bloß gedacht, als sie das biologi- 
sche Faktum des Schwangerwerdens an die Stelle des •Empfangens" setz- 
ten? 

Des •Empfangens", an das sich eine unauslotbar tiefe geistliche und 
mystische Theologie knüpft; des •Empfangens", das ein Kernwort unserer 
zwei Jahrtausende alten Theologie der Gnade und der Kontemplation 
darstellt. Das soll jetzt also nicht mehr anklingen in Liturgie und Ver- 
kündigung, dieses Geheimnis der Jungfrau, die in der Intimität mit Gott 
empfängt und fruchtbar wird? Sondern jetzt soll nüchtern und pragma- 
tisch gesagt werden, sie sei unvermutet schwanger geworden? 

Und dies just zu einem Zeitpunkt, wo allenthalben Meister der Medi- 
tation jene menschliche Grundhaltung des Empfangens neu entdeckt ha- 
ben und mit ihren Schülern einüben? Wo Körper- und Sitzstellungen und 




