Walter Kern 28

ein wenig niichterner gegeniiber dem geworden, was Rom fiir die Chri-
stenheit und fir die ganze Menschheit bedeutet. Das heifit: ich mdchte
das ganze, schwerlich ausschopfbare Gebilde ,Rom“ weder iiberfordern
noch unterschitzen. Fest steht jedenfalls, daf} ich mich ihm nicht entziehen
kann, selbst wenn ich es wiinschte.

Mein Glaube — und die Anderen

Zur kirchlichen Existenz des Christen?

Walter Kern, Innsbruck

Es hiefle einen Gemeinplatz breittreten, im einzelnen zeigen zu wollen, wie
tiefgreifend und wie weitreichend die Sozialbindungen des Menschen schon
im Bereich seines ,natiirlichen® Lebens sind. Am deutlichsten wird das ge-
wiff am Entstehen und frihen Werden eines Menschenkindes. Jedes
menschliche Wesen nimmt seinen Ursprung in einer Gemeinschaft, die im
Grenzfall sehr fliichtig sein kann, die aber dauerhaft sein soll; ihr Name
ist dann Ehe und Familie. Das menschliche Mit- und Fireinander ist not-
wendig zur Empfangnis des Kindes: es ist notwendig auch fiir das Nahren
und Pflegen, Erziehen und Ausbilden des heranwachsenden jungen Men-
schen. Richtiger gesehen, sind es nicht solche Einzelaspekte, sondern das
ganzheitliche Menschwerden, das andere Menschen unablissig braucht.

Uber mehrere Jahre hin hat ein Psychologenteam in den USA in einer
Kindergarten-ahnlichen Versuchsanordnung das Verhalten ,durchschnitt-
licher* Miitter und Kinder beobachtet. Die Ergebnisse sind dargestellt in
einem Buch mit dem bezeichnenden Titel ,Die psychische Geburt des
Menschen“2. In der Tat ist das physische Geborenwerden nur eine Voraus-
setzung fiir das Werden menschlichen Lebens im vollen und wahren Sinne.
Die andere Voraussetzung ist eine zweite Geburt: das fortschreitende Er-
wachen zu dem bewufiten und mehr und mehr verantwortlich gesteuerten
Dasein eines Ich. Am Anfang steht eine Phase symbiotischer Verschmel-
zung mit der Mutter. Diese ist gleichsam das Hilfs-Ich des noch hilflosen

1 Vergleiche dazu die biblischen Uberlegungen in dieser Zeitschrift, 52, 1979, 454-463.
2 M. S. Mahler — F. Pine — A. Bergmann, Die psychische Geburt des Menschen. Frank-
furt 1978.



Mein Glaube — und die Anderen 29

Sduglings. Aber bald, schon im Alter von 5 bis 10 Monaten, kommt es zu
ersten Differenzierungsvorgingen. Sobald die seelische Reifung des Kin-
des geniigend fortgeschritten ist, gleitet es vom Schofl der Mutter herunter;
es krabst und watschelt von der Mutter weg, spater lauft es ihr davon. Aber
in diesem Stadium braucht das Kind die Mutter noch als ,Heimatbasis“, zu
der es hin und wieder zum , Auftanken® zuriickkehren kann . . . ,Symbiose
und Individuation“ lautet deshalb der Untertitel des Buches, auf das wir
uns beziehen. Unerinnerbar und zugleich unvergeflich nennt es die seeli-
schen Bereiche, die in dieser Frithzeit der ,psychologischen Geburt® akiviert
werden — fiir das ganze Leben. Erst in der allerjingsten Vergangenheit
lernte man auch, statt einer isolierten Mutter-Kind-Beziehung, die Rolle
des Vaters, seine Gegenwart und damit die Partnerschaft der Eltern in
ihrer Bedeutung fiir das Menschwerden des Kindes besser sehen.

Von besonderem Gewicht fir die seelisch-geistige Bildung des Men-
schen, ja fiir sein Menschwerden einfachhin ist das Angesprochenwerden.
Das Sprechenlernen ist wohl der ausdrucksstdrkste und auch der tiefen-
wirksamste Aspekt und Faktor der ,Zweiten Geburt. Bekannt ist der
Bericht der alten Chronik vom Sprachexperiment des Staufenkaisers Fried-
rich II.: Neugeborene Kinder werden einer taubstummen Amme iiberge-
ben, um so zu testen, in welcher — der hebrdischen? — Sprache die Sduglinge
ganz von selbst zu sprechen beginnen. Man gedadhte so, die Ursprache der
Menschheit zu ermitteln. Die derart traktierten Kinder blieben stumm und
... starben. Sprachlosigkeit ist todlich. Jedenfalls verhindert, unterbindet
sie die Aushildung menschenwiirdigen Daseins. Trauriges Zeugnis dafir
geben die im Verlauf der Geschichte mehrfach bekannt gewordenen Wolfs-
kinder. Fiir den Mutterboden menschlicher Gemeinschaft, auf dem allein
der Keim menschlichen Lebens gedeiht, hat Thomas von Aquin einen tref-
fenden drastischen Namen gefunden: er spricht, indem er unmittelbar die
Kirche meint, vom sozialen ,uterus, vom ,Schofl“%. Die Bedeutung, die
der Menschwerdung des Menschen im Schofl der Familie, wie auch wir zu
sagen pflegen, zukommt, 148t den Dienst, den Adoptiveltern ihren ange-
nommenen Kindern erweisen, in neuem Licht erscheinen. Er ist jedenfalls
nicht kleiner als das Geschenk der ersten, physischen Lebensvermittlung.

3 Durch die Taufe wird der Mensch wiedergeboren als ein gleichsam noch zu pflegender
,intra nterum ecclesiae“ (4 Sent. 42, 1, 2 ad 1); auch der noch so Erwachsene kann so ein-
gehen ,in nterum spiritualem, scilicet ecclesiae“ (Super Ev. Joh, 3, 1, ed. Marietti 1952,
363); die keinen Vernunftgebrauch haben, sind ,quasi in utero matris ecclesiae constituti®
(S. Th. III 68,9 ad 1); als ,uterus“ der Mutter Kirche wird das ,collegium apostolo-
rum“ benannt (Super Ad Galates 1,4, ed. Marietti 1953, 65.67; vgl. das Gegenbild:
»Synagoga, cuius uterus est collegium pharisacorum, qui nutriebant alios judaismo*; (ebd.
56, vgl. 61). — Auch unter der Sorge der Eltern bleibt das noch nicht zum Vernunftgebrauch
gelangte Kind ,sicut sub quodam spirituali utero® (S. Th. I-1I 10, 12=Quodlibeta 2, 4, 4).



Walter Kern 30

In der Lebensgeschichte jeden Babys spiegelt sich etwas vom Werdegesetz
der ganzen etwa zwei Millionen Jahre alten oder jungen Menschheit. Deu-
tet nicht das Lallen und Tapsen ihrer durch die Zeitungen geisternden All-
tagsgeschichten wie ihrer sdkularen Geschichtsabliufe auf eine nur zu sehr
mutter- und vaterlose Kindschaft? Der Raum der in Gang befindlichen und
nie endenden Wiedergeburt des Menschengeschlechtes als ganzer trigt den
Namen ,Kultur“. Was der Mensch ist, das ist er sozusagen weniger von
Natur, mehr durch Kultur. Die nicht durch einen langen und harten Bil-
dungsprozef hindurchgegangenen oder, was bestiirzenderweise auch még-
lich ist, wieder in den bloflen geistig-seelischen Naturzustand zuriickge-
fallenen Vélker sind — Wolfsvolker. Die Parole ,Zuriick zur Natur!*
wiirde héchst inhuman aufrufen zum Krieg aller gegen alle. Vielleicht gab
und gibt es Gliicksoasen — Bali? — in der Naturgeschichte von Menschen-
gruppen. Aber weit verbreitet und lang anhaltend sind die Idyllen wohl
nicht. Die allermeisten Naturvélker scheinen ihr Dasein im Zwangsgehege
von 1001 Tabus mehr schlecht als recht gefristet zu haben. ,E statu naturae
exeundum!“ Der Zustand blofler Natur muf} {iberschritten werden!* Der
Weg aus dem im Grunde vor-menschlichen Naturzustand heraus wird ge-
bahnt durch das Gemeinschaftswerk menschheitlicher Kultur. Daf} die
Menschheit in ihrer gemeinsamen weltweiten Anstrengung nie auslernt,
kann die heutige Entscheidungssituation angesichts der Atomtechnik leh-
ren, die ebenso Todesgefahr wie Lebenschance fiir Hunderte Millionen
Menschen bedeutet.

Wieder ist die Sprache, zusammen mit ihrer Fixierung in der Schrift, ein
besonders sprechendes Beispiel firr die lebenweckende und lebenerhal-
tende Funktion, die die Gemeinschaftsleistung Kultur fiir den Menschen hat.
Die gemeinsame Sprache verbindet zu einem Volk; die Verschiedenheit der
Sprachen trennt die Vélker. Der Turmbau von Babel steht als kritische
Marke zwischen diesen beiden Aspekten. Die Ausformung in fiireinander
nicht mehr verstindliche Sprachen bleibt in grofien Regionen gelegentlich,
z.B. in China, unterfangen durch die verbindende Gemeinsamkeit der
Schriftzeichen. Welche geradezu ungeheure Wohltat fiir den europiisch-
westlichen Kulturbereich das Abc darstellt, das wir in der ersten Schul-
klasse ohne sonderliche Miihe erlernen, zeigt ein schlichter Vergleich: 24
Buchstaben erméglichen es uns, den unendlichen Gestaltungsreichtum der
Sprache schriftlich festzuhalten und anderen Menschen zu iibermitteln.
Aber welche lebenslange Schwierigkeit fiir einen Japaner oder Chinesen,
die fiir ganze Worter (oder bestenfalls fiir bestimmte Wortteile) stehenden
Schrift-Bilder seiner Sprache einigermafien behrrschen zu lernen! Eine ja-

* Vgl. Hegels Habilitationsthese Nr. 9 von 1801 in: G. W. F. Hegel, Erste Druckschrif-
ten, ed. Lasson 1928, 404.



Mein Glaube — und die Anderen 31

panische Schreibmaschine benétigt fiir einen sehr begrenzten Sprachge-
brauch 600 Zeichen. ,Die grofite Zeitung Chinas, die Pekinger Volkszei-
tung mit einer Auflage von 6,2 Millionen Exemplaren, wird auch heute
noch vollstindig von Hand gesetzt®, wie deutsche Journalisten Ende 19785
feststellten. ,In den Regalen dieser Handsetzerei stehen nicht weniger als
7000 verschiedene Schriftzeichen, darunter etwa 2000 fiir den ,umgangs-
sprachlichen Normalbedarf‘.“ Kein Wunder, daf8 bei diesem ,steinzeitli-
chen® Setzvorgang ,nach den winzigen, Millimeter grofien Lettern oft 1dn-
ger gesucht werden mufite“!

Mit der Sprache wachsen die menschlichen Gemeinschaften in bestimmte,
mehr oder weniger voneinander geschiedene Lebensraume, Daseinswelten
hinein. Ein arabischer Beduine, so kann man héren, hat fir die fir ihn so
wichtigen Kamele einige hundert — 600 (?) — spezielle Ausdriicke. Das ist
hierzulande ganz unniitz; immerhin ist — oder war bis vor kurzem — auch
bei uns fir den Bauer ein Pferd nicht wie fir den Stadter eben ein Pferd,
sondern Schimmel, Fuchs oder Rappe, Hengst, Stute oder Fohlen. Mit der
Sprache eng verbunden ist die Empfindungs- und Auffassungsweise jedes
Volkes. Selbst in verwandten europdischen Sprachen haben Warter, die
wir in der Ubersetzung fiireinander zu gebrauchen pflegen, nicht immer
dasselbe Bedeutungsfeld; das franzosische ,esprit® z. B. deckt sich nicht
schlechthin mit dem deutschen ,,Geist“. Wir wachsen fraglos in die eigene
Sprache hinein. Die Kenntnis anderer Sprachen weitet den Horizont und
1488t auch die eigene Sprach- und Denkwelt besser in ihrer Eigenart ver-
stehen.

Vieles, was firr die naturhafte und als solche geschichtliche Sozialver-
flechtung des Menschen gilt, hat seine Entsprechung im ,iibernatiirlichen
Leben des Christen, in der ,Naturgeschichte® seines Glaubens. Wir werden
ungefragt hineingeboren in die jeweilige Familie, nehmen wir an: eine
katholische Familie, in einem (was immer das sagen mag) christlichen
Lande. Da wird dann das Neugeborene als Baby getauft. Und die — immer
wieder einmal theologisch umstrittene — Kindertaufe hat ihren guten Sinn.
Wollten Eltern ihr Kind religionslos heranwachsen lassen, damit es sich
einst, miindig geworden, selber fiir oder gegen die christliche Religion ent-
scheiden konne, dann hiétten sie in der Tat die Entscheidung schon im nega-
tiven Sinne vorweggenommen. Denn die ersten Lebensjahre pragen den
Menschen. Vorentscheidungen sind unumgénglich. Das Leben selbst falltsie.
Spéter allerdings miissen sie in personlicher Verantwortung tibernommen
—oder verworfen — werden; eine gewisse Veranderung, Liuterung zumin-
dest, diirfte dabei im Normalfall eintreten. Deshalb die notwendigen Kri-
sen des Glaubens mit 14 oder 24 ... Jahren. Die absurde Konsequenz

8 Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 6. 12. 1978, S. 7.



Walter Kern 32

schlechthin voraussetzungsloser Kindererziehung deutet dieses Scherzwort
an: Man kann nicht vorsichtig genug sein in der Wahl seiner Eltern!

Allerdings ist ein uneingeschranktes Pladoyer fiir wahllose Kindertaufe,
nach alter Uberzeugung der Kirche selbst, unzuldssig. Es mufi nach mensch-
licher Voraussicht die spétere christliche Erziehung des als Baby getauften
Kindes gewahrleistet sein. Dafiir sollen die Eltern, die Taufpaten, ja die
ganze christliche Gemeinde bei der Taufe, stellvertretend fiir den Tauf-
ling, sich verbiirgen. Der neue Ritus der Kindertaufe legt diese Verantwor-
tung der ,Anderen“ fir das Kind, das sich seiner eigenen Verantwortung
noch nicht bewuflt sein kann, fest. An diesem Vorgang der Kindertaufe
wird das, menschlich gesprochen, nicht entwirrbare Ineinander von ewigem
Heilsgeschick eines Einzelnen und den auf seine Entwicklung einwirkenden
sehr irdischen kollektiven Faktoren seiner Umwelt offensichtlich und unter
Umstanden bestiirzend greifbar. Biirgschaft der Anderen fir das Glau-
bensschicksal des Einen!

Was wir fir das einzelne in die christliche Gemeinde hineingetaufte
Kind am fundamentalen Beispiel der Babytaufe anvisieren, das gilt auf
seine Weise auch fur die gesamte Menschheit, die hineingerufen ist in die
Kirche, die umfassende d. i. katholische Gemeinschaft der Glaubenden. Die
Kirche insgesamt ist der Boden und der Raum, ist Humus und Vehikel des
Glaubens. Tendenziell alle Menschen sind herausgerufen aus der Sprach-
losigkeit des — vor Gott — Nicht-Volkes, in die Sprach- und Bekenntnisge-
meinschaft des neuen von Gott belehrten Volkes Gottes, das die Ek-klesia,
die heraus-gerufene Versammlung des wahren Israel Gottes ist: ,So viele
nach diesem Mafistab (der Neuschopfung Gottes) wandeln werden, Frieden
und Barmherzigkeit komme auf sie und auf das Israel Gottes!“ (Gal 6, 16)

Was ist gemeint mit jener Sprachlosigkeit und diesem neuen, von Gott
angebotenen Sprechenkénnen? Wir meinten — und zeigten in etwa —, die
Sprache sei eine hochst qualifizierte Lebensfunktion natiirlicher menschli-
cher Gemeinschaft, von der Familie an. Fiir die Sprache des Glaubens
scheint eine noch wesentlich hohere und stirkere Notwendigkeit zu beste-
hen, sie in Gemeinschaft zu lernen. Warum? Das Sprachvermégen, das sich
im vorgegebenen geschichtlich-gesellschaftlichen Lebensraum ausbildet zur
Beherrschung einer bestimmten Sprache, ist naturgegeben. Und vor allem:
Fir das Erlernen der Muttersprache bietet das Lebensmilieu schon des
Kleinkindes stindigen Anhalt und je neue Anstofle. Das Kind beginnt auf
Dinge und Menschen zu zeigen und zunéchst mehr mit Augen und Gesten
als mit artikulierten Worten zu fragen: Was ist das? Wie heiflt das? Am
Gingelband seiner kleinen Erfahrungen vermittelt sich ihm das Erstam-
meln der gemeinsamen Sprache. Die Nabelschnur zum uterus socialis (zum
gemeinsamen Mutterschofl) wird — wenn wir das gewagte Bild so stark



Mein Glaube — und die Anderen 33

strapazieren diirfen — nie abgeschnitten; sie fithrt dem Kind stindig mehr
und mehr Wort-Nahrung zu, die es mit dem natiirlichsten Bedirfnis von
der Welt aufnimmt. Das Sprechen zu Mutter und Vater — das ,Mama“-
und-,Papa“-Sagen — geschieht in einem sehr realen und ganz unmittel-
baren Erlebnisraum. Das trifft fiir das Sprechen von Gott und zu Gott nicht
in derselben eindriicklichen Weise zu. Dieses muf} vielmehr von den Ur-
hebern des Lebens des Kindes, die eben darum auch die Stellvertreter gott-
licher Autoritédt fiir es sind, vermittelt werden. In den schlichtesten Hin-
weisen, die dem Kind gegeben werden, beginnt sich, fir sein ganzes Dasein
grundlegend und vielleicht entscheidend, die Deutung der Welt — zunachst
seiner kindlichen Lebenswelt — auf Gott hin anzubahnen. Das Kind nimmt
diese Dentung in einer natiirlichen Glaubensbereitschaft von den anderen
Menschen, die sie ihm nahebringen, an.

Nun geht es jedoch bei der Eingliederung in die Glaubensgemeinschaft
Kirche keineswegs nur um das Sprechen von und zu Gott iiberhaupt: Es
geht um den Gott Jesu Christi, der uns sein Heil fiir ewig anbietet. Die
Offenbarung Gottes in Jesus Christus ist ergangen vor fast 2000 Jahren,
und sie stammt aus einem, so schien das damals schon, abgelegenen Win-
kel der Erde. Die Dokumente dieser Offenbarung sind in einer uns ganz
fremden Sprache geschrieben, und ihr Inhalt ist mitbedingt und mitbe-
stimmt durch Weltbild und Lebensgefiihl einer uns fern geriickten Kultur-
epoche. Schon die von Paulus in Kleinasien und Griechenland gegriindeten
Gemeinden waren darauf angewiesen, die Botschaft Jesu zu héoren, die die
ersten christlichen Missionare ihnen bezeugten. ,Wie sollen sie an den
glauben, von dem sie nicht gehort haben? Wie sollen sie aber horen ohne
einen, der bezeugt?* (Rom 10, 14)

Das gilt fir uns in einem durch den Zustand und den inzwischen ein-
getretenen Mentalitdtswandel verstirkten Mafle: Der Glaube kommt vom
Héren; vom Horen auf jene ersten Zeugen, die mit Jesus wahrend seines
Lebens in Paldstina aus- und eingingen und die erfuhren, was es mit sei-
nem Kreuzestod und mit den Erscheinungen des Auferstandenen auf sich
hat. Dieses Zeugnis von Leben und Leiden, Wort und Werk, Kreuz und
Auferstehung Jesu von Nazaret wurde von Generation zu Generation wei-
tergegeben. Der Grofiraum ciner die Zeiten und Zonen zu einer gewif§
nicht einférmigen, sondern vielgegliederten Einheit verbindenden Uber-
lieferung ist die Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden. Sie vermittelt
uns den Zugang zu Jesus, dem Mittler zwischen Gott und den Menschen.
Anders ist der Glaube an Jesus den Christus und an seinen und unseren
Gott des ewigen Heiles auf die Dauer nicht unverkiirzt und unverfalscht
zu haben. Wie anders sollten wir in Erfahrung bringen, daf§ wir gerufen
sind von Gott zur Gemeinschaft seines dreieinigen Lebens, zur Lebensge-



Walter Kern 34

meinschaft mit dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist, jetzt
und fir immer — gemifl dem Bekenntnis des Kreuzzeichens, das wir als
Kinder machen lernten? Wie anders sollten wir Anteil erhalten am briider-
lich-schwesterlichen Mahl der Eucharistie, in dem Jesus, Gott und Mensch,
fir uns Speise und Trank ist — jetzt und einst, wenn und indem wir ,mit
ihm essen und trinken an seinem Tisch in seinem Reich® (Lk 22, 30) . . .6?

Unser Giaube nimmt seinen Ursprung im Schof} der Kirche, die uns in der
Taufe wiedergebiert zum neuen Leben. Er hat seinen Bestand im stindi-
gen Anstausch mit der zum Gottesdienst versammelten Gemeinde; er wird
je neu bekriftigt im gemeinsamen Bekenntnis, und er gewinnt im Mit-
einander und Fiireinander der Glaubenden Kraft der Hoffnung und Chan-
cen tatiger Bewadhrung. Seine Vollendung wird der Glaube erlangen in der
ewigen Gemeinschaft der Heiligen.

Es bleiben einige Konsequenzen, die fiir die Praxis vor allem des Lehrers
und Verkiinders des christlichen Glaubens zu ziehen sind”. Systematischen
Zusammenhang konnen diese Hinweise entbehren.

1. Das Wort ist nichts — oder nur sehr wenig — ohne die Existenz des
Sprechenden. Das personliche Engagement hat Vorrang vor der sachhaften
Wissensvermittlung (so wichtig und unentbehrlich diese ist). Es entscheidet
iiber die Wirksamkeit der Weitergabe des Glaubens, iiber das ,Ankom-
men‘ im Horer. Die Existenz widerlegt unter Umstidnden die bloflen scho-
nen Worte; sie ersetzt auch zu einem guten Teil das Unvermégen, ,schone
Worte“ zu duflern. ,Gewifl kann Gott Bileams Esel und selbst Steine reden
lassen“®: vor allem aber will er durch uns reden - durch unser Wort, ge-
wif}; mehr jedoch durch unser Leben. Nach einem englischen Exegeten sind
die Gleichnisse Jesu ,die ontologisch-poetische Artikulation des Herein-
brechens des Gottesreiches auf ihn selbst“®. Jesus artikuliert danach im
Sprechen seine ureigene Erfahrung. Er gestikulierte, um nochmals Kierke-
gaard zu zitieren, mit seiner ganzen Existenz!®.

2. Zur Existenz gehort neben, ja vor (und nach) dem begrifflichen Er-
kennen, dem ,Kognitiven“, das erfahrungshafte Spiiren, das mehr ist als
das Affektiv-Emotionale. Wichtiger noch als das Reden-iber ist das Zeug-
nis-von. Damit soll nicht einem Irrationalismus Vorschub geleistet werden.
Und auch nicht einer faulen Dispens von der Anstrengung des Begriffs. Es
& Vgl. den Entwurf ,Jesus Christus: Die Mitte unseres Glaubens“ in W. Kern, Jesus —
Mitte der Kirche, Innsbruck 1979, 101—138; auch: Aufierhalb der Kirche kein Heil? Frei-
Eml;izlugz;;.e biblische Grundlegung in dem oben (Anm. 1) erwidhnten Aufsatz.

8 P.-W. Scheele, Alles in Christus. Theologische Beitridge I. Paderborn 1977, 192.
?* J. D. Crossan, The Seed Parables of Jesus, in: Journal of Biblical Literature 92 (19738)

244266, 165.
10 Vgl. diese Zeitschrift 52, 1979, 454,



Mein Glaube — und die Anderen 35

gilt nur ernstzumachen mit der Erfahrung, dafl der Mensch zunéchst und
zumeist ganz-menschlich auf andere Menschen reagiert. Das Verhiltnis
Lehrer — Schiller lebt von der Maglichkeit der Identifikation. Anstecken
kann nur, was mich selber erfafit und erfillt hat. Es muf} splirbar werden,
daf die christliche Botschaft es wert ist, weitergesagt zu werden. Wieder hat
ein protestantischer Bibelwissenschaftler gemeint, ein Text — und das trifft
ebenso zu fir Predigt, Religionsunterricht usw. — werde dann lebendig,
wenn er ,uns Lust zum Christusbekenntnis macht“!. Er hat damit variiert,
worin Luther das Kriterium des wahren Evangeliums sah: in dem namlich,
»was Christus treibet“. Ein Christenmensch lebt und lehrt dann richtig,
wenn er anderen Lust macht, selbst so zu leben, wie Jesus lebte. Was hat
Gott nicht alles veranstaltet um des Menschen, des ganzen Menschen wil-
len! ,Da er Gott war, wurde er Mensch, damit der Mensch sich als Mensch
erkenne®, sagt Augustinus'®. Und Pascal®®: ,Nicht nur Gott kennen wir
allein durch Jesus Christus, Leben und Tod kennen wir allein durch Jesus
Christus. Ohne ihn wissen wir weder, was unser Leben, noch was unser
Tod, noch was Gott ist, noch was wir selber sind.“

3. Der dhristliche Glaube hat Auswirkungen wie auf die individuelle
so auf die kollektive Existenz des Menschen. Und es ist heute wohl beson-
ders wichtig, die Wirkungsgeschichte des Christentums in Entstehen und
Bestand des modernen Bewufitseins und seiner echten und hoffentlich un-
verlierbaren Errungenschaften zu entdecken und zu beschreiben. Unsere
Gegenwart fordert uns dazu auf, der Fernwirkung der Botschaft Jesu auf
die neuzeitlichen Erklirungen der Menschenrechte nachzugehent. Selbst
die Parole der franzosischen Revolution von Freiheit, Gleichheit und Brii-
derlichkeit, die Weltgeschichte machte, hat ihren Ursprung im christlichen
Glauben. Dem anonymen christlichen Erbe heutiger Humanismen nachzu-
spuren wird nicht Anlaf geben zu térichtem Selbstruhm der Christen. Viel-
mehr wird eben dadurch die Gewissenserforschung provoziert, wie es das
Christentum in seinem eigenen Bereich mit jenen Werten und Rechten
halt, zu deren Entdeckung und Durchsetzung in der profanen Welt ihm
ein entscheidender Beitrag verdankt wird. Der Christ wird, gleichsam mit-
gestikulierend mit der gesamten Menschheit und der Geschichte ihrer fort-
schreitenden Selbsthumanisierung, ,Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst“1s dieses Prozesses teilen. Er realisiert dann, dafl die Praxis seines

11 G, Klein, Die Bibel braudht kritische Leser, in: G. Klein u. a., Bibelkritik und Gemein-
defrommigkeit, Giitersloh 1966, 11—31, 29.

12 Sermo 77, 7; PL 388, 488.

13 Pensées ed. Brunschvicg Nr. 548.

14 S, die Artikel des Verf. in: Stimmen der Zeit 197 (1979) 3—14. 161—172.

15 So die Anfangsworte der Pastoralkonstitution ,Kirche in der Welt von heute® des 2.
Vaticanums vom 7. 12. 1965.



Walter Kern 36

auer- und innerkirchlichen Verhaltens ein (wenn auch nicht einfachhin:
das) Kriterium der Wahrheit seiner Glaubensiiberzeugung ist. Diese
Wabhrheit offenbart und tibermittelt sich in der Bewahrheitung, in der Be-
wahrung. Denn ,an ihren Frichten werdet ihr sie erkennen® (Mt 7, 16).
Und: ,Daran werden alle erkennen, daf} ihr meine Jinger seid, dafl ihr
einander liebt.“ (Joh 13, 35)

4. Der Einzelne wird dazu ermutigt, seinen Glauben vor den Anderen
zu bezeugen, weil er dankbar weif}: Das ist nicht nur der je-meine Glaube.
Was ich glaube, ja daff ich glauben kann, das habe ich empfangen von der
Gemeinschaft der Glaubenden. Und auch in meiner Bemithung, den Glau-
ben nach Moglichkeit zu verstehen und zu verantworten, weil ich mich zu-
riackgebunden an die grofle Glaubensgemeinschaft, die Kirche heif}t. Wie
keiner fiir sich allein lebt und stirbt, so glaubt auch keiner fir sich und
durch sich allein. Es gibt ein gewif} nicht leichthin zu handhabendes, viel-
mehr vor Manipulation zu schiitzendes Glaubensgespiir des Kollektivs, den
»sensus fidelium®, von dem die Tradition unserer Kirche seit alters spricht.
Der gemeinsame Glaubensfundus hat auch fiir die Theologen, die Glau-
benswissenschaft betreiben, eine mafigebliche Funktion. Deshalb ist behut-
same Umsicht, waches Sich-Umhoren in Fragen des christlichen Glaubens
eine rechte Christenpflicht. Splendid isolation ist nirgends weniger ange-
bracht als hier.

5. Aus der Gemeinschaftsbindung des eigenen Glaubens ergibt sich im
Gegenzug die Verantwortung fir das Glaubenkonnen der Anderen. Denn
wie ich an sie, so sind sie ihrerseits an mich gewiesen. Auch und gerade hier
gibt es den Nachsten, der mich braucht, damit sein Glaube erwache oder
wachse oder nicht Schaden nehme, nicht untergehe. Diese Verantwortung
besitzt Ewigkeitsgewicht. Denn christliches Glauben reicht iiber diese Welt
hinaus, es verbindet Zeit und Ewigkeit. Im Medium der Glaubensbezeu-
gung fir den anderen Menschen bin ich dem ewigen Richter meines Le-
bens konfrontiert. Glaubenshilfe verlangt in besonderem Mafle der junge
Mensch, dessen Glaube im Begriff ist, zu wachsen und zu reifen. Thm wollte
der friihchristliche Missionar zundchst ,Milch“ des Glaubens, noch nicht
feste Nahrung reichen (vgl. 1 Petr 2, 2). Aber vor dem Glaubensanspruch
Gottes bleiben auch all jene Menschen, die fiir noch so erwachsen und miin-
dig gelten mogen, der Anregung und der Unterstiitzung bediirftig wie
»neugeborene Biiblein® (ebd.). Das ist von Paulus mit Eindringlichkeit zu
vernchmen. Die ewigkeitsschwere Verantwortung fir den Glauben der
Andern mag sich konkretisieren im wie beildufig fallenden Wort, in der
freundlichen kleinen Geste der Ermutigung . . .

6. Die Saat des Evangeliums widhst oftmals sehr langsam. Und der sie
ausgesat hat, merkt selber nichts von ihrem Wachstum. Das kann ihn be-



Mein Glaube — und die Anderen 37

driicken. Erfolglosigkeit nimmt den Mut. Anderseits steckt in der Un-
merklichkeit des Wachstums auch eine Verheiflung. Im Gleichnis Jesu
geht es mit der Saat voran, ohne daf} der Bauer, der, wie es kommt, wacht
oder schlift, noch etwas dazu zu tun hat (Mk 4, 26-29). So diirfen auch Re-
ligionslehrer und Sonntagsprediger fiir ihr steiniges Arbeitsfeld Hoffnung
haben auf Fernwirkung und Spatziindung. Keime des verkiindeten Wor-
tes, der religiosen Feier, des guten Beispieles, scheinbar verschiittet und
verdorrt, kaum einmal sich ankiindend durch unterschwelliges Rumoren,
konnen doch iiber Jahre und Jahrzehnte hin einen Funken Leben und Kraft
bewahren, unerwartet entwickeln sie eine heilsame Wirkung. Es wird
Schonfristen geben diirfen fir bestimmte Lebensalter, mit der Chance der
Riickbesinnung und neuer Orientierung zur rechten Zeit . . . Eine byzanti-
nische Litanei enthilt die Anrufung: , Jesus von der langen Geduld . . .“.
Fiir Sich-Gedulden steht im Griechischen wortlich: ,drunterbleiben (hypo-
menein)“, namlich unterm Joch der Arbeitsmithe, der Zukunftshoffnung,
der Freude tiber kleine Erfolge.

7. Wer spricht schon gerne von wirklichem Miferfolg? Jesusistin seinem
Lebenswerk offenkundig und aufs furchtbarste gescheitert. Und er hat da-
durch mich und die ganze Welt erldst. Sollte ein grofler Martyrer vor
Schulbanken (gibt es vielleicht auch kleine Martyrer innerhalb derselben?)
nicht Anteil gewinnen kdnnen am Leidensschicksal Jesu? Und wiirde fiir
ihn nicht dasselbe Gesetz gelten, dafl Leben aus Tod, Segen aus Fluch,
Auferstehung aus dem Kreuz hervorgeht? Da er auf seine Weise das To-
desleiden Jesu an sich tragt (vgl. Phil. 3, 10) und an seinem ,Fleisch er-
ganzt, was an den Leiden Christi noch aussteht — fiir seinen Leib, die Kir-
che® (Kol 1, 24)! Es gibt eine wundersame Betrachtung Pascals!® tiber die
Todesangst Jesu am Olberg, und den Anteil des Christen daran ... Das
Zeugnis des wenig mit Erfolgserlebnissen Uberhiuften, der trotzdem — in
diesem groflen Trotzdem des Christseins — ausharrt in Geduld, ist unter
Umsténden tberzeugender als der leichte, lachende Erfolg. ,Wenn ich
schwach bin, bin ich stark, sagt Paulus, ,denn die Kraft (Gottes) kommt
in der Schwiche (des Menschen) zur Vollendung® (2 Kor 12, 9 f). Wir mus-
sen und dirfen uns nicht torichter stellen, als wir ohnehin sind; aber an
wem, wenn nicht an uns, soll sich die Torheit Gottes erweisen, die weiser
ist als die Weisheit des Menschen (1 Kor 1, 25)?! SchlieBlich gibt es die
Schicksalsgemeinschaft mit Jesus, dem am Kreuz Gescheiterten und von
Gott zu seiner Herrlichkeit Erhohten, auch die sehr evangelische Gemein-
schaft mit den Armen (,im Geiste“), den Schwachen, den Kleinen — in
der Kirche. Sie macht die Kirche zur Kirche.

16 Pensées Nr. 553.



Bernardin Schellenberger 38

Ernst Bloch'?, kein offizieller Apologet der christlichen Glaubensgemein-
schaft, spricht im Zusammenhang von Uberlegungen {iber das corpus Chri-
sti, das die Kirche ist, davon, dafl ,unus christianus nullus christianus®, daf§
ein Christ — keiner ist; er zitiert dieses , Prinzip eines hintergrindigen Kol-
lektivs“ mit offensichtlicher Zustimmung. Das christliche Heil und dessen
Grundvollzug, der Glaube, sind nicht individualistisch, je nur fiir mich,
zu haben. Den tiefen Grund dafiir nennt in biindiger Kiirze St. Augusti-
nus'®: , Christi corpori copulari“ — die lebendige Verbindung mit dem Leib
der Kirche, ist die Bedingung fiir Glaube und Heil.

17 Atheismus im Christentum. Frankfurt 1968, 277; bzw. Das Prinzip Hoffnung. Ebd.
1959, 385.
18 In Ioannem 52, 6: PL 35, 1771.

»Die Jungfrau wird schwanger werden«

Bernardin Schellenberger, Abtei Mariawald

»Du wirst schwanger werden und einen Sohn gebiren.“ (Lk 1, 31) Dieser
neue Wortlaut im amtlichen Lektionar und im ,,Schott* hat mich geirgert.
Ich habe mir die Freiheit genommen, beim Vorlesen eine vertrautere
Formulierung zu gebrauchen. Denn wozu dieses sperrige, grobe Wort
»schwanger® in einem solch subtilen Text? Warum heifit es nicht weiter-
hin, wie wir es gewohnt waren: ,Du wirst empfangen und einen Sohn ge-
baren“? Was haben sich die Ubersetzer bloff gedacht, als sie das biologi-
sche Faktum des Schwangerwerdens an die Stelle des ,Empfangens® setz-
ten?

Des ,Empfangens®, an das sich eine unauslotbar tiefe geistliche und
mystische Theologie kniipft; des , Empfangens®, das ein Kernwort unserer
zwei Jahrtausende alten Theologie der Gnade und der Kontemplation
darstellt. Das soll jetzt also nicht mehr anklingen in Liturgie und Ver-
kiindigung, dieses Geheimnis der Jungfrau, die in der Intimitit mit Gott
empfangt und fruchtbar wird? Sondern jetzt soll niichtern und pragma-
tisch gesagt werden, sie sei unvermutet schwanger geworden?

Und dies just zu einem Zeitpunkt, wo allenthalben Meister der Medi-
tation jene menschliche Grundhaltung des Empfangens neu entdeckt ha-
ben und mit ihren Schiilern eintiben? Wo Korper- und Sitzstellungen und





