EINUBUNG UND WEISUNG

Uber die geistliche Fihrung

Eine der Grundversuchungen heutiger Spiritualitit besteht in ihrer Reduzierung
auf psychologisches Wohlbehagen, als sei ,geistliches Leben® nichts als psychisches
Selbstfinden, das in fromme Worte gekleidet ist. Vorliegender Artikel méchte zur
Integration von Psychologie und Spiritualitdt helfen. Er ist inspiriert von den
geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola, der nicht nur ein Mann der Kirche
war, sondern Seelenkenner und Seelenfithrer. Eine kirchliche Spiritualitit wie die
seine kann die Werte von psychologischer Selbstfindung integrieren und sich da-
durch als wahrhaft ,katholisch®, d. h. allumfassend erweisenl.

Der Heilige Geist

Der eigentliche geistliche Fithrer ist der Heilige Geist. Deshalb steht das ,,Geist-
liche® seiner Leitung nicht im Gegensatz zum Matericllen oder Leiblichen, son-
dern zu dem, was Paulus ,Fleisch® nennt (vgl. R6m 8, 7-17), zu dem siindhaften
Sich- Abschliefen des Menschen. Wer ein geistliches Leben fihrt, baut seine Exi-
stenz auf den Geist Gottes. Das Wort ,,spiritucll“ stammt vom neutestamentlichen
,pneumatikos®, das heifit: vom Geist Gotes bestimmt. Auch und gerade der
geistliche Vater, der ,pater pneumatikos® der Ostkirche, hat eine wichtige, aber
bescheidene Aufgabe. Er fithrt nicht selbst, sondern er achtet darauf, dafl der
andere sich vom Heiligen Geist leiten lasse, dafl im anderen das Gespiir fir die
Fithrung des Geistes wachse.

Die Kirche

Auch deshalb ist die Aufgabe des geistlichen Fithrers eine bescheidene, weil sie
sich ganz und gar dem unterordnet, was die Kirche an Leitung und Fihrung an-
tragt. Sie namlich ist der Geisttrager in dieser Welt, sie ist der eigentliche geist-
liche Fiihrer, die ,Mutter und Lehrerin®, ,Mater et Magistra“ (Johannes XXII1).
Thre Mittel sind die Liturgie, die Heilige Schrift mit den darauf aufbauenden
Uberlieferungen, die Anweisungen des kirchlichen Lehramtes mit seiner Sorge
dafiir, dafl die iberlieferte Wahrheit und die Erfahrung miteinander in Ein-
klang stehen. Durch diese Kanile wird, oft unbemerkt, dem Glaubigen fortwih-
rend geistliche Filhrung geschenkt.

1 Der Artikel ist die Uberarbeitung eines Kapitels aus dem Buch der beiden Autoren,
Geestelijke leiding vandaag, Een werkboek, Antwerpen, Patmos-Verlag, f 28,90;BF 395.
Der erste Teil stammt von P. Penning de Vries. Ab: ,Der Prozef der geistlichen Fiihrung*
zeichnet J. Bots als Autor. Vergleiche dazu Jan Bots, Beten in zwei Richtungen. Zur christ-
lichen Methode des betenden Sich-Entscheidens, Gul. 51, 1978, 296—303.



Einiibung und Weisung 42

Alle personliche geistliche Fithrung spielt sich stets in diesem Raum kirchlichen
Geschehens ab. Deshalb findet auch die erste Begegnung zwischen dem geistlichen
Fiibrer und dem anderen, der um Fiibrung bittet, nicht zwischen zweien statt, die
einander unbekannt sind. Das zeigt auch die Praxis: Der Freimut, mit dem Men-
schen ihr Geheimnis einem Priester anvertrauen kénnen, legt offen, dafl man sich
schon vor dieser ,ersten“ Begegnung kannte, dafl man im Raum der Kirche mit-
sammen war, bevor man sich auch personlich traf. Der Glaube schafft ein Band
des Vertrauens zwischen Menschen, das unabhingig von Gefilblen der personli-
chen Vertraulichkeit existiert.

Freundschaft und geistliche Fithrung

Deshalb ist Freundschaft keine Vorbedingung fiir eine geistliche Fithrung. Wobl
aber Liebe. Auch wenn kein direktes Freundschaftsverhiltnis zwischen zwei Men-
schen besteht, konnen doch beide einander schitzen, vertrauen und in Gebet und
Liebe verbunden sein. Freundschaft hingegen beruht auf direktem Umgang, auf
Gegenseitigkeit; man ist gerne beieinander, man pflegt dauerhafte Kontakte,
kommt regelmifig zusammen, spricht miteinander, geht miteinander auf Unter-
nehmungen, man hat Zeiten und Orte, um Erfahrungen und Einsichten auszu-
tauschen.

Wer Freundschaft zur Bedingung fir geistliche Fithrung macht, schrinkt die
Wirksamkeit des geistlichen Fiihrers auf seinen Freundeskreis ein; anderen Chri-
sten wird unnétigerweise der Zugang verwehrt. Sicher kann eine Freundschaft
dazu verhelfen, die Schwellenangst zu iiberwinden und den ersten Schritt in die
geistliche Leitung hinein zu tun. Der bequemere Einstieg kostet weniger Uber-
windung; aber er kann auch zum Hindernis werden. Gerade durch die Leichtig-
keit, mit der jemand den Freundschafiskontakt zu seinem geistlichen Fiihrer
kniipft, kann das Gesprich an Tiefe verlieren; es verliuft sich in alle Richtungen,
statt sich auf das Wesentliche zu konzentrieren, Nicht selten auch erschwert ge-
rade eine personliche Freundschaft das Sprechen iiber Dinge, die dem einzelnen
peinlich sind.

Auch von Seiten des geistlichen Fiihrers kann die Freundschaft zum Problem
werden. Es ist, wie gezeigt, wesentlich fiir die geistliche Fithrung, dafl nicht der
Mensdch, sondern der Heilige Geist selbst die eigentliche Mitte der Fithrung wird,
daf also auch das Verhiltnis von Freund zu Freund der Beziehung zu Christus
untergeordnet wird. Dabei kann eine zu enge freundschaftliche Bindung im Wege
stehen. Deshalb auch ist Seelsorge und geistliche Fithrung unter Familienangeh6-
rigen oft schwierig.

Geistliche Leitung fiir Freunde und Angehérige erfordert eine starke affektive
Unabbéngigkeit. Alle Vertraulichkeit muf sich tiber die Bindung der beiden hin-
aus auf Gott hin 6ffnen. Der Gefithrte mufl sich innerlich so frei vom Freund-
schaftsband fihlen, dafl er jederzeit dem anderen sein Inneres offenlegen, ihm
beichten kann. Es gilt also grundsitzlich: Freundschaft kann in der geistlichen
Fithrung helfen, kann aber auch hindern. Deshalb ist es gut, auf sie keinen Nach-
druck zu legen. Uber der Freundschaft sollte ein heiliger Gleichmut stehen.



Einiibung und Weisung 43
Sachverstandnis und geistliche Fithrung

Sollte aber nicht doch wenigstens eine gemeinsame Lebenserfahrung die Grund-
lage fiir eine geistliche Fithrung bieten, auch wenn man kein personliches Freund-
schaftsverhiltnis zu haben braucht? Sollte nicht der geistliche Fiihrer verheiratet
sein, wenn er Verheiratete fithren will? Sollte er nicht selbst Kinder haben, wenn
er Eltern fihren will?

Doch auch das ist nicht erfordert; die geistliche Leitung spielt sich auf einer
anderen Ebene ab. Geistliche Fithrung besteht nimlich vor allem in der Hilfe,
daf der andere sich in seinen eigenen Erfahrungen selbst zurechtfinden kann. Kein
guter geistlicher Fithrer wird also sagen: ,Dein Weg wird so oder so verlaufen.
Ich habe ihn selbst begangen. Komme nur und gehe hinter mir her.“ Eine solche
Aufforderung kann richtig sein fiir einen Organisator, der in eine bestimmte Ar-
beit einweist; oder fiir einen Gemeindeleiter, der seine Gemeinde in eine be-
stimmte Richtung lenken maochte; oder auch fiir einen Pidagogen, der gleichsam
Vorbild fiir die Kinder sein mufl. Natiirlich hat ein geistlicher Fithrer gelegent-
lich auch etwas von dieser Art des Umgangs mit den Menschen.

Aber wenn diese ihn in Lebensfragen angehen, in denen es um Entscheidung
und Freiheit geht, dann sind nicht der Weg und die Erfahrungen des Leiters
mafigebend, sondern die Erfahrung des Gefiihrten. Der geistliche Fiihrer sollte
nicht einmal zu etwas raten, worin er selbst Erfahrung hat - zu Priestertum, zu
Ordensleben. Denn seine eigene Erfahrung davon ist zu stark durch seine eigene
Lebenseinstellung geprigt. Der andere kénnte dadurch in seiner Freiheit beein-
trachtigt werden. Der geistliche Fihrer muf} sich anders orientieren. Seine Rolle
besteht nicht darin, auf eigene Erfahrungen und Meinungen hinzuweisen; er sollte
sich sogar hiiten, persénliche Erlebnisse in das Gespréch einzubringen und sich
dariiber zu unterhalten. Seine Aufgabe ist es, den anderen in Kontakt mit dessen
eigener Erfahrung zu bringen, ihn fir die Weisungen des Geistes zu 6ffnen, ihn
zu eigenem Urteil und zu eigener Entscheidung zu verhelfen.

Es wire also fiir eine gute geistliche Fithrung nicht ginstig, wenn man Rat-
schlige erteilte wie: , Wenn ich du wiére, wiirde ich das oder das tun.“ Dadurch
kann der andere vom geistlichen Leiter abhingig werden und gerade nicht sich
selbst erfahren und finden. Er sollte vielmehr zur eigenen Motivation (intrinsece)
gefithrt und von Auflenmotivation (extrinsece) unabhingig werden.

Abhéngigkeit und geistliche Fithrung

Nicht nur durch inhaltliche Ratschlage (,tue dieses oder jenes®), sondern auch
durch Abhingigmachen kann die geistliche Fiihrung verfalscht werden. Das kann
z. B. so geschehen, dafl der geistliche Fihrer sich unbeschwert, grofziigig, gut-
miitig und optimistisch benimmt und so dem anderen die Zweifel und Unsicher-
heiten wegnimmt. Oder man 138t den anderen mit dem Kopf auf der Schulter oder
im Schof8 ausweinen und fangt dessen Schmerz mit Beruhigungen und Tréstun-
gen auf. Das pafit kaum zu einer geistlichen Fithrung. Denn geistliche Fihrung
muf} in die Zukunft schauen, mufl weiter helfen. Aber ein leibliches Trosten und
Vertrosten kann festhaltend, fixierend wirken; es hindert das Wachstum zur



Einiibung und Weisung 44

freien Entscheidung. Wer in affektiver Warmherzigkeit aufgenommen wird,
nistet sich nur allzu leicht in seinem Kummer ein, um eben noch mehr Warm-
herzigkeit und Trostung zu empfangen.

Der geistliche Fihrer aber mufl Sorge tragen, dafl keine schidliche Gegeniiber-
tragung entsteht, d. h. dafl er die Rolle eines Vaters, einer Mutter oder eine
dhnliche, die thm von anderen (meist unbewufit) ,ibertragen® wird, nicht auch
tatsdchlich iibernimmt, indem er Vater spielt oder bemuttert. Deshalb ist es not-
wendig, gleichsam Vorsichtsmafinahmen (gegen psychologische Ubertragungen) in
die geistliche Fithrung einzubauen. Die Verschwiegenheit der Beichte und die
Verborgenheit des Beichtstuhls konnen solche sein. Denn da entsteht die Situa-
tion, dafl der Glaubige mehr Gott und die Kirche als die Person des Priesters vor
Augen hat. Es ist das gute Recht des Beichtenden, im Priester weniger den Men-
schen als die objektive geistliche Wegweisung zu erfahren.

Bezeugungen von Liebe und herzlicher Zuneigung konnen fir die geistliche
Fihrung gefdhrlich werden. Denn der geistliche Fithrer hilft dem anderen nicht
durch das Zeugnis der eigenen Liebe, sondern vielmehr indem er aus Liebe zu ihm
Zeugnis gibt von der Liebe Gottes und ihn zur Offenheit fiir Gott, nicht fir den
geistlichen Leiter fihrt.

Durch ein zu grofles Wohlwollen kann obendrein der Eindruck entstehen, als sei
auch das Leben nur lieb und nett. Dann aber wird die geistliche Begegnung welt-
fremd und weltunwirksam. Eigene Herzlichkeit zu zeigen, mag leicht sein; aber es
kann dem anderen den Weg zur Tiefe, zum Herzen Gottes verstellen. Es mag fiir
den geistlichen Fiithrer schmerzlich sein, das eigene Herz zum Schweigen zu bringen,
damit der andere das Herz Gottes entdecke. Er kann dies aber tun, wenn er sich
bewuft bleibt, daff er dem anderen Gréfleres zu bringen hat als sich selbst, nim-
lich Gott; dafl er dem anderen eine Festigkeit geben will, die dieser nur vor Gott,
nicht aber in einem anderen Menschen finden wird; eine Festigkeit, die frei ist von
Augenblicksstimmungen und moralischen Beziehungen, selbst von denen einer
Freundschaft zu einem Menschen.2
2 Dieses reservierte, klinische Auftreten ruft bei denen Widerstdnde hervor, die sich auf
die eine oder andere Art an den Supervisor klammern wollen. Die Enttduschung iiber das
Verhalten des Supervisors duflert sich in vielen, sehr verschiedenen, versteckien Ver-
nunfigriinden: Er sei ,gefiibllos®, ,hart®, ,intolerant, ,ohne Ahnung®, ,unmenschlich®,
»weltfremd®, ,ohne Néchstenliebe und Mitmenschlichkeit®, ,ohne ausreichendes pasto-
rales Fingerspitzengefihl“, ,zu iibernatiirlich eingestellt®, ,zu steif, ,man kann Chri-
stus zu wenig in ihm sehen® usw. Ein geistlichcr Fiihrer mit wenig innerer Festigkeit
wird sich von solchen Beschuldigungen leieht umwerfen lassen. Es kénnte ihn in der kla-
ren Haltung bestdrken, wenn er Freuds Mahnung an seine Schiiler hort:

»1¢h kann den Kollegen nicht dringend genug empfehlen, sich wihrend der psychoanaly-
tischen Behandlung den Chirurgen zum Vorbild zu nehmen, der all seine Affekte und
selbst sein menschliches Mitleid beiseite drangt und seinen geistigen Kréften ein einziges
Ziel setzt, die Operation so kunstgerecht als méglich zu vollzichen (. . .) Die Rechtfertigung
dieser vom Analytiker zu fordernde Gefiihlskilte liegt darin, daf sie fiir beide Teile die
vorteilhaftesten Bedingungen schafft, fir den Arzt die wiinschenswerte Schonung seines
eigenen Affektlebens, fiir den Kranken das grofite Ausmafl von Hilfeleistung, das uns
heute méglich ist. Ein alter Chirurg hatte zu seinem Wahlspruch die Worte genommen:

Je le pansai, Dieu le guérit. Mit etwas Ahnlichem sollte der Analytiker sich zufricden-
stellen.“ (Gesammelte Werke, London 1955, VIII, 380—381).



Einiibung und Weisung 45

Nachfolge Jesu

Wenn der geistliche Fithrer nicht sich und seine Festigkeit in den Vordergrund
schiebt, gibt er dem anderen die Gelegenheit zu erspiiren, was in ihm selbst wach
wird. Und dies geschieht dadurch, dafl er ihn von Anfang an mit dem Jesus Chri-
stus der Evangelien konfrontiert. Dort ist der Wegweiser, nach dem ein geistlicher
Weg sich orientiert; dort ist der Gesprachspartner, vor dem der Geist im eigenen
Inneren wach wird.

Ohne diesen Haltepunkt wiirde das Gesprich im Intellektuellen, Psychischen
und Fmotionalen stecken bleiben. Im geistlichen Gesprich geht es letztlich weder
um Fdeen und Ideale noch um Gefiihle, sondern immer um die Erfahrung der
Nachfolge Jesu, um das also, was der Mensch vor Jesus, von Jesus und mit Jesus
erfihrt. Das ist der entscheidende Punkt. Viele scheuen genau vor dem zuriick und
brechen das Gesprich ab, wenn sie spiiren, es geht um das Engagement in der
Nachfolge. Es mufl das Grundanliegen des geistlichen Leiters sein, dafl das Ge-
sprich diesen entscheidenden Punkt niemals aus dem Auge verliert.

Finige Fragen konnen dazu verhelfen. Wenn z. B. jemand eine bestimmte Pro-
blematik anschneidet, kann man ihn fragen: ,Haben Sie dariiber gebetet?” oder
,Wie haben Sie diese Frage im Gebet bewiltigen, integrieren konnen?* Wenn
es dann so aussieht, als ob die angeschnittene Schwierigkeit noch nicht durchgebetet
worden sei, kann der geistliche Fiihrer auf einen Abschnitt der Heiligen Schrift
verweisen, der den anderen in die Problematik und in das Gebet dariiber fiihrt.
Das Gesprich kann hier unterbrochen und spiter fruchtbar fortgesetzt werden,
wenn der andere gebetet und im Gebet geistliche Erfahrungen gemacht hat.

Der Prozef} der geistlichen Fithrung

Man kann das Vorgelegte auch in einem zeitlichen Hintereinander ausbreiten.
Aber auch hier ist zu beachten, dafl damit kein Weg vorgeschrieben (extrinsece),
sondern eine Erfahrung angeregt werden soll (intrinsece).

Freud konnte den Abstand wahren, da er an die heilenden Krifte der menschlichen
Seele glaubte. Dieser Glaube ermdglicht letztlich die selbstindige Entfaltung des eigenen
Wesens ohne Abhingigkeit von einem Arzt. Wieviel leichter sollte es einem Supervisor
fallen, der an die heilenden Auswirkungen des unmittelbaren Kontaktes mit Gott glaubt,
die Aszese dieser Distanz zu iiben.

Wenn jemand als Priester beansprucht wird, hat er den Vorteil, sich auf den Glauben
an die heilende Kraft Gottes berufen zu kénnen. Mit der Offenbarung Jesu Christi und
den Weisheiten ,unserer heiligen Mutter Kirche* (Ignatius), kann cr viele Wege weisen,
die dem andern die heilenden Taten Gottes erfahrbar machen. Er kann den andern lehren,
seine Bindungen auf Gott, Maria oder einen der Heiligen zu {ibertragen. Er kann ihm
helfen, sich z. B. in den Meditationen iiber das Evangelium mit Kranken und Siindern
zu identifizieren, die eigene Krankheit, Siinde oder Unzulinglichkeit anzunehmen, um sich
dann von Christus ansprechen, anriihren und heilen zu lassen.

Durch seinen Glauben verfiigt der geistliche Fihrer tiber Hilfen auch fiir die psychi-
sche Integration, um die ihn cin Psychotherapeut bencidet. Obendrein kommt ihm noch
der Umstand zugute, daf seltener eine ausschliefiliche Fixierung auf psychische Gene-
sung den Heilungsprozef hemmt. Anders als beim Psychotherapeuten ist die psychische
Genesung kein ,Muf}“, nnd gerade das kommt ihr zugute.



Einiibung und Weisung 46

Ein erstes Gesprich: Der geistliche Fihrer hort nur einfithlend zu, so daf} sich
der andere in seiner eigenen Problematik verstanden weifl. Die psychischen Ge-
fihle des anderen, die in aller Oberflichlichkeit oft sehr heftig sein konnen, sol-
len ihm helfen, tiefer zu schauen und die Regungen von Gut und Bése im ande-
ren zu verstehen. Ignatius nannte dies ,Bewegung der Geister“ und er sprach von
» Lrost und Trostlosigkeit®. Der geistliche Fithrer muf} zu erspiiren suchen, wie der
andere mit all seinen positiven und negativen psychischen Regungen hineinge-
nommen ist in eine Bewegung auf Gott hin oder von Gott weg.

Geistliche Fihrung also verlangt gleichzeitig ein seelisches, psychologisches
Einfihlungsvermégen wie ein geistliches Gespiir fiir die Haltung des anderen vor
Gott. Das Verstehen des anderen ,dem Fleisch nach® mufl erweitert und vertieft
werden zu einem Verstehen ,,dem Geist nach“ (2 Kor 5, 16).

Wenn der geistliche Fiihrer so gleichsam hinter den psychischen Auflerungen
mit dem geistlichen Anliegen Kontakt genommen hat, wenn er die menschliche
Lebensgestaltung auf ihre christlichen Maglichkeiten hin bedenkt, leitet er das
Gesprach ausdriicklich von der ,fleischlichen® auf die ,geistliche“ Phase hin. Das
geschieht durch das, was Ignatius beschreibt: , Jene geistlichen Ubungen vorle-
gen, die dem Bediirfnis einer derartig bewegten Seele angepafit und angeglichen
sind.* (Exerzitienbuch Nr. 17)

Die Reflexion nach dem Gebet: Erst wenn der andere seine Situation im Gebet
tiberdacht und mit Hilfe der Anweisungen des geistlichen Fithrers durchmeditiert
hat, wird das Gesprich fortgesetzt. Es entspricht dem, was Ignatius nach ,Been-
digung der Ubung” vorschreibt (E. B. Nr. 77). Es ist eine Art Bestandsaufnahme
dessen, was im Gebet geschehen ist. Man konnte dies anhand einiger Fragen vor-
nehmen, die alle die Aufmerksamkeit auf das Verhalten dem Herrn gegeniiber
lenken sollen: , Wo war ich, als ich nicht bei /hm war? Wann war ich wohl bei
Ihm? Was fiihle ich nun nach dem Gebet fiir Ihn?“3

Das Geschick des geistlichen Fithrers besteht darin, daf} er sein Wissen und seine
Erfahrung von Jesus Christus so in den Dienst des anderen stellt, der da sucht, dafl
dieser den Weg zu Jesus findet, sein Herz vor Ihm ausschiittet und die noch unver-
arbeiteten Erfahrungen weiter aufarbeitet im Umgang mit Ikm.

Ein weiteres Gesprdch sollte nun die Schwierigkeiten besprechen, die bei der
Reflexion iiber das Gebet aufgetancht sind.

Die oben gestellte Frage hat freigelegt, was den anderen daran hinderte, zu
einem ,geistlichen® Verstidndnis und Erfahren seiner Situation zu kommen. Die
beiden anderen zeigen, wo der Geist durchbrechen mochte zu einer neuen, be-
freienden und erlosenden Sicht.

Das betrachtende Gebet kann nun wiederholt werden. Der Evangelientext hat
nun eine andere Gestalt gewonnen als bei der ersten Betrachtung. Die eigene
geistliche Erfahrung ist reicher geworden und hat neues Licht auf den Text ge-
worfen. Die geistlichen Augen des Meditierenden sind weiter gedffnet durch die
Erfahrungen und durch das Gespréich, das diese Erfahrungen bewufit gemacht
und geklart hat.

3 Vgl. den erwidhnten Aufsatz von J. Bots, GuL. 51, 1978, 296-303.



Einiibung und Weisung 47

Es ist dieser Wechsel von Gebet und Gesprich, der nun immer tiefer in die
Frage hineinfiihrt und solange fortgesetzt werden soll, bis man sich ganz bei Ihm,
bei Christus weif}.

Das Verhalten des geistlichen Fithrers hat Ahnlichkeiten mit der non-direk-
tiven Methode einiger psychologischer Therapien. Aber es ist dlter und vor
allem anders motiviert und ausgerichtet. Ignatius beschreibt es folgendermafien:
»- . . innerhalb solcher geistlicher Ubungen ist es beim Suchen des gottlichen Wil-
lens mehr angemessen und viel besser, dafl der Schépfer und Herr selber sich
seiner Thm hingegebenen Seele mitteile, sie zu Seiner Liebe und Seinem Lobpreis
entflamme und sie zu dem Weg bereit mache, auf dem sie ihm kiinftig dienen
kann. Auf diese Weise soll derjenige, der die Ubungen vorlegt, weder zu der
einen noch zu der anderen Seite sich wenden und hinneigen, sondern mehr, wie
eine Waage in der Mitte stehend, unmittelbar den Schopfer mit seinem Geschopf
und das Geschopf mit seinem Schopfer und Herrn wirken lassen. (E. B. Nr. 15)

Einige Faustregeln fiir den geistlichen Fiihrer

Auch hier ist zu beachten, daf solche knappe Regeln nur niitzlich sind, wenn sie
als Hinweise, nicht aber wenn sie als sklavisch zu befolgende Regeln aufgefafit
werden.

— Halte das Verhilinis zueinander dem Verhiltnis zn Christus untergeordnet.

— Dein Verhalten zum anderen sei so, dafl er sich in jeder Hinsicht bei dir frei
fiihlt; das kann man daran ermessen, ob er sich auch jeden Moment frei fihlt,
bei dir zu beichten.

— Bleibe gleichmiitig gegeniiber der dir entgegengebrachten Zuneigung. Nicht die
Sympathie oder Antipathie, sondern die Ausrichtung des anderen auf Gott hin
ist ausschlaggebend.

— Achte zumindest ebenso auf die Art und Weise, wie der andere seine Proble-
matik vorbringt, wie auf den Inhalt dessen, was er vorbringt; d. h. auf Trost
und Trostlosigkeit.

— Adhte nicht auf Gefiihle und Erfahrungen im Allgemeinen, sondern auf die Ge-
fuhle firr Ihn, den Herrn.

— Halte jedes Gespriich so kurz wie méglich.

— Stelle zu Beginn keine ,teilnahmsvollen® Fragen, sondern lasse die Initiative
ganz und gar vom andern ausgehen, daf} dieser zeige, woran er dich teilnehmen
lassen mochte.

— Bewahre eine méglichst grofie Distanz, damit der andere so frei wie moéglich
bleiben kann.

— Gebhe nicht schneller voran, als die Erfahrung des anderen mitgeht.

— Verweise den anderen stindig an das, was dieser selbst in seiner eigenen Er-
fahrung einmal entdeckt hat.

— Gib keine Ratschlige aus dem eigenen Erfahrungsschaiz fiir die Lebensfragen,
bei denen es um die freie Entscheidung des anderen geht.



Einiibung und Weisung 48

— Gib nur Ratschlige iiber die Art und Weise, wie der andere selbst den Willen
Gottes finden, nicht aber dariiber, was eventuell der Wille Gottes fiir ihn sein
kénnte.

— Achte darauf, in welche Rolle der andere dich — bewufit oder unbewufit — hin-
einmanovriert; und achte darauf welche Gesten, Worte oder Haltungen eine
schadliche Gegeniibertragung bedeuten kénnen.

—~ Achte auf das, was der andere nicht denken will, was er verdrangt.

— Schweige gewdhnlich und sprich ausnahmsweise und nach reiflicher Uberlegung.

— Benutze zur Wiedergabe der Erfahrungen und Gefithle des anderen moglichst
dessen Worte, mogen sie auch nngelenk sein.

— Diskutiere nicht, aber gehe auf die Gefithle ein, die hinter den gedufierten Ge-
danken stehen.

—~ Wenn die Tiefe der inneren, geistlichen Erfahrung erreicht ist, dann versuche
sie moglichst bald im Gebet weiter zu fihren.

— Verbirg dein Sachverstandnis; begriinde nicht, warum du so oder anders rea-
gierst; denn du sollst nicht die Anfmerksamkeit des anderen auf dich oder die
Griinde, sondern anf Jesus und die eigenen Erfahrungen lenken.

— Bemiihe dich nicht um jeden Preis um den lieben Frieden und das gute Ein-
vernehmen. Auch Aggressionen kénnen hilfreich sein, ohne daff man dazu an-
leiten soll.

~ Versudhe nicht Auswege aus einer Sitnation anzugeben, die der andere als ver-
fahren beschreibt. Bleibe lieber mit jhm zusammen im Dunkel bis bei ihm ein
Licht aufgeht.

— Emotionen kénnen beim Gesprich gezeigt, miissen aber im Gebet verarbeitet
werden.

Jan Bots S], Amsterdam,
Piet Penning de Vries SJ, Rolduc, Kerkrade





