
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Über die geistliche Führung 

Eine der Grundversuchungen heutiger Spiritualität besteht in ihrer Reduzierung 
auf psychologisches Wohlbehagen, als sei •geistliches Leben" nichts als psychisches 
Selbstfinden, das in fromme Worte gekleidet ist. Vorliegender Artikel möchte zur 
Integration von Psychologie und Spiritualität helfen. Er ist inspiriert von den 
geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola, der nicht nur ein Mann der Kirche 
war, sondern Seelenkenner und Seelenführer. Eine kirchliche Spiritualität wie die 
seine kann die Werte von psychologischer Selbstfindung integrieren und sich da- 
durch als wahrhaft •katholisch", d. h. allumfassend erweisen1. 

Der Heilige Geist 

Der eigentliche geistliche Führer ist der Heilige Geist. Deshalb steht das •Geist- 
liche" seiner Leitung nicht im Gegensatz zum Materiellen oder Leiblichen, son- 
dern zu dem, was Paulus •Fleisch" nennt (vgl. Rom 8, 7-17), zu dem sündhaften 
Sich-Abschließen des Menschen. Wer ein geistliches Leben führt, baut seine Exi- 
stenz auf den Geist Gottes. Das Wort •spirituell" stammt vom neutestamentlichen 
•pneumatikos", das heißt: vom Geist Gotes bestimmt. Auch und gerade der 
geistliche Vater, der •pater pneumatikos" der Ostkirche, hat eine wichtige, aber 
bescheidene Aufgabe. Er führt nicht selbst, sondern er achtet darauf, daß der 
andere sich vom Heiligen Geist leiten lasse, daß im anderen das Gespür für die 
Führung des Geistes wachse. 

Die Kirche 

Auch deshalb ist die Aufgabe des geistlichen Führers eine bescheidene, weil sie 
sich ganz und gar dem unterordnet, was die Kirche an Leitung und Führung an- 
trägt. Sie nämlich ist der Geistträger in dieser Welt, sie ist der eigentliche geist- 
liche Führer, die •Mutter und Lehrerin", •Mater et Magistra" (Johannes XXIII). 
Ihre Mittel sind die Liturgie, die Heilige Schrift mit den darauf aufbauenden 
Überlieferungen, die Anweisungen des kirchlichen Lehramtes mit seiner Sorge 
dafür, daß die überlieferte Wahrheit und die Erfahrung miteinander in Ein- 
klang stehen. Durch diese Kanäle wird, oft unbemerkt, dem Gläubigen fortwäh- 
rend geistliche Führung geschenkt. 

1 Der Artikel ist die Überarbeitung eines Kapitels aus dem Buch der beiden Autoren, 
Geestelijke leiding vandaag, Een werkboek, Antwerpen, Patmos-Verlag, f 28,90 ;BF 395. 
Der erste Teil stammt von P. Penning de Vries. Ab: •Der Prozeß der geistlichen Führung" 
zeichnet J. Bots als Autor. Vergleiche dazu Jan Bots, Beten in zwei Richtungen. Zur christ- 
lichen Methode des betenden Sich-Entscheidens, GuL 51, 1978, 296•303. 



Einübung und Weisung 42 

Alle persönliche geistliche Führung spielt sich stets in diesem Raum kirchlichen 
Geschehens ab. Deshalb findet auch die erste Begegnung zwischen dem geistlichen 
Führer und dem anderen, der um Führung bittet, nicht zwischen zweien statt, die 
einander unbekannt sind. Das zeigt auch die Praxis: Der Freimut, mit dem Men- 
schen ihr Geheimnis einem Priester anvertrauen können, legt offen, daß man sich 
schon vor dieser •ersten" Begegnung kannte, daß man im Raum der Kirche mit- 
sammen war, bevor man sich auch persönlich traf. Der Glaube schafft ein Band 
des Vertrauens zwischen Menschen, das unabhängig von Gefühlen der persönli- 
chen Vertraulichkeit existiert. 

Freundschaft und geistliche Führung 

Deshalb ist Freundschaft keine Vorbedingung für eine geistliche Führung. Wohl 
aber Liebe. Auch wenn kein direktes Freundschaftsverhältnis zwischen zwei Men- 
schen besteht, können doch beide einander schätzen, vertrauen und in Gebet und 
Liebe verbunden sein. Freundschaft hingegen beruht auf direktem Umgang, auf 
Gegenseitigkeit; man ist gerne beieinander, man pflegt dauerhafte Kontakte, 
kommt regelmäßig zusammen, spricht miteinander, geht miteinander auf Unter- 
nehmungen, man hat Zeiten und Orte, um Erfahrungen und Einsichten auszu- 
tauschen. 

Wer Freundschaft zur Bedingung für geistliche Führung macht, schränkt die 
Wirksamkeit des geistlichen Führers auf seinen Freundeskreis ein; anderen Chri- 
sten wird unnötigerweise der Zugang verwehrt. Sicher kann eine Freundschaft 
dazu verhelfen, die Schwellenangst zu überwinden und den ersten Schritt in die 
geistliche Leitung hinein zu tun. Der bequemere Einstieg kostet weniger Über- 
windung; aber er kann auch zum Hindernis werden. Gerade durch die Leichtig- 
keit, mit der jemand den Freundschaftskontakt zu seinem geistlichen Führer 
knüpft, kann das Gespräch an Tiefe verlieren; es verläuft sich in alle Richtungen, 
statt sich auf das Wesentliche zu konzentrieren. Nicht selten auch erschwert ge- 
rade eine persönliche Freundschaft das Sprechen über Dinge, die dem einzelnen 
peinlich sind. 

Auch von Seiten des geistlichen Führers kann die Freundschaft zum Problem 
werden. Es ist, wie gezeigt, wesentlich für die geistliche Führung, daß nicht der 
Mensch, sondern der Heilige Geist selbst die eigentliche Mitte der Führung wird, 
daß also auch das Verhältnis von Freund zu Freund der Beziehung zu Christus 
untergeordnet wird. Dabei kann eine zu enge freundschaftliche Bindung im Wege 
stehen. Deshalb auch ist Seelsorge und geistliche Führung unter Familienangehö- 
rigen oft schwierig. 

Geistliche Leitung für Freunde und Angehörige erfordert eine starke äffektive 
Unabhängigkeit. Alle Vertraulichkeit muß sich über die Bindung der beiden hin- 
aus auf Gott hin öffnen. Der Geführte muß sich innerlich so frei vom Freund- 
schaftsband fühlen, daß er jederzeit dem anderen sein Inneres offenlegen, ihm 
beichten kann. Es gilt also grundsätzlich: Freundschaft kann in der geistlichen 
Führung helfen, kann aber auch hindern. Deshalb ist es gut, auf sie keinen Nach- 
druck zu legen. Über der Freundschaft sollte ein heiliger Gleichmut stehen. 



Einübung und Weisung 43 

Sachverständnis und geistliche Führung 

Sollte aber nicht doch wenigstens eine gemeinsame Lebenserfahrung die Grund- 
lage für eine geistliche Führung bieten, auch wenn man kein persönliches Freund- 
schaftsverhältnis zu haben braucht? Sollte nicht der geistliche Führer verheiratet 
sein, wenn er Verheiratete führen will? Sollte er nicht selbst Kinder haben, wenn 
er Eltern führen will? 

Doch auch das ist nicht erfordert; die geistliche Leitung spielt sich auf einer 
anderen Ebene ab. Geistliche Führung besteht nämlich vor allem in der Hilfe, 
daß der andere sich in seinen eigenen Erfahrungen selbst zurechtfinden kann. Kein 
guter geistlicher Führer wird also sagen: •Dein Weg wird so oder so verlaufen. 
Ich habe ihn selbst begangen. Komme nur und gehe hinter mir her." Eine solche 
Aufforderung kann richtig sein für einen Organisator, der in eine bestimmte Ar- 
beit einweist; oder für einen Gemeindeleiter, der seine Gemeinde in eine be- 
stimmte Richtung lenken möchte; oder auch für einen Pädagogen, der gleichsam 
Vorbild für die Kinder sein muß. Natürlich hat ein geistlicher Führer gelegent- 
lich auch etwas von dieser Art des Umgangs mit den Menschen. 

Aber wenn diese ihn in Lebensfragen angehen, in denen es um Entscheidung 
und Freiheit geht, dann sind nicht der Weg und die Erfahrungen des Leiters 
maßgebend, sondern die Erfahrung des Geführten. Der geistliche Führer sollte 
nicht einmal zu etwas raten, worin er selbst Erfahrung hat - zu Priestertum, zu 
Ordensleben. Denn seine eigene Erfahrung davon ist zu stark durch seine eigene 
Lebenseinstellung geprägt. Der andere könnte dadurch in seiner Freiheit beein- 
trächtigt werden. Der geistliche Führer muß sich anders orientieren. Seine Rolle 
besteht nicht darin, auf eigene Erfahrungen und Meinungen hinzuweisen; er sollte 
sich sogar hüten, persönliche Erlebnisse in das Gespräch einzubringen und sich 
darüber zu unterhalten. Seine Aufgabe ist es, den anderen in Kontakt mit dessen 
eigener Erfahrung zu bringen, ihn für die Weisungen des Geistes zu öffnen, ihn 
zu eigenem Urteil und zu eigener Entscheidung zu verhelfen. 

Es wäre also für eine gute geistliche Führung nicht günstig, wenn man Rat- 
schläge erteilte wie: •Wenn ich du wäre, würde ich das oder das tun." Dadurch 
kann der andere vom geistlichen Leiter abhängig werden und gerade nicht sich 
selbst erfahren und finden. Er sollte vielmehr zur eigenen Motivation (intrinsece) 
geführt und von Außenmotivation (extrinsece) unabhängig werden. 

Abhängigkeit und geistliche Führung 

Nicht nur durch inhaltliche Ratschläge (•tue dieses oder jenes"), sondern auch 
durch Abhängigmachen kann die geistliche Führung verfälscht werden. Das kann 
z. B. so geschehen, daß der geistliche Führer sich unbeschwert, großzügig, gut- 
mütig und optimistisch benimmt und so dem anderen die Zweifel und Unsicher- 
heiten wegnimmt. Oder man läßt den anderen mit dem Kopf auf der Schulter oder 
im Schoß ausweinen und fängt dessen Schmerz mit Beruhigungen und Tröstun- 
gen auf. Das paßt kaum zu einer geistlichen Führung. Denn geistliche Führung 
muß in die Zukunft schauen, muß weiter helfen. Aber ein leibliches Trösten und 
Vertrösten kann festhaltend, fixierend wirken; es hindert das Wachstum zur 



Einübung und Weisung 44 

freien Entscheidung. Wer in affektiver Warmherzigkeit aufgenommen wird, 
nistet sich nur allzu leicht in seinem Kummer ein, um eben noch mehr Warm- 
herzigkeit und Tröstung zu empfangen. 

Der geistliche Führer aber muß Sorge tragen, daß keine schädliche Gegenüber- 
tragung entsteht, d. h. daß er die Rolle eines Vaters, einer Mutter oder eine 
ähnliche, die ihm von anderen (meist unbewußt) •übertragen" wird, nicht auch 
tatsächlich übernimmt, indem er Vater spielt oder bemuttert. Deshalb ist es not- 
wendig, gleichsam Vorsichtsmaßnahmen (gegen psychologische Übertragungen) in 
die geistliche Führung einzubauen. Die Verschwiegenheit der Beichte und die 
Verborgenheit des Beichtstuhls können solche sein. Denn da entsteht die Situa- 
tion, daß der Gläubige mehr Gott und die Kirche als die Person des Priesters vor 
Augen hat. Es ist das gute Recht des Beichtenden, im Priester weniger den Men- 
schen als die objektive geistliche Wegweisung zu erfahren. 

Bezeugungen von Liebe und herzlicher Zuneigung können für die geistliche 
Führung gefährlich werden. Denn der geistliche Führer hilft dem anderen nicht 
durch das Zeugnis der eigenen Liebe, sondern vielmehr indem er aus Liebe zu ihm 
Zeugnis gibt von der Liebe Gottes und ihn zur Offenheit für Gott, nicht für den 
geistlichen Leiter führt. 

Durch ein zu großes Wohlwollen kann obendrein der Eindruck entstehen, als sei 
auch das Leben nur lieb und nett. Dann aber wird die geistliche Begegnung welt- 
fremd und weltunwirksam. Eigene Herzlichkeit zu zeigen, mag leicht sein; aber es 
kann dem anderen den Weg zur Tiefe, zum Herzen Gottes verstellen. Es mag für 
den geistlichen Führer schmerzlich sein, das eigene Herz zum Schweigen zu bringen, 
damit der andere das Herz Gottes entdecke. Er kann dies aber tun, wenn er sich 
bewußt bleibt, daß er dem anderen Größeres zu bringen hat als sich selbst, näm- 
lich Gott; daß er dem anderen eine Festigkeit geben will, die dieser nur vor Gott, 
nicht aber in einem anderen Menschen finden wird; eine Festigkeit, die frei ist von 
Augenblicksstimmungen und moralischen Beziehungen, selbst von denen einer 
Freundschaft zu einem Menschen.2 

2 Dieses reservierte, klinische Auftreten ruft bei denen Widerstände hervor, die sich auf 
die eine oder andere Art an den Supervisor klammern wollen. Die Enttäuschung über das 
Verhalten des Supervisors äußert sich in vielen, sehr verschiedenen, versteckten Ver- 
nunftgründen: Er sei •gefühllos", •hart", •intolerant", •ohne Ahnung", •unmenschlich", 
•weltfremd", •ohne Nächstenliebe und Mitmenschlichkeit", •ohne ausreichendes pasto- 
rales Fingerspitzengefühl", •zu übernatürlich eingestellt", •zu steif", •man kann Chri- 
stus zu wenig in ihm sehen" usw. Ein geistlicher Führer mit wenig innerer Festigkeit 
wird sich von solchen Beschuldigungen leicht umwerfen lassen. Es könnte ihn in der kla- 
ren Haltung bestärken, wenn er Freuds Mahnung an seine Schüler hört: 
• Ich kann den Kollegen nicht dringend genug empfehlen, sich während der psychoanaly- 
tischen Behandlung den Chirurgen zum Vorbild zu nehmen, der all seine Affekte und 
selbst sein menschliches Mitleid beiseite drängt und seinen geistigen Kräften ein einziges 
Ziel setzt, die Operation so kunstgerecht als möglich zu vollziehen (. . .) Die Rechtfertigung 
dieser vom Analytiker zu fordernde Gefühlskälte liegt darin, daß sie für beide Teile die 
vorteilhaftesten Bedingungen schafft, für den Arzt die wünschenswerte Schonung seines 
eigenen Affektlebens, für den Kranken das größte Ausmaß von Hilfeleistung, das uns 
heute möglich ist. Ein alter Chirurg hatte zu seinem Wahlspruch die Worte genommen: 
Je le pansai, Dieu le guerit. Mit etwas Ähnlichem sollte der Analytiker sich zufrieden- 
stellen." (Gesammelte Werke, London 1955, VIII, 380•381). 



Einübung und Weisung 45 

Nachfolge Jesu 

Wenn der geistliche Führer nicht sich und seine Festigkeit in den Vordergrund 
schiebt, gibt er dem anderen die Gelegenheit zu erspüren, was in ihm selbst wach 
wird. Und dies geschieht dadurch, daß er ihn von Anfang an mit dem Jesus Chri- 
stus der Evangelien konfrontiert. Dort ist der Wegweiser, nach dem ein geistlicher 
Weg sich orientiert; dort ist der Gesprächspartner, vor dem der Geist im eigenen 
Inneren wach wird. 

Ohne diesen Haltepunkt würde das Gespräch im Intellektuellen, Psychischen 
und Emotionalen stecken bleiben. Im geistlichen Gespräch geht es letztlich weder 
um Ideen und Ideale noch um Gefühle, sondern immer um die Erfahrung der 
Nachfolge Jesu, um das also, was der Mensch vor Jesus, von Jesus und mit Jesus 
erfährt. Das ist der entscheidende Punkt. Viele scheuen genau vor dem zurück und 
brechen das Gespräch ab, wenn sie spüren, es geht um das Engagement in der 
Nachfolge. Es muß das Grundanliegen des geistlichen Leiters sein, daß das Ge- 
spräch diesen entscheidenden Punkt niemals aus dem Auge verliert. 

Einige Fragen können dazu verhelfen. Wenn z. B. jemand eine bestimmte Pro- 
blematik anschneidet, kann man ihn fragen: •Haben Sie darüber gebetet?" oder 
•Wie haben Sie diese Frage im Gebet bewältigen, integrieren können?" Wenn 
es dann so aussieht, als ob die angeschnittene Schwierigkeit noch nicht durchgebetet 
worden sei, kann der geistliche Führer auf einen Abschnitt der Heiligen Schrift 
verweisen, der den anderen in die Problematik und in das Gebet darüber führt. 
Das Gespräch kann hier unterbrochen und später fruchtbar fortgesetzt werden, 
wenn der andere gebetet und im Gebet geistliche Erfahrungen gemacht hat. 

Der Prozeß der geistlichen Führung 

Man kann das Vorgelegte auch in einem zeitlichen Hintereinander ausbreiten. 
Aber auch hier ist zu beachten, daß damit kein Weg vorgeschrieben (extrinsece), 
sondern eine Erfahrung angeregt werden soll (intrinsece). 

Freud konnte den Abstand wahren, da er an die heilenden Kräfte der menschlichen 
Seele glaubte. Dieser Glaube ermöglicht letztlich die selbständige Entfaltung des eigenen 
Wesens ohne Abhängigkeit von einem Arzt. Wieviel leichter sollte es einem Supervisor 
fallen, der an die heilenden Auswirkungen des unmittelbaren Kontaktes mit Gott glaubt, 
die Aszese dieser Distanz zu üben. 

Wenn jemand als Priester beansprucht wird, hat er den Vorteil, sich auf den Glauben 
an die heilende Kraft Gottes berufen zu können. Mit der Offenbarung Jesu Christi und 
den Weisheiten •unserer heiligen Mutter Kirche" (Ignatius), kann er viele Wege weisen, 
die dem andern die heilenden Taten Gottes erfahrbar machen. Er kann den andern lehren, 
seine Bindungen auf Gott, Maria oder einen der Heiligen zu übertragen. Er kann ihm 
helfen, sich z. B. in den Meditationen über das Evangelium mit Kranken und Sündern 
zu identifizieren, die eigene Krankheit, Sünde oder Unzulänglichkeit anzunehmen, um sich 
dann von Christus ansprechen, anrühren und heilen zu lassen. 

Durch seinen Glauben verfügt der geistliche Führer über Hilfen auch für die psychi- 
sche Integration, um die ihn ein Psychotherapeut beneidet. Obendrein kommt ihm noch 
der Umstand zugute, daß seltener eine ausschließliche Fixierung auf psychische Gene- 
sung den Heilungsprozeß hemmt. Anders als beim Psychotherapeuten ist die psychische 
Genesung kein •Muß", und gerade das kommt ihr zugute. 



Einübung und Weisung 46 

Ein erstes Gespräch: Der geistliche Führer hört nur einfühlend zu, so daß sich 
der andere in seiner eigenen Problematik verstanden weiß. Die psychischen Ge- 
fühle des anderen, die in aller Oberflächlichkeit oft sehr heftig sein können, sol- 
len ihm helfen, tiefer zu schauen und die Regungen von Gut und Böse im ande- 
ren zu verstehen. Ignatius nannte dies •Bewegung der Geister" und er sprach von 
•Trost und Trostlosigkeit". Der geistliche Führer muß zu erspüren suchen, wie der 
andere mit all seinen positiven und negativen psychischen Regungen hineinge- 
nommen ist in eine Bewegung auf Gott hin oder von Gott weg. 

Geistliche Führung also verlangt gleichzeitig ein seelisches, psychologisches 
Einfühlungsvermögen wie ein geistliches Gespür für die Haltung des anderen vor 
Gott. Das Verstehen des anderen •dem Fleisch nach" muß erweitert und vertieft 
werden zu einem Verstehen •dem Geist nach" (2 Kor 5, 16). 

Wenn der geistliche Führer so gleichsam hinter den psychischen Äußerungen 
mit dem geistlichen Anliegen Kontakt genommen hat, wenn er die menschliche 
Lebensgestaltung auf ihre christlichen Möglichkeiten hin bedenkt, leitet er das 
Gespräch ausdrücklich von der •fleischlichen" auf die •geistliche" Phase hin. Das 
geschieht durch das, was Ignatius beschreibt: •Jene geistlichen Übungen vorle- 
gen, die dem Bedürfnis einer derartig bewegten Seele angepaßt und angeglichen 
sind." (Exerzitienbuch Nr. 17) 

Die Reflexion nach dem Gebet: Erst wenn der andere seine Situation im Gebet 
überdacht und mit Hilfe der Anweisungen des geistlichen Führers durchmeditiert 
hat, wird das Gespräch fortgesetzt. Es entspricht dem, was Ignatius nach •Been- 
digung der Übung" vorschreibt (E. B. Nr. 77). Es ist eine Art Bestandsaufnahme 
dessen, was im Gebet geschehen ist. Man könnte dies anhand einiger Fragen vor- 
nehmen, die alle die Aufmerksamkeit auf das Verhalten dem Herrn gegenüber 
lenken sollen: •Wo war ich, als ich nicht bei Ihm war? Wann war ich wohl bei 
Ihm? Was fühle ich nun nach dem Gebet für Ihn?"3 

Das Geschick des geistlichen Führers besteht darin, daß er sein Wissen und seine 
Erfahrung von Jesus Christus so in den Dienst des anderen stellt, der da sucht, daß 
dieser den Weg zu Jesus findet, sein Herz vor Ihm ausschüttet und die noch unver- 
arbeiteten Erfahrungen weiter aufarbeitet im Umgang mit Ihm. 

Ein weiteres Gespräch sollte nun die Schwierigkeiten besprechen, die bei der 
Reflexion über das Gebet aufgetaucht sind. 

Die oben gestellte Frage hat freigelegt, was den anderen daran hinderte, zu 
einem •geistlichen" Verständnis und Erfahren seiner Situation zu kommen. Die 
beiden anderen zeigen, wo der Geist durchbrechen möchte zu einer neuen, be- 
freienden und erlösenden Sicht. 

Das betrachtende Gebet kann nun wiederholt werden. Der Evangelientext hat 
nun eine andere Gestalt gewonnen als bei der ersten Betrachtung. Die eigene 
geistliche Erfahrung ist reicher geworden und hat neues Licht auf den Text ge- 
worfen. Die geistlichen Augen des Meditierenden sind weiter geöffnet durch die 
Erfahrungen und durch das Gespräch, das diese Erfahrungen bewußt gemacht 
und geklärt hat. 

Vgl. den erwähnten Aufsatz von J. Bots, GuL 51, 1978, 296-303. 



Einübung und Weisung 47 

Es ist dieser Wechsel von Gebet und Gespräch, der nun immer tiefer in die 
Frage hineinführt und solange fortgesetzt werden soll, bis man sich ganz bei Ihm, 
bei Christus weiß. 

Das Verhalten des geistlichen Führers hat Ähnlichkeiten mit der non-direk- 
tiven Methode einiger psychologischer Therapien. Aber es ist älter und vor 
allem anders motiviert und ausgerichtet. Ignatius beschreibt es folgendermaßen: 
•... innerhalb solcher geistlicher Übungen ist es beim Suchen des göttlichen Wil- 
lens mehr angemessen und viel besser, daß der Schöpfer und Herr selber sich 
seiner Ihm hingegebenen Seele mitteile, sie zu Seiner Liebe und Seinem Lobpreis 
entflamme und sie zu dem Weg bereit mache, auf dem sie ihm künftig dienen 
kann. Auf diese Weise soll derjenige, der die Übungen vorlegt, weder zu der 
einen noch zu der anderen Seite sich wenden und hinneigen, sondern mehr, wie 
eine Waage in der Mitte stehend, unmittelbar den Schöpfer mit seinem Geschöpf 
und das Geschöpf mit seinem Schöpfer und Herrn wirken lassen." (E. B. Nr. 15) 

Einige Faustregeln für den geistlichen Führer 

Auch hier ist zu beachten, daß solche knappe Regeln nur nützlich sind, wenn sie 
als Hinweise, nicht aber wenn sie als sklavisch zu befolgende Regeln aufgefaßt 
werden. 

- Halte das Verhältnis zueinander dem Verhältnis zu Christus untergeordnet. 

- Dein Verhalten zum anderen sei so, daß er sich in jeder Hinsicht bei dir frei 
fühlt; das kann man daran ermessen, ob er sich auch jeden Moment frei fühlt, 
bei dir zu beichten. 

- Bleibe gleichmütig gegenüber der dir entgegengebrachten Zuneigung. Nicht die 
Sympathie oder Antipathie, sondern die Ausrichtung des anderen auf Gott hin 
ist ausschlaggebend. 

- Achte zumindest ebenso auf die Art und Weise, wie der andere seine Proble- 
matik vorbringt, wie auf den Inhalt dessen, was er vorbringt; d. h. auf Trost 
und Trostlosigkeit. 

- Achte nicht auf Gefühle und Erfahrungen im Allgemeinen, sondern auf die Ge- 
fühle für Ihn, den Herrn. 

- Halte jedes Gespräch so kurz wie möglich. 

- Stelle zu Beginn keine •teilnahmsvollen" Fragen, sondern lasse die Initiative 
ganz und gar vom andern ausgehen, daß dieser zeige, woran er dich teilnehmen 
lassen möchte. 

- Bewahre eine möglichst große Distanz, damit der andere so frei wie möglich 
bleiben kann. 

- Gehe nicht schneller voran, als die Erfahrung des anderen mitgeht. 

- Verweise den anderen ständig an das, was dieser selbst in seiner eigenen Er- 
fahrung einmal entdeckt hat. 

- Gib keine Ratschläge aus dem eigenen Erfahrungsschatz für die Lebensfragen, 
bei denen es um die freie Entscheidung des anderen geht. 



Einübung und Weisung 48 

- Gib nur Ratschläge über die Art und Weise, wie der andere selbst den Willen 
Gottes finden, nicht aber darüber, was eventuell der Wille Gottes für ihn sein 
könnte. 

- Achte darauf, in welche Rolle der andere dich - bewußt oder unbewußt - hin- 
einmanövriert; und achte darauf welche Gesten, Worte oder Haltungen eine 
schädliche Gegenübertragung bedeuten können. 

- Achte auf das, was der andere nicht denken will, was er verdrängt. 

- Schweige gewöhnlich und sprich ausnahmsweise und nach reiflicher Überlegung. 

- Benutze zur Wiedergabe der Erfahrungen und Gefühle des anderen möglichst 
dessen Worte, mögen sie auch ungelenk sein. 

- Diskutiere nicht, aber gehe auf die Gefühle ein, die hinter den geäußerten Ge- 
danken stehen. 

- Wenn die Tiefe der inneren, geistlichen Erfahrung erreicht ist, dann versuche 
sie möglichst bald im Gebet weiter zu führen. 

- Verbirg dein Sachverständnis; begründe nicht, warum du so oder anders rea- 
gierst; denn du sollst nicht die Aufmerksamkeit des anderen auf dich oder die 
Gründe, sondern auf Jesus und die eigenen Erfahrungen lenken. 

- Bemühe dich nicht um jeden Preis um den lieben Frieden und das gute Ein- 
vernehmen. Auch Aggressionen können hilfreich sein, ohne daß man dazu an- 
leiten soll. 

- Versuche nicht Auswege aus einer Situation anzugeben, die der andere als ver- 
fahren beschreibt. Bleibe lieber mit ihm zusammen im Dunkel bis bei ihm ein 
Licht aufgeht. 

- Emotionen können beim Gespräch gezeigt, müssen aber im Gebet verarbeitet 
werden. 

Jan Bots SJ, Amsterdam, 
Piet Penning de Vries SJ, Rolduc, Kerkrade 




