
Einübung und Weisung 49 

Geistliche Führung bei Einkehrtagen1 

/. Vorbemerkungen 

- 1. Wer von Führung spricht, kann ein Konzept entfalten oder über Erfahrun- 
gen berichten. Hier wird bewußt im letzteren Sinn geredet, also über eigene und 
persönliche Eindrücke, die auf Austausch und auf Anfragen mit der Bitte um 
Antwort von anderen Erfahrungen her zielen. 
- 2. Zum Geheimnis der Führung gehört, daß sie selten erbeten und ebenso 
selten bewußt gewollt wird, sondern sich weithin einfach ergibt. Sie hat deshalb 
etwas Spontanes, Unkalkulierbares und deshalb im Inhaltlichen auch schwer 
Beschreibbares an sich, abgesehen von dem Beichtgeheimnis, das auch diesen 
Bereich umgeben sollte. Deshalb kann hier nur von der Außenseite der Führung 
die Rede sein. 
- 3. Geistliche Führung hat ihr Maß immer an Mt 23, 8-10: •Ihr sollt euch nicht 
Rabbi nennen lassen, denn einer ist euer Meister, ihr aber seid alle Brüder. Ihr 
sollt niemand euren Vater heißen auf Erden; denn einer ist euer Vater, der im 
Himmel ist. Und ihr sollt euch nicht lassen Lehrer nennen; denn einer ist euer 
Lehrer, Christus." Führung ist daher nur im abgeleiteten, bezogenen Sinn mög- 
lich, eher indirekt als direkt, eher als Wegweisung denn als Leitung. Geistliche 
Führung ist Hilfe zum Leben aus Gottes Geist: •Welche der Geist treibt, die 
sind Gottes Kinder" (Rom 8, 11); sie ist jedenfalls vorkonfessionell im wesent- 
lichen und konfessionell höchstens im Ausführungsbereich der persönlichen Bio- 
graphie. 
- 4. Die folgenden Erfahrungen und Einsichten stützen sich vorwiegend auf 
Umgang mit akademisch gebildeten Menschen, besonders mit Theologiestuden- 
ten, dann mit Pfarrern und Gemeindegliedern aller Altersstufen, aber doch mit 
vergleichbarem Bildungsgrad. Vielleicht liegt hier eine deutliche Grenze der 
mitgeteilten Eindrücke; vielleicht zeigt sich aber auch, daß das Allgemein- 
Menschliche viel dominanter ist als das Bildungsspezifische. Hier liegt für mich 
eine erste offene Frage. 

//. Erfahrungen 

- 1. Führung gestaltet sich anders, wenn ich zu Exerzitien, zumal zu Einzelexer- 
zitien, zu Meditationstagungen oder zu Einkehrtagungen einlade. Die Erwar- 
tungshaltung der Teilnehmer ist anders, und der Tagungsleiter sollte sich im 
voraus darauf einstellen, ob von ihm mehr Führung oder Begleitung erwartet 
wird. 
1 Diese Überlegungen sind vorgetragen anläßlich des Symposiums •Meditation und My- 
stagogie" vom 2. bis 4. 11. 1979 in Neusatzeck. Der persönliche Redestil ist bewußt bei- 
behalten worden. 
(Der Verfasser dieses Beitrags ist ordinierter Pfarrer der Evangelischen Kirche und 
ordentlicher Professor für Kirchengeschichte an der Kirchlichen Hochschule Bethel bei 
Bielefeld. Die Schriftleitung.) 



Einübung und Weisung 50 

- 2. Die Beobachtung Willi Massas bewährt sich, daß die Indikationen von offe- 
ner oder begrenzter Anleitung altersstufenbedingt ist. Während bei jüngeren 
Menschen eher eigene Strukturlosigkeit und damit der Wunsch nach Entgren- 
zung dominiert, erfährt sich der Mensch in der Mitte seines Lebens eher als 
eingeschränkt und in Lebensmustern und -normen gefangen. Deshalb erscheint 
Gegensteuerung hier wie dort als geboten. Können Angebote zum Schweigen 
bei den einen gefährlich wirken, können sie bei den anderen - nach Überwin- 
dung anfänglicher Widerstände - geradezu Lösung und Öffnung bringen2. 
- 3. Das Wort •Führung" ist durch die Perversion des Führerkultes im Dritten 
Reich nachhaltig diskreditiert3; wer das Wort verwendet, löst fruchtlose Dis- 
kussionen aus; deshalb verzichtet man besser darauf. Das in der neueren Seel- 
sorgebewegung häufig gebrauchte Wort •Beratung" hat sich durch zu betonte, 
wenn auch nicht intendierte Unverbindlichkeit des Ratenden aber auch nur be- 
grenzt bewährt. •Leitung" wird gegenwärtig weithin formal und funktional, 
etwa im Sinn von Diskussionsleitung oder Tagungsmoderation, verstanden 
und erscheint daher ebenfalls als wenig geeignet. Offenere Worte wie Einladung 
zur •Begleitung", zum •Weggeleit" werden eher angenommen. Worte wie •Part- 
nerschaft" sind wegen des funktionalen Mißverständnisses zu vermeiden. Theo- 
logisch-pastoral gefüllte Begriffe wie Gefährtenschaft, Bruderschaft, Dienst sind 
weithin zu abgegriffen und bedürfen ausführlicher Einleitung, bevor Tagungs- 
teilnehmer damit umgehen können4. Auch der •Dienst des Helfers", den die 
evangelische Michaelsbruderschaft eingeführt hat, ist ohne Erläuterung für die 
meisten ein dunkles Wort, auf das man sich nicht allzu leicht einläßt. Am Wort 
und noch weniger an der Sache •Führung" kommt der Tagungsbegleiter trotz- 
dem kaum vorbei, auch wenn er es mit Zurückhaltung verwenden wird. Wahr- 
scheinlich tut er gut daran, diese als •Zurückführung" (zu den Ursprüngen des 
Glaubens), als •Ein-Führung" oder als •Hin-Führung" zu bezeichnen. Bereit- 
schaft zur Führung und damit auch Vorbereitung auf Führung sind allerdings 
unerläßlich. 
- 4. Wer geistliche Führung bejaht, sollte um seine eigene Biographie wissen, 
die er hinter sich hat. Diese kann eher aktiv oder eher passiv, eher führend oder 
eher geführt verlaufen sein. Von daher ergeben sich unterschiedliche Möglichkei- 
ten und Grenzen auch in der Führung anderer. Wahrscheinlich werden auch je 
nach dem Führungsfluidum, das jemand ausstrahlt, bestimmte Leute zu ihm kom- 
men und andere nicht. Einsicht und Bejahung des eigenen Geführtseins ist schon 
deshalb erforderlich, damit ich einerseits andere freigebe, sich ihren eigenen Füh- 
rer zu suchen, und andererseits nicht enttäuscht bin, wenn nicht alle auf mich 
zukommen und vielleicht gerade die nicht, an denen ich Interesse habe. 
2 Vgl. dazu Willi Massa, Zur Indikation verschiedener Meditationsformen, in: Gerhard 
Ruhbach (Hg.), Glaube - Erfahrung - Meditation, 1977, S. 11-15. 
3 Dietrich Bonhoeffer hat in zwei Aufsätzen (Wandlungen des Führerbegriffes in der 
jungen Generation; Der Führer und der einzelne in der jungen Generation, abgedruckt 
in: Gesammelte Schriften II, 1959, S. 19-21, S. 22-38) Grundsätzliches dazu gesagt. 
* Für den Tagungsbegleiter sind die Untersuchungen von Hermann Döries, Das Bruder- 
wort, in: Wort und Stunde III, 1970, S. 458-482; Wilhelm Stählin, Bruderschaft, 1948; 
Dietrich Bonhoeffer, Nachfolge, 19524, S. 73-77 u. a. nützlich zu lesen. 



Einübung und Weisung 51 

- 5. Zur geistlichen Führung gehört, daß ich kein bestimmtes und sei es noch 
so bewährtes Konzept von Meditation, Einkehr oder Seelsorge durchsetzen darf, 
sondern einfach für die Menschen dasein und offen sein soll, die Sammlung und 
Hilfe begehren. Der andere wird Rat und Vernunft nur dann •an-nehmen" kön- 
nen, wenn er Vertrauen hat und Verständnis empfindet. Das, was den Men- 
schen ausmacht und was in menschlichen Beziehungen, z. B. als Übertragung 
geschieht, sollte dem Tagungsbegleiter nicht nur bekannt, sondern vertraut sein5. 
- 6. Eine wesentliche Hilfe besteht darin, daß ich zur Führung beauftragt bin, 
von Amts wegen •führe" und mir dabei über die verliehene und geliehene Auto- 
rität des Amtes nie im Zweifel bin. Deshalb halte ich mich während der Gottes- 
dienste bei Einkehrtagungen gewöhnlich an die Regel des Stundengebetes oder 
der kirchlichen Liturgie und ziehe bei der Beichte den Talar an. Nicht die charis- 
matische Führungspersönlichkeit, sondern der überpersönliche Auftrag durch 
die Ordination berechtigt zur Begleitung. 
- 7. Nur wenn ich aus eigener Erfahrung führen (nicht: in die eigene Erfahrung 
einführen) kann, wenn ich also mich selbst auf Vertiefung und Wachstum ein- 
zulassen bereit bin, kann Anleitung anderer gelingen. Nicht nur Atempausen, 
sondern Ruhezeiten, Tage des eigenen Exerzitiums sind geistlich notwendig. 
Wahrscheinlich wird erst aus solchen Tagen der Mut erwachsen, andere zu füh- 
ren, aber auch die Demut, auf Führung anderer zu verzichten. Ohne eigene 
Einkehr wird die discretio spiritualis, die geistliche Unterscheidung, bei geist- 
licher Führung jedenfalls verschwommen und unsicher werden. Pestalozzis gutes 
Wort verdient Beachtung: •Ich fand nirgends Schwäche als in mir selber, inso- 
fern ich führen wollte, wo nicht zu führen ist." Ansprechen eigener Durststrecken 
und Scheiternserfahrungen sind im übrigen für andere Menschen oft Hilfe und 
Ermutigung. 
- 8. Für den Verlauf von Führung hat sich die alte Einsicht bewährt, daß ein 
Minimum von Struktur ein Maximum an Tragfähigkeit bedeutet. Je weniger, 
je elementarer und klarer angeleitet wird, um so besser. Wiederholung und 
Übung, dabei Verzicht auf jede Phraseologie und Formelhaftigkeit spielen eine 
wichtige Rolle, um •Weisungen" vertiefen und verinnerlichen zu helfen. Beson- 
ders der Weg in Schweigezeiten hinein bedarf gezielter, nicht überfordernder 
Einführung. Die Ratschläge der Väter für Trockenheitsperioden bewähren sich 
für Menschen unserer Tage dabei nicht ohne weiteres, weil das sekundäre Leben 
unserer Zeit vor andere Schwierigkeiten stellt, als sie Menschen früherer Genera- 
tionen erfuhren. Auch eutonische Übungen bereiten nur auf den Vorraum des 
Schweigens vor. Hilfreiche Strukturierungsvorschläge für das silentium spiri- 
tuale, das geistliche Schweigen, würde ich dankbar begrüßen. 
- 9. Das Ziel geistlicher Führung möchte ich in Anlehnung an Günter Switek6 

folgendermaßen bezeichnen: 

5 Viktor von Weizsäckers Vorträge über •Menschenführung" (Göttingen, 1953) sind da- 
für eine wertvolle Hilfe. 
6 Günter Switek, Geistliche Beratung und Führung: in: Korrespondenz zur Spirituali- 
tät der Exerzitien 27, Nr. 36, 1977, S. 97 f. 



Einübung und Weisung 52 

a) Führung wird Hilfe zu vertiefter Aneignung und neuer Erfahrung des Glau- 
bens sein; 

b) Führung zielt auf Hilfe bei •der Suche nach dem persönlichen Willen Gottes"; 
c) Förderung des eigenen Reifungsprozesses des Ratsuchenden unter Angabe 

von Kriterien, die für die Reifung wichtig sind, ist eine wesentliche Aufgabe 
von Führung. Der Gesichtspunkt von •Führen und Wachsenlassen"7 hat dabei 
besonderes Gewicht. Ohne die Weisung auf die eigene Fährte des Begleite- 
ten wird Unsicherheit nur mit Abhängigkeit vertauscht und die Bewährung 
im Ernstfall doch nicht gelingen. 

d) Führung sollte Führung auf Zeit und von Beginn an das Ende der Führung, 
die Ablösung vom Begleiter im Auge haben. 

e) Führung will die kontemplative Imprägnierung der vita activa (das Durch- 
tränken des tätigen Lebens mit kontemplativer Haltung), das Anhalten in 
der Welt als Innehalten vor Gott ermöglichen. 

- 10. Die Gestalten der Führung können an biblischen Grundworten entlang 
gehen. Es sind: die Ermunterung (VOV&EUX): du bist auf einem guten Weg; die 
Zurechtbringung (eXeylig): so könntest du gehen; und, wahrscheinlich aber selte- 
ner und wohlüberlegt, die Zurechtweisung (SJUTIUT)) : du hast dich verlaufen. 
Wahrscheinlich wird das Mitgehen, zumindest eine bestimmte Wegstrecke lang, 
und das Mitüben bei Gebet, Schriftlesung, Meditation und Silentium eine wich- 
tige Aufgabe des Führens sein. Wer dazu keine Kraft, keine Zeit oder keine 
Gelegenheit hat, sollte überlegen, ob er sich überhaupt auf geistliche Führung 
einläßt. Stengers Hinweis besteht zu Recht: •Sie haben ein Recht auf Seelsorge, 
aber kein Recht auf Seelsorge durch mich."8 

- 11. Fragt man schließlich nach den Orten solcher Führung, wird auf die •Ta- 
gung" jeder Art hinzuweisen sein, bei der die •objektiven" Elemente der Eucha- 
ristiefeier, des Stundengebetes, der Beichte und des gemeinsamen Singens die 
persönlichen Begegnungen wirkungsvoll vorbereiten, stützen und verstärken und 
deshalb nicht unterschätzt werden sollten. Ein wichtiges Medium ist außerdem 
der Brief, der allerdings bald nach Eingang der Anfrage geschrieben werden 
sollte. Aber auch die Langzeitbegleitung ist zu nennen, bei der sich entweder 
eine feste Terminabsprache (höchstens alle vier Wochen für die Dauer einer 
Stunde) oder aber die Verabredung bewährt, daß der andere den ersten Schritt 
tun, also anrufen oder schriftlich um einen Treffpunkt bitten sollte. Dagegen 
ist das Telefon für längere Gespräche durchaus ungeeignet. Es zeigt sich, daß 
immer häufiger, vor allem von jungen Menschen, zweimal oder mehrmals im 
Jahr ausführliche Gespräche im Blick auf eine revision de vie (ein ganzheit- 
liches Überdenken des Lebens) erbeten werden, die allerdings gelegentliche 
Kontakte zwischen den Zeiten erfordern, dann aber sehr fruchtbar sein kön- 
nen. Ob sich andere •Orte" bewährt haben, wäre ich begierig zu hören. 

7 Vgl. dazu Theodor Litt, Führen oder Wachsenlassen, 1967. 
8 Vgl. Korrespondenz der Exerzitien 27 (Anm. 6), S. 146. 
9 Vgl. Friedrich Wulf, Ignatius als Seelenführer, in: Ignatius von Loyola. Seine geist- 
liche Gestalt und sein Vermächtnis, 1956, S. 13-54. 



Einübung und Weisung 53 

- 12. Dieser Abschnitt sei mit einer dreifachen Erfahrung mehr allgemeiner Art 
beschlossen: 
a) Heilige Schrift und Kirchengeschichte sprechen vielfältig von der Praxis geist- 

licher Führung, wenn man darauf achtet; z. B. Elia-Elisa, Paulus-Barnabas, 
der Charismen-Katalog von 1 Kor 12, 28, die Weisungen der Wüstenväter, 
die Beschreibung der Aufgaben des Abtes als des Seelsorgers seiner Mönche, 
die Praxis der Beichte, die ignatianischen Exerzitien9, aber auch das neuere 
Verständnis des Pastors als des Spirituals seiner Gemeinde10 u. a. m. 

b) Aus vielen Gründen ist heute der Hinweis nötig, daß geistliche Führung von 
pädagogischer und psychologischer Führung sorgsam unterschieden werden 
muß. Geistliche Führung ist weder Schulung noch Training noch Analyse noch 
Beratung, soviel sich dafür von den neueren Humanwissenschaften auch ler- 
nen läßt". 

c) Unsere Gesellschaft hat die Aufgabe angemessener Führung gerade unter 
dem Schock des Dritten Reiches weithin verdrängt, statt sie aufzunehmen 
und zu verarbeiten12. Die Diskreditierung der Führungsschichten einerseits 
und die auffälligen Sehnsüchte nach Führung andererseits, wie sie sich z. B. 
in den Jugendreligionen Ausdruck verschaffen, sprechen eine beredte Spra- 
che. Der Verlust, dem gewachsene Autorität in einer •Welt ohne Väter" 
weithin unterliegt, macht die Aufgabe geistlicher Führung in unserer Zeit 
um so gewichtiger und dringender. 

///. Anfragen 

Wer sich an Einkehrtagungen beteiligt, macht nicht nur Erfahrungen, sondern 
wird vor eine Reihe von Fragen vor allem praktischer Art gestellt, für die er auf 
Austausch mit anderen angewiesen ist. Einige dieser Fragen seien genannt: 
- 1. Welche Zeitdauer (im Minimum und Maximum) sollte für Einkehrtagun- 
gen, Exerzitien etc. angesetzt werden? 
- 2. Bewährt es sich, Einkehrtagungen eher zu zwei oder eher allein durchzu- 
führen? Nicht gemeint ist die Zusammenarbeit mit Eutonieexperten. 
- 3. Wie hat sich der Einsatz eutonischer Übungen bewährt? An welchen Stel- 
len innerhalb des Tagesablaufs setzt man sie ein und wie oft? 
- 4. Gegenwärtig, besonders im Anschluß an eutonische Übungen, tritt der 
Wunsch nach Erfahrungsaustausch unter den Teilnehmern immer stärker her- 
vor. Wie vereinbart sich solcher Austausch mit verabredetem Silentium (Still- 
schweigen)? 

10 Vgl. Evangelische Spiritualität, Überlegungen und Anstöße zur Neuorientierung, 1979, 
S. 56. 
11 Vgl. dazu Paul Fricke, Christliche und psychologische Seelenführung, in: Arzt und 
Seelsorger, Heft 27, 1934, S. 11-24. 
12 Paul Rabbow (Seelenführung. Methodik der Exerzitien in der Antike, 1954) hat an- 
schaulich gezeigt, wie diese Aufgabe schon in der vorchristlichen Antike gesehen und 
bewältigt wurde. 



Einübung und Weisung 54 

- 5. Lädt der Tagungsbegleiter zu Sprechstunden ein oder wartet er besser auf 
entsprechende Anfragen? 
- 6. Es zeigt sich, daß bei Einkehrtagungen in der Regel der Wunsch nach Fort- 
setzung und Vertiefung bei anderer Gelegenheit auftaucht und daß Folgetagun- 
gen nahezu ganz durch dieselben Teilnehmer besucht werden. Gibt es Zeit- 
grenzen, über die hinaus man besser nicht mehr mit derselben Gruppe zusam- 
menkommt? 
- 7. Haben sich bestimmte Übungen spiritueller Art mit einzelnen Teilnehmern 
und Kleingruppen bewährt? 
- 8. Welche spezifischen Hilfen zu geistlicher Führung stehen zur Verfügung 
oder sollten erarbeitet werden? 
- 9. Gibt es Erfahrungen oder Weiterführungen mit der von Romano Guardini 
eingeführten •Unterweisung"13 bei Einkehrtagungen verschiedenster Art? 
- 10. Ich mache zunehmend gute Erfahrungen mit der Benutzung der Kapelle 
bei Einkehrtagungen, speziell bei der Anleitung in Meditation und gemeinsame 
stille Zeiten. Welche Erfahrungen liegen zur Benutzung gerade dieses Raumes 
vor? 
- 11. Schließlich sei die Frage gestellt, ob nicht nur, wie es gelegentlich ge- 
schieht, Austauschmöglichkeiten zwischen Leitern von Einkehrtagungen ange- 
boten werden sollten, sondern ob nicht auch spezielle Vertiefungstagungen für 
Begleiter durchgeführt werden müßten. Sicherlich gibt es das längst, aber wer 
informiert darüber, wer organisiert und sorgt für Kontinuität? 

Gerhard Ruhbach, Bielefeld 

13 Vgl. Romano Guardini, Wille und Wahrheit, 1958, passim. 




