AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Treu und Neu — oder: Den Papst verstehen

Eine Ubung im katholischen Stereo-Denken

Es war noch niemals von Nutzen, wenn die heiflen Eisen der innerkirch-
lichen Diskussion nicht angepackt wurden. Andere ergriffen sie und schmie-
deten sie um zu Waffen gegen die Kirche.

Deshalb ist die Schriftleitung dankbar, daf} im vorliegenden Aufsatz ein
solches heifles Eisen mutig angepackt und das Thema ausgewogen behan-
delt wird. Der Verfasser des Beitrags wiinscht sich nichts lieber, als daf§
andere auf seinen Beitrag eingehen, ihn weiterfithren oder kritisieren und
dabei vom gleichen Geist der gegenseitigen Achtung und kirchlichen Mit-
denkens und Mitfihlens sich tragen lassen. Die Schriftleitung

Keinen einzigen Priester, heifit es, hat der Papst bisher vom Zélibat dispensiert.
Der Vergleich mit den zweitausend jahrlich unter Paul V1. macht betroffen. An-
scheinend ist die Weigerung Johannes Pauls II. nicht als vorldufiges Abwarten
auszulegen, sondern entspringt einem festen Entschlufl. ,Priester auf ewig, eine
solche Gabe geben wir nicht zuriick®, betonte er in Amerika. Im Folgenden wollen
wir versuchen, diesen Gegensatz zweier Papste zu verstehen.

I. Ineins der Gegensatze

Mcine These lautet: Der Widerspruch in der Kirchenpolitik ist ein sinnvoller
Ausdruck der unaufhebbaren Spannung zwischen zwei gegensitzlichen Gottes-
bildern, die nur miteinander wahr sind. — Zunéichst seien die beiden Pole je fiir
sich dargestellt.

Den einen erlebt etwa ein Priester, der den Zélibat als Erwachsener und in vol-
lem BewufYtsein ibernommen hat, Jahre hindurch in Héhen und Niederungen sei-
nes Dienstes Freude finden und weitergeben durfte — und eines Tages mitten
beim friedlichen Breviergebet plétzlich weiff, dafl er diese bestimmte Frau hei-
raten wird. Er entsinnt sich der gotterfillten Aufbruchstimmung ehedem bei sei-
nem Entschlufl zum Priestertum und ist gewifl: dasselbe ruhig-starke Licht wie
damals weist mir auch jetzt wieder meinen neuen Weg.

Den anderen Pol stellt ihm dann vielleicht sein Bischof vor Augen, dem er sich
anvertraut. Er warnt ihn vor der gleifinerischen Welt der Unverbindlichkeit, die
dem Menschen jegliche Freiheit gewidhrt, nur nicht die eine, kostlichste: seine
Freiheit auf immer an ein geliebtes Du wegzuschenken. Soll denn alles beliebig
riicknebmbar sein? Muf} deine Ubereignung an Gott nicht mindestens so erre-
gend endgiiltig sein wie das Einwerfen eines Briefes (Chesterton)? Fine arme
Welt, in der du stets nur von Tag zu Tag leben kannst und nie weifit, wo die
Laune dich morgen hinwehen wird. Erst deine Treue, die auf Gottes Treue ein-
geht, macht dich aus dem haltlosen Schilfrohr zu einem verldfilichen Menschen,
der dann auch anderen zur Orientierung helfen kann.



Aus dem Leben der Kirche 56

Kein Zweifel: der Bischof hat recht. Jener Priester aber auch. Auf’s duflere
Handeln gesehen, ist ihr Konflikt zunichst unlasbar. Und doch reimt sich Neu
auf Treu, nicht blof} sprachlich, auch im Geist. Was ist das Gegenteil von Treu?
Offenbar: Beliebig. Beliebigkeit ist das Kennzeichen eines Lebens, das sich im
Innersten nicht gebunden hat. Ein solcher Mensch weifl immerfort: ich kann tun,
was mir beliebt. Am Anfang erfahrt er seine Ungebundenheit positiv: als Freiheit.
Je dlter er wird, je mehr seine Freunde sich festgelegt und durch eine Bindung
»verwirklicht“ haben, um so schmerzlicher spiirt er, dafl seine Beliebigkeit eben-
falls ein Zwang ist: wer immerfort frei sein muf, ist gerade nicht frei. Freiheit
ist ja nichts weiter als die Moglichkeit zum bindenden Entschlufi; wer sie sich stets
offenbilt, dem ist der Entschluf nicht méglich, er ist nicht frei. Sartre hat diese
Dialektik packend dargestelltt.

Mit solcher Beliebigkeit ist es fiir den Christen, der sich durch ein Geliibde an
Gott oder in der Ehe an einen menschlichen Partner gebunden hat, ein fiir alle-
mal vorbei. Fiir unser Thema heifit das: Wer als Priester oder Monch seine Frei-
heit dem lebendigen Gott geschenkt hat, darf sie nicht zuriickverlangen, ist frei von
der Unruhe des Herzens, das jede Frau daraufhin prift, ob sie etwa die Richtige
ware. Stattdessen kann er auch bei ihr einfach fiir-den Mensdhen da sein — so un-
befangen wie es kein Junggeselle, so total wie es kein Ehemann kann; denn un-
gestillte Sehnsucht macht wacher, als emotionale Sattheit sich das gemeinhin vor-
stellt. Der Brief ist gewissermaflen im Kasten, und da ich ihn sowieso nicht wie-
der herausholen kann, gibt es keinen Grund, dauernd ruhelos an der Klappe zu
ritteln.

Wenden wir uns jetzt dem anderen Wahrheitspol zu. Was ist das Gegenteil
von Neu? Offenbar: Alt. Ich assoziiere Altpapiersammlung, Altkleideraktion.
Von Altem, Abgelebtem nicht lassen zu konnen ist eine Krankheit. Wahrend ich
als Umzugshelfer eine Unmenge Geriimpel vom alten Keller auf den ,neuen
Speicher brachte, befiel mich neulich ein recht melancholisches Gefiihl. — Der leben-
dige Christ 18t die Toten ihre Toten begraben, sich selbst aber nicht von totem
Altem belasten. Unser Gott ist jeden Morgen neu. Seit Jahrzehnten tut Mutter
Teresa Tag fiir Tag dieselbe harte Arbeit (wozu auch der Umgang mit Toten ge-
hort; der Glaube iiberwindet die Zweideutigkeit der Worter) — und welch unver-
welkte Frische strahlt aus ihren Runzeln! Ja: singen wir das Neue Lied, suchen
wir das Neue Gebot zu erfiillen, schaffen wir fort den alten Sauerteig der Belie-
bigkeit oder der Starrheit, seien wir neue Menschen, des ewig jungen Gottes neuer
Winke Stunde fir Stunde gewartig.

! So sagt in Sartres ,Zeit der Reife“ (Hamburg 1969, S. 130f) ein kommunistischer
Freund zum ,Helden* Mathieu: ,Du bist deinen Weg gegangen. Du bist der Sohn eines
Biirgers, du konntest nicht so einfach zu uns stoflen, du mufltest dich frei machen. Nun ist’s
geschehen, du bist frei. Aber was soll denn die Freiheit, wenn man sich nicht bindet?
Finfunddreiffig Jahre hast du dazu gebraucht, dich auszumisten. Und das Resultat?
Leere! Weiflt du, du bist ein komischer Kauz. Du lebst im luftleeren Raum, du hast deine
birgerlichen Bindungen aufgegeben, hast keine Beziehung zum Proletariat, du schwimmst,
du bist was Abstraktes, bist gar nicht richtig da ... Um ganz frei zu sein, hast du auf alles
verzichtet. Geh noch einen Schritt weiter, verzichtc auch auf deine Freiheit; und alles wird
dir wieder zuriickgegeben.” ,Du redest wie cin Pfaffe®, sagte Mathieu lachend.



Aus dem Leben der Kirche 57

Nein, Treu und Neu sind kein Widerspruch, sondern im Unendlichen das-
selbe und im Leben unseres Herzens vereinbar, mehr: nur miteinander moéglich;
jede Untreue macht alter. Frei nach Paulus diirfen wir also feststellen: Da ist
nicht mehr Jude und Heide, weder Sklave noch Herr, weder Mann noch Frau,
weder alt noch beliebig, sondern ihr seid ein neues Leben im treuen Christus.

Und doch besteht in der dulleren Erscheinung weiterhin der Gegensatz zwischen
Mann und Frau, zwischen Juden und Heiden, zwischen Untergebenem und Vor-
gesetztem, und so auch zwischen denen, die im Zolibat verbleiben, und solchen,
die auf einmal anders leben wollen. Beide sind sie der Verachtung der jeweils
anderen Seite ausgesetzt. Fir die aulerkirchliche , Welt® ist Treue Gott gegen-
iiber nichts als gesellschaftlicher oder neurotischer Zwang. Der in der Kirche
Schwachgldubige hingegen kann den radikal neuen EntschluB eines Gottgeweih-
ten nur als Abfall deuten, der méglichst zu verdrangen ist.

Wer die Einbeit von Treu und Neu im Zolibat wirklich lebt, der hért briider-
lich zu, wenn sein Gegenpart von seiner Erfabrung berichtet, und wird ihn nicht
verdammen. In Chestertons Gleichnis klingt sie etwa so: Unter den vielen freund-
lichen Antworten, die ich von meiner Partnerin, der ewigen Liebe, auf das Ge-
schenk meiner Freiheit immer wieder erhalte, finde ich eines Tages — zu meiner
grofiten Uberraschung — ein bestimmtes Bild von ikr, in welchem sie, die ich bisher
bildlos verehrt habe, mir hinfort auch im Fleisch nahe sein will.

Was soll fiir jemand, der den Gott der Heilsgeschichte aus den Geschichten der
Bibel kennt, an einer solchen Wendung unannehmbar sein? Was duflerlich wie ein
Rivckfall in die Beliebigkeit aussieht, kann Tat-sachlich doch die neue Konkretisie-
rung der bleibenden Treue sein. Wer mit einer solchen Moglichkeit von vorn-
herein nicht rechnen will, hat Anlaf zu der Frage, ob er im Ernst an Gottes Taten
glaubt oder ob sein Gottesbild nicht eher aus einer Art metaphysischem Beton ist.
Die Treue selbst reicht (boffentlich) bis zum leiblichen Tod. Auch ihr Ausdruck?
Wer mag, kann auch so denken. In der Bibel findet er daftir entsprechende Aus-
sagen?.

Ist unser Gott nicht einer, der aus Abgestorbenem neues Leben weckt? War
Sara nicht genetisch tot, als sie das Kind der Verheiflung empfing? Wenn mein
Studienfreund, der am Matterhorn abstiirzte, in Ewigkeit Priester bleibt, warum
soll das dann nicht fiir den anderen Freund gelten, bei dem das Fnde des irdischen

2 Moglicherweise wird die , process theology“ ein besseres Begriffsmaterial zur Erfassung
der Dialektik von Neu und Treu, von Neu und Alt bereitstellen, als es andere theologische
Denkweisen bereithalten. Der Philosoph A.N. Whitehead (1861-1947) gilt als einer der
Viter dieser theologischen Richtung. Er schrieb 1928: ,Eine Personlichkeit, die in der
zeitlichen Welt dauert, ist eine Linie von Gelegenheiten, bei welcher die Nadhfolger ihre
Vorginger in besonderer Vollstindigkeit zusammenfassen.* Welch erregende Formulie-
rung der Glaubensbotschaft in der Sprache dieser Theologie gelingt, zeigt die folgende
Kostprobe: ,Jene meine vergangene Erfahrung mag erinnert werden, sie wird aber
jetzt von mir nicht in voller Unmittelbarkeit erfahren. Wohl aber von Gott. Da die Wie-
derverwirklichung der subjektiven Form in Gott vollkommen ist, ohne irgendwelche Ab-
striche, ist mein vergangenes Selbst in Gott voller selbst als in meinem jetzigen Selbst.
Wenn mein vergangenes Selbst bewnfit war, dann ist es jetzt in Gott bewnfit, da Bewufit-
heit ein Zug der wiederverwirklichten subjektiven Form ist, aber es ist die BewuSltheit



Aus dem Leben der Kirche 58

Priesteramtes zeitlich mit dem Beginn eines neuen Lebensabschnittes zusammen-
fallt? Nicht neue Strophen fiigt die Ewigkeit unserem Lebenslied an, sondern
das unverlierbare Echo schenkt sie ihm. Darum ist , Priester auf ewig” die tiefe
Hoffnung auch dessen, der sein Priester-Ich schon ,gestorben und mit Christus
zusammen verborgen bei Gott“ (Kol 3, 3) aufgehoben weif}, wihrend die Freuden
und Sorgen des Familienvaters sein spiteres Ich erfiillen.

Kurz: Der Gott der Heilsgeschichte ist ein freier, nie berechenbarer Partner
seiner Bundesfreunde. Seine Treue ist Tag um Tag neu, ob er dem cinen die stets
neue Kraft zur Treue schenkt oder dem anderen plétzlich den Mut zu einer neuen
Treue.

Soziologisch sichtbar ist nur der Gegensatz zwischen Bleiben und Verinderung;
ob das Bleiben lebendige Treue bedeutet oder blof starres Haften am Alten — ob
die Veranderung auf einem neuen Heilsereignis beruht oder Ausfluf} der Belie-
bigkeit ist, dariiber steht dem Beobachter kein Urteil zu. Keinen Widerspruch gibt
es zwischen Treu und Neu, vielmebr pulst im Bewufitsein des Glaubenden das
lebendige Ineins beider Aspekte. Nur wo ihre Spannung sich durchhilt, hat er es
mit dem wirklichen Gott zu tun; jeder Abfall vom Stereo-Denken zur einen oder
anderen Mono-Ideologie wire der Tod des Glaubens, wiirde den lebendigen
Gott entweder zur unverbindlichen Illusion verfliichtigen oder ihn erstarren las-
sen zur unpersonlichen Last.

H. Das Wort ist Fleisch geworden,
und das Fleisch ist Recht geworden

Fir die Kirche als Organisation scheint die Aufgabe, dieses in sich schwingende
Gottesbild in ihrem amtlichen Handeln darzustellen, etwas Ahnliches wie die
Quadratur des Kreises zu erfordern. Entweder die Pflicht zur Treue wird institu-
tionalisiert oder aber die Freiheit zum neuen Aufbruch. Im einen Fall ist das
Verbleiben im gewihlten Priesterstand formales Kriterium der vollen Kirchen-
zugehorigkeit; wer dem Zdlibat untreu wird, hat damit den kirchlichen Pferch
iberhaupt verlassen, gilt als Abtriinniger. — Scheut die Institution anderseits vor
solch harter Konsequenz zuriick und erlaubt dem einzelnen einen neuen Beginn,
dann hat die Treue es schwer, tiberhaupt tief bewufit zu werden. Jeder vorkonzi-
liare Priester erinnert sich der letzten Tage vor seiner Subdiakonatsweihe, ehe
jener Schritt geschah, nach welchem es kein Zuriick mehr gab. Wie soll ich meine
Freiheit verschenken, wenn ich von vornherein weif}: ich kann sie mir jederzeit
wieder nehmen? Wie soll ich mein endgiltiges Ja selig und zitternd in den Ka-
sten werfen — wenn ich den Schliissel zu ihm stets in meiner Tasche spiire?
Entweder — Oder; die formale Struktur einer Rechtswirklichkeit duldet keine
inneren Widerspriiche. Daneben weif) die Organisations-Soziologie freilich, dafl
es ohne Illegalitit grundsatzlich auch nicht geht, ,,dafl soziale Systeme eine wider-
jenes vergangenen Selbst, nicht meines jetzigen Selbst. Denn in der zeitlichen Welt ist
jener vergangene BewuBtscinsakt untergegangen, um meinem jetzigen Bewufltseinsakt
Platz zu machen. .. Sowie jedes Selbst stirbt, erwacht es zu neuem Leben in Gott, seine

Nachfolger kénnen dies aber nicht erleben, bevor sie selber diese grofie Reise unterneh-
men.“ L. Ford und M. Suchocki in ,Process Studies®, Heft 7, 1978, 9.



Aus dem Leben der Kirche 59

spriichliche Normorientierung erfordern und daf}, wenn sie sich eine wider-
spruchsfreie formale Normordnung schaffen, ein gewisses Maf an Illegalitat un-
vermeidlich wird“s.

Als Einwohner der verwalteten Welt sollten wir, analog zu ,iibernatiirlich®,
den Begriff ,iiberbiirokratisch“ erfinden. Nicht nur die Kirche, die das ,iiber-
biirokratische Mysterium* mit amtlichen Mitteln darstellen muf}, sondern offen-
bar jede Organisation, die dem iiberbiirokratischen Wesen Mensch gerecht wer-
den will, muf jemseits ihrer formal widerspruchsfreien Struktur eine gehorige
Portion Illegalitit dulden, ja dazu ermuntern, wenn sie bestehen will (Luhmann
bringt Beispiele in Fiille). Wie sieht solches Zusammenspiel von formaler Ord-
nung und nicht vermeidbarer Unordentlichkeit bei unserem Thema aus?

Das Zauberwort des Kirchenrechts heifit: Dispens. Der Papst kann vom Zoli-
bat im Einzelfall dispensieren, mufl es aber nicht. Damit ist formal alles klar und
in bester Ordnung. Wem der Papst die Dispens verweigert, der ist kirchenamt-
lich weiterhin zur Treue verpflichtet; wer die Dispens erhalt, darf die neue Etappe
sakramental beginnen, im Frieden und mit dem liturgischen Segen der Kirche.

Das Prinzip ,Treu“ und das Prinzip ,Neu“ institutionell auszubalancieren
diese Aufgabe kann die Dispens freilich nur leisten, solange ihr ,Ob“ unberechen-
bar bleibt. Wenn sie — denken wir an die Mischehenpraxis — zur reinen ,Forma-
litit* verdiiont ist, zwar erforderlich, aber nie versagt, dann ist der kunst-
volle Spannungsbogen dahin. So weit war es unter Paul VI. am Ende fast ge-
kommen — wenn nicht tatsichlich, so doch in der 6ffentlichen Meinung. Nach wie
vor blieb der Zélibat zwar mit dem Priestertum gekoppelt, sein existentieller
Treue-Aspekt aber war amtlich am Verwelken. Jeder Neupriester wufite: wenn
ich doch einmal heiraten will, bedeutet das nicht Bruch mit der Kirche, sondern
schlimmstenfalls Berufswechsel. Damit war aber das Geschenk der Freiheit an
Gott im Grunde zu einem blof§ privaten Vorgang ohne kirchendffentliche Sicht-
barkeit geworden. Das mag mancher als Fortschritt begriiien; ich halte es des-
halb fiir unkatholisch, weil die Kirche wesentlich Zeidher des Heiles ist. Zum Heil
gehort es, seine Freiheit ganz an Gott verschenken zu konnen, und ein Zeichen
muf sichtbar sein — darum muf} es in der Kirche die Chance geben, seine Frei-
heit institutionell bindend an Gott zu verschenken. Bis vor einem Jahr begann
diese Chance tatsichlich der Kirche verlorenzugehen.

Umgekehrt hatte die Spannung Trew/Neu allerdings auch vor dem letzten Kon-
zil gefehlt. ,In dieser Angelegenheit pflegt der Heilige Stuhl nicht zu dispen-
sieren“, so haben wir es damals gelernt und gewufit — ein abgefallener Priester
war eine seltene Ungeheuerlichkeit. Aus dem geistlichen Prinzip Treue war die
biirokratische Maxime ,Daumen drauf“ geworden, das Gegenprinzip des neuen
Anfangs schien total vergessen.

Soll es nach dem Willen des jetzigen Papstes so wieder werden? Das wire
schade, wiirde den Verlust einer ganzen Heilsdimension bedeuten. Ganz gleich
aber, was der Papst personlich denkt, wird es nicht wieder so werden. Denn eins

3 N. Luhmann, Funktionen und Folgen formaler Organisation, Berlin 1964, Kapitel
,Brauchbare Illegalitit®, 305.



Aus dem Leben der Kirche 60

ist klar: niemand weif}, wie der nichste Papst entscheiden wird. Deshalb ist die
Dispensfrage grundsitzlich offen, nur das aber ist nétig, damit die geistliche Ba-
lance von Treu und Neu auch institutionell gewahrt sei.

Wie diese Waage sich in der Biographie des einzelnen einstellt, hingt letztlich
nicht von den Wechselfillen der Kirchenpolitik ab. Jeder Historiker weif}, daf}
Schurken Mitren aufhatten, wihrend Heilige in Verliesen der Inquisition safien.
Auch beim Zélibat kommen innere und duflere Heilsgeschichte nicht immer zur
Deckung. Zwei Extreme sind denkbar.

— Der eine erliegt dem Taumel einer siilen Stunde, weif} die Umstinde so einzu-
richten, daf er dispensiert wird; nicht viel spiter scheitert seine Ehe. Gern stiin-
de er wieder am Altar, findet aber keinen Bischof, der es mit ihm wagt. Hier
hitte von Gott her der Treue-Pol den Ausschlag gegeben — wie soll eine Behorde
aber feststellen, was Gott von einem bestimmten Menschen will? Dessen Fehler
war es, dafl er die amtliche Dispens zu leichtfertig fiir die gottliche nahm.

~ Der andere hat seine Entscheidung sorgfiltig getroffen; er kennt die Regeln zur
Unterscheidung der Geister und ist gewifl, dafl die friedlich helle Stimme in ihm
ihn jetzt zu dieser Ehe beruft. Eine kirchliche Dispens bekommt er aber nicht. Soll
er dem ermunternden Gott mehr gehorchen als den Menschen? Oder wird die
Entscheidungswaage durch das papstliche Nein zur Dispens so wesentlich verian-
dert, wiegt der Friede mit der Kirche so schwer, daf} er deshalb trotzdem nicht
heiraten darf? — Auch diese Wahl gehort wieder vor Gott getragen. (In diesem
Punkt, scheint mir, bediirfen des Ignatius’ Exerzitien einer kirchenkritischen Er-
weiterung. Dafl er selber eine Wahl gegen amtskirchliche Bestimmungen von
vorneherein ausschlofi, war das Ergebnis seiner personlichen Entscheidung. Gegen
die ist nichts zu sagen; zudem war ein Gegenpol gegen Luther damals gewif}
sinnvoll. Sie ist fir uns aber anch nicht bindend — wenigstens soweit wir keine
Jesuiten sind.) Angenommen, das Gewissen unseres anderen Priesters weise ihn
klar auf den neuen Weg der Ehe: dann wird er auch ohne Dispens auf ihm geist-
liches Gliick finden — und der Kirchenleitung hoffentlich nicht gram sein. Denn
nochmals: wie soll eine Behorde feststellen, was Gott von ihm will?

-Eng ist die Welt und das Gehirn ist weit — leicht beieinander wohnen die
Gedanken, doch hart im Raume stoflen sich die Sachen® (Schiller). Das géttliche
Doppellicht Treuw/Neu mufl in der engen Welt zum nicht recht faflbaren Zwie-
licht werden. Weil der eine Papst dispensiert, darf kein Katholik alle Abge-
sprungenen durch die Bank verurteilen. Weil der andere Papst nicht dispensiert,
braucht keiner einen solchen Absprung zu billigen. Niemand weiff im Einzel-
fall, wo das scheinbar Neue in Wahrheit nur ein Fall des uralten Wankelmutes
ist oder aber wanu die scheinbare Treuve tatsdchlich blof} auf feige Resignation
hinaus lduft. ,Richtet nicht . . .“ Eben um der Erhaltung dieses notwendigen Zwie-
lichtes willen kann ich die Haltung des jetzigen Papstes in der Zélibatsfrage aufs
Ganze gesehen, begriifien — so bitter sie sich fiir viele auswirkt.

Ihretwegen braucht es einen letzten Hinweis. Mit Recht betonte der Papst in
den USA, das Verlangen mancher Frauen nach der Priesterweihe beruhe nicht
auf einem Menschenrecht. Natiirlich nicht; wie konnte der Inhalt einer innerkirdi-



Aus dem Leben der Kirche 61

lichen Sonderberufung ein allgemeines Menschenrecht sein! Wohl aber gehort —
der Papst hat es selbst vor der UNO ausgesprochen — die Griindung einer Fami-
lie zu den Menschenrechten. Selbstverstindlich auch fiir Priester. Darum fallt der
Kirche hier eine Doppelaufgabe zu: sie mufl vor Staat und Gesellschaft eindeutig
als Menschenrecht verteidigen, was sie nach innen mit guten Griinden mifibilligt.
Solche Gespaltenheit ist aber in der modernen Gesellschaft an der Tagesordnung,
auch die Kirche sollte sich ihr nicht linger entziehen.

Freilich mufl im derzeitigen Polen ein Expriester, wenn er sich bei einer Be-
horde bewirbt, wohl kaum seine Laisierungs-Urkunde vorlegen; ob der Papst
sich vorstellen kann, dafl es in Westdeutschland derlei Fille gibt? Christlich ver-
antwortbar und vor den Menschen glaubwiirdig erscheint Johannes Pauls II.
innerkirchliche Haltung in der Zdlibatsfrage mir nur, wenn er zugleich deutlich
macht, dafl den nicht dispensierten Expriestern deshalb kein weltlicher Schaden
erwachsen soll, auch nicht in katholischen Gesellschaften. Regelungen wie jene un-
menschliche Bestimmung des (fritheren?) Konkordates mit Italien, infolge deren
ein solcher in Rom nicht einmal Trambahnfahrer werden durfte, miissen von der
Kirche an Basis und Spitze ausdriicklich bekdmpft werden, soll das Wort ,Men-
schenrechte ihr nicht im eigenen Mund verfaulen.

Jurgen Kuhlmann, Nirnberg

Erste internationale wissenschaftliche Tagung in Europa iiber:
Geschichte und Kultur der Kartiuser (Ksln 20./21. Oktober 1979)

Die ehemalige Kartause St. Barbara zu Ko6ln war ein Hort der spatmittelalterlichen
Devotio Moderna und der Gegenreformation in Deutschland; jetzt ist sie Sitz
verschiedener Einrichtungen der ev. Kirche im Raume Kéln, so auch der Melanch-
thon-Akademie. Dorthin rief P. Hermann Josef Roth O. Cist., Redakteur der
Cistercienser-Chronik, unter Mitarbeit einiger Kartduserforscher den ersten Kon-
grel dieser Art ein.

Aus der vielgestaltigen Welt der Orden der katholischen Kirche ragen die Kar-
tduser ob mancher unverwechselbarer Merkmale ihres streng monastischen Le-
bens heraus. Seit geraumer Zeit haben sie das Interesse der Forschung, auch der
nichttheologischen, gefunden, wie die nicht geringe Zahl wissenschaftlicher Ar-
beiten verschiedenster Fachrichtungen zeigen: Die Verbindung von Einsiedler-
und Gemeinschaftsleben bedingte z. B. eine eigene Architektur. Im 13. bis 17.
Jahrhundert erlangten die zahlreichen, in der Ndhe von Kulturzentren errichteten
Kartausen eine hohe geistige Bliite und wichtige Stellung. Die Bedeutung dieses
Ordens stand in der Geschichte nie in einem Verhéltnis zur geringen Zahl der
Mitglieder. Die Bibliotheken der Kartausen zihlen zu den grofiten des Mittel-
alters, sind teilweise noch nicht erfafit und sind heute, soweit sie erhalten sind,





