
Aus dem Leben der Kirche 63 

Pastoral und Spiritualität im Gespräch 

Zur Situation der Kirche in den Niederlanden 

Der Autor dieses Beitrages, P. Dr. Wim L. Boelens SJ, ist Studiensekre- 
tär des Seelsorgeamtes im niederländischen Bistum Groningen. Sein Bei- 
trag wurde von der Schriftleitung sprachlich durchgearbeitet und in dieser 
Form vom Autor für die Veröffentlichung freigegeben. Der engagierte 
Bericht des Autors stellt Fragen, die über die Sondersynode in Rom hin- 
aus Aktualität besitzen und weiter und intensiv studiert werden müssen. 
Das rechtfertigt seine Drucklegung, obgleich die Sondersynode in Rom 
bereits beendet ist. (Die Schriftleitung) 

Der Glaube ist konkret 

Papst Johannes Paul II. hat eine Sondersynode der niederländischen Kirche ein- 
berufen. Diese hat zum Thema: •Die Praxis der pastoralen Arbeit in der nie- 
derländischen Kirche von heute, damit die Kirche stärker als ,communio' (Ge- 
meinschaft und Gemeinde) hervortritt."1 So beginnt die Agende dieser Sonder- 
synode. Damit ist auch das Leitmotiv getroffen, das über der pastoralen Erneue- 
rungsbewegung steht, die seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil die kirchliche 
Arbeit in den Niederlanden bestimmt. 

Der Glaube ist konkret; und die Kirche ist konkret. Glaube und kirchliche Ge- 
meinschaft können deshalb nur in und aus einer bestimmten Situation gelebt 
und geformt werden; das heißt in und aus den Gegebenheiten eines Landes - 
mit dessen eigenen Möglichkeiten und Schwierigkeiten als Herausforderung. 

Die erwähnte Agende setzt also zwei Schwerpunkte: Die Gemeinschaft und 
die besondere niederländische Situation; beide bedingen einander. Die kirch- 
liche Gemeinschaft im Glauben kann sich nur als Teil der niederländischen 
Gesellschaft verwirklichen. Der gelebte Glaube muß die Eigenart der Menschen 
in diesem Lande widerspiegeln. Glaubensverkündigung und Pastoral können nur 
dort anknüpfen, wo sich die Bevölkerung dieses Landes befindet, bei ihrer Menta- 
lität, bei ihren Sorgen und Hoffnungen. Nur so kann ein Mensch den christlichen 
Glauben als Lebenswert und existentiellen Anspruch erfahren. Die Glaubens- 
gemeinschaft der Kirche in den Niederlanden muß also aus einer Begegnung der 
heutigen Situation der niederländischen Gesellschaft mit der Botschaft des Evan- 
geliums, wie sie uns aus der christlichen Überlieferung entgegenkommt, hervor- 
wachsen. 

Die Orientierung an der gesellschaftlichen Situation der Niederlande ist nicht 
nur notwendig, damit der niederländische Katholik seinen Glauben und die 
katholische Kirche in den Niederlanden ihre authentische Gestalt gewinnen. 
Ginge es nur darum, dann wäre das Ringen der Kirche in den Niederlanden 

1 Text der Synoden-Agende: Wochenzeitung •De Tijd", 11. Januar 1980, S. 36-37. 



Aus dem Leben der Kirche 64 

allein eine Angelegenheit der Katholiken dort und man könnte alles gleichsam 
binnen-kirchlich klären. Tatsächlich ist es so, daß viele kämpferisch-konserva- 
tive Kreise der katholischen Bevölkerung an makro-ethischen Gesellschafts- 
problemen wie Friedenspolitik, Umweltschutz und Arbeitspolitik kaum Interesse 
haben. Kirchlicher Konservativismus geht oft Hand in Hand mit kirchlicher und 
gesellschaftlicher Introvertiertheit. 

Die Agende aber betont die missionarischen Züge, welche die niederländische 
Kirche haben soll: •Die Kirche ist nicht für sich selber da. Sie ist da für die Welt, 
für die Menschen und für die Völker."2 Die Agende selbst bildet kein geschlos- 
senes Ganzes; denn sie wurde aus Dokumenten zusammengestellt, die von den 
sieben niederländischen Bischöfen, je für sich, abgefaßt wurden. Sie legt aber 
Wert auf das weltweite missionarische Interesse, das sich besonders nach dem 
Zweiten Weltkrieg im katholischen Bevölkerungsteil herausgebildet hat. Im 
Zuge dieser immer mehr gewachsenen Emanzipation arbeiten die Katholiken 
mit anderen Partnern in ökumenischer Weite zusammen an den aktuellen ge- 
sellschaftlichen Problemen. Die Agende nennt einige davon: •Die Weltprobleme 
wie der Gegensatz von Reich und Arm, die Flüchtlingsfrage, die Anwesen- 
heit ausländischer Gastarbeiter, die steigende Rüstung und die mit ihr und all 
den anderen Problemen wachsende Angst in der westlichen Welt - alles das 
findet ein lautes Echo im katholischen Bevölkerungsteil der Niederlande."3 

Polarisation in Gesellschaft und Kirche 

Von vielen Seiten wurde darauf hingewiesen, daß die Agende der Bischöfe 
kaum etwas zur tiefgreifenden gesellschaßlichen Polarisation sagt und nach einer 
kurzen Erwähnung positiver Entwicklungen des Glaubenslebens sehr deutlich 
auf die Polarisation in der Kirche hinweist. •Viel Verwirrung und Glaubens- 
unsicherheit" werden aufgezeigt4. Gewiß, das bewußter gewordene Glaubens- 
leben und die immer stärkere Eigenverantwortung innerhalb der Kirche werden 
erwähnt, aber der Rückgang des Sakramentenempfanges und die offene Kritik an 
der Kirche ohne Erklärung einfach angefügt. 

Die Polarisation in der Profan-Gesellschaft und die Polarisation in der Kir- 
che aber bedingen einander, sie können nur miteinander verstanden und posi- 
tiv bewältigt werden. Ein Christ, der sich aus seinem Glauben an das Evange- 
lium heraus für eine gerechte Gesellschaft einsetzen will, muß diese Gesellschaft 
verstehen und beurteilen lernen; er muß die Menschen dieser Gesellschaft ernst- 
nehmen und mit ihnen allen ins Gespräch kommen. Damit aber trägt er not- 
wendig die gesellschaftlichen Spannungen und Streitigkeiten in die Kirche hin- 
ein. Eine Kirche, die aus Weltverantwortung sprechen und in die konkrete Ge- 
sellschaft hineinhandeln will, wird also notwendig die Spannungen dieser Gesell- 

2 Ebd. 37. 
3 Ebd. 36. 
4 Ebd. 36. Zur Emanzipation in Gesellschaft und Kirche in den Niederlanden siehe auch: 
Dr. John Wijngaards M. H. M., Towards an adult faith. In: The Tablet, 5. Januar 1980, 
S. 7-10. Der niederländische Verfasser ist Vize-General der Mill-Hill-Fathers. 



Aus dem Leben der Kirche 65 

Schaft und dieser Welt im eigenen Raum spiegeln. Das als •säkularistisch" an- 
zuprangern, wie es einige Kreise tun, heißt, der Kirche ihren Weltauftrag und 
ihren Verkündigungswillen absprechen. Mit dem Schlagwort •säkularistisch" 
versucht man auch den dialogischen Führungsstil schlecht zu machen - als wider- 
spräche dieser der römisch-katholischen Auffassung von Amt und Hierarchie. 
Dabei verkennt man, daß Amt und Hierarchie nur im Dialog auf die besondere 
Situation des Landes, in dem die Kirche Kirche werden soll, eingehen können. 

Dazu steht in der Agende, daß •die Entwicklungen im Neuverständnis und 
in der Verlebendigung des Glaubens - die besonders nach dem Zweiten Vati- 
kanischen Konzil in vielen Ländern stattfand - auf das Denken und Handeln 
vieler Katholiken Einfluß hatten und auch bei den Niederländern einen eigenen 
Ausdruck fanden"5. In den Niederlanden hat sich dies besonders in der Mit- 
verantwortung und Mitarbeit engagierter katholischer Laien an kirchlichen Auf- 
gaben gezeigt. Das stieß faktisch bei einem nur kleinen Teil des niederländi- 
schen Katholizismus, der überdies pastoral-theologisch kaum wirksam war, auf 
Widerstand. Deren Unheilsrufe sind mit daran schuld, daß die niederländi- 
sche Pastoral auch im Ausland - bis nach Rom - auf Unverständnis und sogar 
Entrüstung stieß. Auf einen Höhepunkt gelangte die Entwicklung, als zwei neue 
Bischöfe ernannt wurden, obwohl die betreffenden Domkapitel und die anderen 
Bischöfe der Niederlande ihre Unzufriedenheit darüber unmißverständlich ge- 
äußert hatten. Die beiden damals ernannten Bischöfe waren Vertreter des klei- 
neren, konservativen Flügels der Katholiken. Schon die Art und Weise ihrer 
Ernennung wurde von Priestern und Laien als Mißachtung des niederländi- 
schen Katholizismus empfunden, widersprach dem hier sich entwickelnden dia- 
logischen Führungsstil und dokumentierte eine enge, uniformistische pastorale 
Haltung. Durch die beiden neuen Bischöfe wurde auch das Bischofskollegium 
polarisiert. Es ist verständlich, daß damit auch ein Stagnieren an der Basis ein- 
trat. Aber gerade ein so kleines und kulturell einheitliches Land wie die Nie- 
derlande braucht eine einheitliche Gesamtpastoral. Die Situation wurde immer 
verfahrener, so daß einer der beiden neuernannten Bischöfe sich mit der Bitte 
um Eingreifen nach Rom wandte. 

Gemeinsames Handeln von Priestern und Laien 

Im Zusammenhang mit der einberufenen Sondersynode erhielten die Bischöfe 
viele Bittschriften. Eine von ihnen, die der nationalen Dechantenkonferenz (zu- 
sammengesetzt aus Vertretern aller Diözesen)6, sticht durch ihre grundsätzliche 
positive Beurteilung der pastoralen Situation hervor. Sie weitet den Blick auch 
auf die Entwicklung in der Weltkirche. •Die pastorale Arbeit der Kirche wurde 
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil auf der ganzen Welt mit neuem Elan 
in Angriff genommen. Es wurde immer stärker bewußt, daß das ganze Volk 
6 Ebd. S. 36. 
6 Neun Dechanten aus den sieben Bistümern richteten diesen ihren drängenden Brief am 
30. Dezember 1979 an die Teilnehmer der Sondersynode, nachdem sie die diözesanen 
Dechantenkonferenzen, die Priesterräte und Pastoralräte um Unterschrift gebeten hatten. 



Aus dem Leben der Kirche 66 

Gottes verantwortlicher Träger der pastoralen Arbeit sein muß. In der Kon- 
frontation mit der Gesellschaft wurde der Elan der Christen vom Evangelium 
immer mehr herausgefordert und vertiefte sich."7 Die Dechanten weisen darauf 
hin, daß die Mitverantwortlichkeit des ganzen Volkes Gottes in den Nieder- 
landen feste Formen bekommen hat - in den Pastoralräten von Pfarrern und 
Laien, in der gemeinsamen Arbeit der Priester und Pastoralreferenten, im Pa- 
storalkonzil und in den anschließenden pastoralen Beratungen auf nationaler 
Ebene. Sie hätten erläuternd hinzufügen können, daß es nur wenige Pfarr- 
gemeinden ohne Pfarrgemeinderat und ohne verschiedene pastorale Arbeits- 
gruppen gibt - womit nicht gesagt sein soll, daß die Pfarrgemeinderäte überall 
vortrefflich funktionieren. Eine neuere Untersuchung hat gezeigt, daß sich von 
den vier Millionen niederländischen Katholiken 230 000 an kirchlicher Arbeit 
beteiligen8. Auf nationaler Ebene sind es diese Katholiken, die sich am meisten 
an Fortbildungskursen beteiligen. Dieser überaus hohe Prozentsatz an Weiter- 
bildungswilligen fördert die Meinungsfindung, verstärkt die eigenständige pasto- 
rale Mitarbeit, läßt natürlich auch die kritische Urteilsfähigkeit wachsen. 

Manche katholische Christen haben gelernt, sich selbst zu helfen. Es wäre 
aber ungerecht, ihnen Unglaube vorzuwerfen, weil sie sich nicht mehr so stark 
kirchlich-institutionell betätigen und die Gottesdienste nicht mehr so häufig be- 
suchen. Ungerecht wäre es auch, ihnen deshalb, weil sie sich um ihr eigenes Heil, 
um ihr Wohl und Glück Sorge machen, einen horizontalen Hedonismus, also ein 
rein innerweltliches Suchen nach Glücksbefriedigung vorzuwerfen. Ob sie nicht 
zuweilen von offiziellen Vertretern des Staates und der Kirche auf der Suche 
nach rechten Wegen im Stich gelassen wurden und sich deshalb um sich selber 
kümmern mußten? Eine hochindustrialisierte Gesellschaft, wie die der Nieder- 
lande, verlangt nach neuen Formen der Pastoral und Spiritualität, verlangt nach 
Formen eines lebensnahen und zeitnahen Glaubenslebens. 

Der fatale Riß im Episkopat 

Die niederländische Dechantenkonferenz stellt im oben genannten Brief auch fest, 
daß sich in breiten Kreisen ein •synodales gemeinschaftliches Beraten" heraus- 
gebildet habe; darum (und weil die niederländische pastorale Lage nicht auf die 
Niederlande beschränkt ist) scheint ihr eine •Sonder"-Synode in Rom •fehl am 
Platz". Die besondere Situation aber, die seit Beginn der siebziger Jahre in den 
Niederlande beschränkt ist) scheine ihr eine •Sonder"-Synode in Rom •fehl am 
fisch niederländischen Seelsorgesituation zu, sondern der schon erwähnten Er- 
nennung zweier Bischöfe, die •ohne Zustimmung des damaligen Erzbischofs und 
seiner Mitbischöfe und gegen die Vorschlagsliste der betreffenden Domkapitel 
geschah. Seitdem hat die Kollegialität der niederländischen Bischöfe schweren 
Schaden erlitten und die Kirche konnte in dieser Beziehung nicht mehr als ,com- 

7 Ebd. 
8 Kerk al doende - vrijwilligersarbeid in ruim 800 parochies in Nederland. Herausg. 
Dr. R. G. Schölten c. s., Amersfoort 1978. Hier: S. 22. 



Aus dem Leben der Kirche 67 

muno' (als Einheit) in Erscheinung treten." Die einzige Bitte, welche die De- 
chanten an die Bischöfe richten, ist daher die nach verpflichtenden Maßnahmen, 
um ein •kollegiales Auftreten und Wirken des Episkopates aufs neue zu er- 
möglichen". Nicht die Situation des katholischen Volkes und der Seelsorge als 
solche sei derzeit das Hauptproblem der niederländischen Kirche, sondern die 
Kollegialität im Episkopat. Wenn diese wiederhergestellt sei, •scheint uns die 
niederländische Kirche sehr wohl imstande zu sein, die Aufgaben der pasto- 
ralen Praxis selber in die Hand zu nehmen, in offener und herzlicher Verbun- 
denheit mit der gesamten Weltkirche". 

Einige Priestergremien und Diözesanräte haben ihre Verwunderung darüber 
zum Ausdruck gebracht, daß die Agende der Sondersynode die Mit- oder gar 
Hauptursache der heutigen verworrenen Lage nicht erwähne, nämlich: das Wir- 
ken der beiden Bischöfe, das stets von der gemeinsamen Linie der anderen ab- 
weiche. Kardinal Willebrands, der Primas der niederländischen Kirche, hat vor 
kurzem bestätigt, daß der Diözesanrat und die Dechantenkonferenz seiner Di- 
özese dieser Kritik einmütig zugestimmt habe. Man ist nicht so naiv, zu glauben, 
daß eine Umbesetzung von Bischofsstühlen die Probleme der seelsorgerlichen 
Praxis lösen werde; aber man ist der Meinung, daß die •communio" einer Bi- 
schof skonferenz solche Probleme fruchtbar angehen könne. Es sind ja Fragen, 
die sich überall in der Kirche der westlichen Welt stellen. 

Die Niederlande und ihre •Nachbarn" 

Eine andere Frage ist es, wie sich die Nachbarländer zu der Art stellen, wie die 
niederländischen Katholiken ihre pastoralen Aufgaben angehen. Der emeritierte 
Kardinal Alfrink betonte auf dem Pastoralkonzil des öfteren, daß die seelsorg- 
lichen Experimente der niederländischen Kirche kein Exportartikel seien9. Den- 
noch haben - verständlicherweise - Berichte darüber auch in anderen Ländern 
Erwartungen und auch Unruhen hervorgerufen. Es ist daher nicht verwunder- 
lich, daß die Agende für die Sondersynode in Rom auch das Verhältnis zu aus- 
ländischen Nachbardiözesen berührt. In einem Interview sagte Bischof Bluyssen 
von 's-Hertogenbosch, daß die Entwicklung in den Niederlanden im Ausland 
zuerst große Erwartungen hervorgerufen habe, dann aber im Laufe der Zeit 
Angst vor den Konsequenzen erwacht und schließlich ein •übertrieben negati- 
ver Eindruck"10 von der seelsorgerlichen Lage der Niederlande entstanden sei; 
und dieser sei bis nach Rom weitergegeben worden. Das Verhältnis zwischen 
9 Schlußansprache Kardinal Alfrinks auf der letzten Plenarsitzung des Pastoralkonzils 
(Bd. 7, 1970, S. 267): •Ons beraad heeft niet plaatsgevonden achter gesloten deuren, 
maar is volledig publiek geweest. Daardoor hebben wij, ook zonder dat direct te be- 
doelen, invloed gehad op andere lokale kerken en op de universele kerk. Dat heeft onze 
verantwoordelijkheid verzwaard. Tegenover het buitenland heb ik steeds betoogd, dat 
hetgeen wij in onze situatie menen te moeten doen niet bedoeld is als een export-artikel 
en dat men elders zelf zal moeten oordelen, of, hetgeen wij doen, voor andere situaties 
nut kan hebben." 
10 In Elseviers Magazine vom 5. Januar 1980, S. 57 sagte Bischof Bluyssen: •Ik meen, 
dat men in het buitenland aanvankelijk, dat wil zeggen in de jaren zestig, met grote 
verwachting gekeken heeft naar wat zieh bij ons ontwikkelde, dat men daar het meest 



Aus dem Leben der Kirche 68 

einer Teilkirche und Rom als Mitte der Gesamtkirche, zwischen den Niederlan- 
den und dem Papst mit der Kurie bildet nicht zuletzt deshalb einen wichtigen 
Punkt der Agende. Ein Zustand des Mißtrauens sei entstanden, sagt Bischof 
Bluyssen weiter, dem ein Ende gesetzt werden müsse. Dafür sei Voraussetzung, 
daß man das ehrliche Bemühen der niederländischen Katholiken anerkenne und 
ernsthaft versuche, die typische Seelsorgssituation der Niederlande zu verstehen. 
Daraus wachse dann das Vertrauen und jener Freiheitsraum einer nationalen 
Kirche, der ihr erlaubt die eigene Art und Weise des Glaubenslebens zu finden, 
wie das Zweite Vatikanische Konzil es grundsätzlich empfohlen habe. 

Lebendige niederländische •Ortskirche" 

Es heißt ja in der Dogmatischen Konstitution über die Kirche: •Diese Kirche 
Christi ist in allen rechtmäßigen Ortsgemeinschaften der Gläubigen anwesend, 
die in Einheit mit ihren Hirten im Neuen Testament auch selbst den Namen 
Kirchen tragen. Sie sind nämlich je an ihrem Ort das von Gott gerufene neue 
Volk, im Heiligen Geist und in reicher Fülle."11 Damit ist recht deutlich ein aus- 
gewogenes Verhältnis zwischen der Einheit der Weltkirche und der Eigenstän- 
digkeit von pastoralen Initiativen der Ostkirchen nahegelegt. Das Leben des 
Leibes Christi wird am sichtbarsten in den Initiativen seiner Glieder. Das kirch- 
liche Amt und auch weniger initiative Glieder sollten auf diese Initiativen hin- 
blicken. Der Bischof muß also nach zwei Richtungen hin aufmerken: auf die 
Stimme des gläubigen Volkes und auf die Stimme der amtlichen Kirche, wie sie 
in der Gemeinschaft der Bischöfe zu Wort kommt. Der Bischof muß die Inter- 
essen beider Seiten vertreten. Ein einseitiger Gehorsam nur nach oben (zum 
Papst hin oder zur römischen Kurie) könnte ihm die Ohren für die Stimme des 
Heiligen Geistes, die in der Ortskirche laut wird, verschließen. So heißt es in der 
Dogmatischen Konstitution über die Kirche: Die Bischöfe •dürfen nicht als Ver- 
treter der römischen Bischöfe aufgefaßt werden, weil sie eine ihnen eigene 
Gewalt innehaben und in voller Wahrheit Vorsteher des Volkes genannt wer- 
den, das sie leiten."12 

So wird man es als schwerwiegenden Fehler ansehen müssen, wenn Bischöfe 
gegen den Willen der Ortskirche und gegen die erklärte Meinung des kolle- 
gialen Episkopats von der Zentralkurie ernannt werden. Und niemand darf sich 
wundern, wenn dahinter ein Angriff gegen die Glaubensausrichtung der Orts- 
kirche vermutet wird. 

Begreiflicherweise erregte es vor kurzem großes Aufsehen, als von den für 
die römische Sondersynode vorgesehenen zwei Kandidaten aus den Ordens- 

sensationele uitpikte en dat het nieuws daaromtrent zieh overal verspreidde, waardoor 
de verwachtigen nog meer versterkt werden, maar tegelijk ook de argwaan van mensen 
die dit alles met angst zagen gebeuren. Dat is voortdurend op elkaar blijven inwerken, 
tot op de dag van vandaag toe. Met als gevolg een zeer negatieve indruk van het Neder- 
landse Katholicisme over heel de wereld, tot in Romeinse kringen toe. Een overtrokken 
negatieve indruk, die ik zeer betreur." 
11 Nr. 26. 
12 Nr. 27. 



Aus dem Leben der Kirche 69 

obern die ersten beiden auf der Fünferliste übergangen und dem dritten ein 
nicht vorgeschlagener Benediktinerprior durch Rom hinzugefügt wurde. Man 
vermutet Rücksprache der römischen Ernennungsbehörde bei den Kreisen um 
die beiden erwähnten Bischöfe und weiß, daß die übrigen Bischöfe und Ordens- 
obern nicht um Rat angegangen wurden. Die nichternannten, aber vorgeschlage- 
nen Ordensobern haben ihr Erstaunen über diesen Vorgang geäußert und die 
Konferenz der niederländischen Ordensobern hat aus Protest den zwei Ernann- 
ten kein Mandat verliehen. Sie brachte auch ihr Bedauern zum Ausdruck, daß 
keine Ordensschwester als Vertreterin mit herangezogen wurde • obschon es 
20 000 Ordensschwestern gibt, die wichtige Aufgaben in der Seelsorge, in Ju- 
genderziehung, Katechese und Liturgie erfüllen13. 

Im Hinblick auf die niederländische Situation ist es ebenfalls anormal, daß 
keine Laien auf der Sondersynode vertreten sind, obwohl gerade sie intensiv 
und äußerst zahlreich in der Seelsorge mitarbeiten. Damit hängt auch die Un- 
zufriedenheit über die Tatsache zusammen, daß die Agende für die Sonder- 
synode erst am 15. 12. 1979 die Niederlande erreichte; so war es nicht mehr mög- 
lich, breitere Kreise in die Vorbereitung einzubeziehen. Die beiden gegen den 
Willen ihrer Mitbrüder ernannten Bischöfe haben öffentlich sogar erklärt, sie 
wären allein fähig, die Situation in den Niederlanden zu klären. Darum haben 
sich viele ihrer Gläubigen auf anderem Wege bei Kardinal Willebrands Gehör 
zu schaffen versucht14. 

Der pastoral-spirituelle Hintergrund aller Bemühungen 

All diese unerfreulichen Vorgänge müssen auf dem Hintergrund der nieder- 
ländischen Pastoralbemühungen beurteilt werden. Die Agende der Sondersynode 
in Rom kann Gelegenheit bieten, auf den Kern dieser Bemühungen hinzuweisen. 

Es geht um den Versuch, eine Pastoral der Begegnung zu erstellen. Man könn- 
te es auch als eine Spiritualität des Aneinander-im-Glauben-Wachsens um- 
schreiben. 

Es ist nicht nur ein niederländisches Faktum, daß die Ordenskommunitäten 
kleiner werden. Dies ist nicht nur und nicht einmal an erster Stelle auf den 
Rückgang der Mitgliederzahlen zurückzuführen. Vielmehr braucht der heutige 
Mensch auch gerade als Glaubender einen Lebensraum, in dem er personale 
Kontakte pflegen kann. Dieser personalintensive Raum ist für seine Arbeit wie 
für sein geistliches Leben wichtig. Das entspricht auch dem geänderten Lebens- 
stil in der Gesellschaft mit ihren freieren und offeneren Umgangsformen. In den 
Ordensgemeinschaften bringt das die Aufforderung zur persönlichen Begegnung 

13 Informatie-Bulletin der niederländischen Kirchenprovinz. Special vom 30. Novem- 
ber 1979, S. 4. Von den 20 989 Klosterschwestern sind 10 339 aktiv und 10 650 im Ruhe- 
stand. 
14 Auf eigene Initiative brachte die Bewegung für kirchliche Gesprächsgruppen ein Dis- 
kussionsheft heraus mit dem Titel: De kerk van Christus in gemeenschap opbouwen 
(Amersfoort 1979, 36 S.). Die Themen sind: Gewissen und Autorität, Bischöfliche Kol- 
legialität, Laie und Amt, Christliche soziale Verantwortung, Christliche Ethik. 



Aus dem, Leben der Kirche 70 

mit sich und nicht mehr ein eher starres Sich-Eingliedern in eine Massengemein- 
schaft - wie das in der früheren Ordensordnung üblich war und dabei der ein- 
zelne leicht noch zum individualistischen Arbeiter wurde. 

Es ist Aufgabe der Pastoral, das Lebensgefühl des heutigen Menschen auf- 
zugreifen. Auch auf geistiger Ebene suchen die Menschen persönliche Begegnung. 
So ist es auffällig, daß viele Ordensleute nicht mehr die frühere Art von Exer- 
zitien wünschen, wo man mehrmals am Tag •angepredigt" wurde (der franzö- 
sische Ausdruck für Exerzitien-Geben heißt •Exerzitien-Predigen"!) und den 
Rest in Stillschweigen verbrachte; sondern sie nehmen in einer kleineren Gruppe 
von 10 bis 15 Personen an einem sogenannten •Glaubens- und Gebetsprakti- 
kum" teil. Dabei sind das gemeinsame Beten und der Austausch von Glaubens- 
erfahrung zentral. Es wird jeder einzelne in seiner Spiritualität ernstgenommen, 
und der Exerzitien-Geber wird ebenso geistlich geformt wie die übrigen. 

Man versucht also, die Regeln der Gruppendynamik und der Psychologie in 
die Spiritualität einzubringen. Das Zuhören- und Sprechenkönnen, das Aufein- 
anderzugehen und Sich-voreinander-Bekennen, das Sich-Eingliedern in eine Ge- 
sprächs- und Lebensgemeinschaft wird in dieser Spiritualität bewußt eingeübt. 
Dabei lernt man es, Äußerungen und Anliegen eines jeden Glaubenden ernst- 
zunehmen und sie nicht durch autoritative und unverständliche Anordnungen zu 
unterdrücken. Auch im Bemühen um das Verständnis der Glaubenswahrheiten 
finden gemeinsame offene Gespräche statt. 

Eine solche Spiritualität der Gruppe, der Begegnung, des Dialogs - •Wo 
zwei oder drei beisammen sind, da bin ich mitten unter ihnen" (Matth 18, 20) - 
führt natürlich von einem autoritären, rein hierarchischen Führungsstil weg. Es 
gibt in der niederländischen Kirche eine Vielzahl von solchen Bemühungen um 
eine neue gelebte Theologie des kirchlichen Amtes. In der theologischen Aus- 
bildung werden die Studenten in solche offenen Seelsorgsgespräche eingeübt. Sie 
sollen lernen, in ihrem Mitmenschen auf Gott zu hören, Lebens- und Glaubens- 
wahrheiten von innen her zum Leuchten zu bringen, den Glauben des einzelnen 
Christen ernstzunehmen und in die kirchliche Arbeit einzubringen. Das kann 
nur aus der tiefen Überzeugung gelingen, daß der Heilige Geist in jedem Gläu- 
bigen, in jeder Gemeinde, in jeder Gruppe wirksam ist. Ein kirchlicher Vor- 
steher oder ein amtlicher Beauftragter ist selbst nur dann vom Heiligen Geist 
geführt, wenn er auf den Heiligen Geist in den Gläubigen zu hören vermag15. 

Einige Karmeliten haben sich in der Ausbildung solcher Glaubenserfahrungs- 
gruppen besonders verdient gemacht. Ihre Arbeit ergriff andere und inzwischen 
beteiligen sich Mitglieder vieler anderer Orden - auch Ordensschwestern - an 
diesen Versuchen, im gemeinsamen Glaubensleben und in Glaubenserfahrung die 
•Wirk"-lichkeit des Heiligen Geistes •wirken" zu lassen. Meist umfassen sol- 
che Gruppen Männer und Frauen, und es sind nicht mehr nur - wie es früher 
meist war - die Männer, die den Ton angeben. Die spirituelle Bewegung, die 
hier am Entstehen ist, läuft parallel zu manchen •feministischen" Tendenzen und 

15 H. Andriessen - W. Zandbelt, Wacht bij het woord - analyses van pastorale gesprek- 
ken. Nijmegen 1972, 214 S. 



Aus dem Leben der Kirche 71 

hat sich in einer wachsenden Mitarbeit von Frauen in der Seelsorge und in der 
theologischen Reflexion niedergeschlagen16. 

Auch in den Pfarrgemeinden kann man diesen Trend zum Miteinander-Glau- 
ben feststellen. Es gibt viele Arbeitsgruppen für Liturgie und Katechese, die 
sich gemeinsam mit einem Bibeltext beschäftigen, dem Pfarrer bei der Ausarbei- 
tung der Predigt und der Formulierung der Gebete helfen. Die Liturgie soll 
praxisnäher und situationsgerechter werden - und das scheint durch Verwendung 
fremder, vorformulierter Texte schwer möglich17. 

Wohin die hier entstandene Dynamik führt, ist noch kaum abzusehen. Die 
Menschen aber, denen man konkrete Verantwortung zutraut und überläßt, wer- 
den begeistert; sie entdecken ihren eigenen Nachholbedarf an geistlicher Ver- 
tiefung und praktischer Zurüstung. Die Seelsorgsämter und die Institute für 
Mission, für Friedensarbeit, für Katechese und Liturgie werden in diesem Suchen 
nach eigener Spiritualität und Glaubenserfahrung um Hilfe angegangen. Pre- 
digtzeitschriften und Bibelkurse bieten praktische Hilfen an. Wer sich ein Urteil 
über die pastorale Lage und die pastoralen Bemühungen in der niederländischen 
Kirche bilden will, darf an solchen Veröffentlichungen nicht vorbeigehen. Das 
gilt für die Behörden in Rom und die ausländischen Nachbardiözesen und erst 
recht für jene niederländischen kirchlichen Kreise, die den geschilderten Bemü- 
hungen ablehnend gegenüberstehen. 

Wichtiger - und für ein Urteil unerläßlich - ist das konkrete Kennenlernen 
solcher Arbeits-, Begegnungs- und Gebetsgruppen. Leider sind es gerade Ver- 
treter der •rein-autoritären" Richtung, die solche •demokratische" Gruppen 
meiden. Dort nämlich muß man lernen, unbefangen auf die ehrlichen Äußerungen 
eines Partners zu hören, dort muß man seine eigene innere Haltung bescheiden 
ins Spiel bringen und darf sich nicht hinter abstrakten Normen und Anordnun- 
gen verstecken. 

Die niederländische katholische Kirche wünscht ein solches Gespräch. Sie weiß 
nur zu gut um die eigenen Fehler; sie wartet auf den Zuspruch der anderen und 
auf den Austausch mit ihren Erfahrungen. Aber sie kann nur einen Gesprächs- 
partner ernst nehmen, der auch ihre Anliegen, ihre Bemühungen, ihre Versuche 
ernst nimmt. Den Gesprächspartner, der sich nach der Aufforderung richtet, die 
Jesus an die ersten Jünger richtete: •Kommt und seht!" (Joh 1, 39). 

Wim L. Boelens, Groningen 

16 Er ist meer tussen ons - over relaties en hun religieuze betekenis. Herausg. Katholiek 
Studiecentrum voor geestelijke volksgezondheid. November 1979, 41 S. Besonders wich- 
tig: Prof. Dr. Otger Steggink 0. Carm., Ontmoeting en spiritualiteit, S. 31-41. 
17 Bijbelkursus - praktisch omgaan met de Heilige Schrift aan de hand van Lucas. 
Herausg. Diocesaan Pastoraal Centrum, Assen (Beilerstraa 73), 105 S. (Autor: W. Boe- 
lens). 
Kerkdiensten onder leiding van een parochiaan - kursus ter inleiding in de praktijk. 
Herausg. Diocesaan Pastoraal Centrum, Assen (Beilerstraat 73), 59 S. (Endredaktor: 
W. Boelens). 




