
Beten in Bedrängnis 

Gebetserfahrung in der Haft in Chile 

Sheila Cassidy, England 

Sich überlassen... 

Vater, 
Deinen Händen überlasse ich mich . . . 
Was heißt, ich überlasse mich Gott? 

Was erfährt, wer sich Ihm überläßt? 
Heißt es, sich niederlassen an der Schwelle Gottes, 

eingehen in die Ruhe des Lebens, 
der Angst den Zutritt verwehren, 
der Furcht, 
der Vergeblichkeit? 

Heißt es, von Gott erwarten, daß er mich wärmt, 
sichert, 
hütet, 
vor Schaden bewahrt? 

Heißt das, sich Gott überlassen? 

Sich überlassen hat nichts mit Wärme zu tun, 
die der Schoß gewährt 
und Arme schenken 
und eng umschlungene Herzen. 

Es ist nichts, was ein Kind tun kann, 
es widerfährt ihm. 

Dem Erwachsenen kann es nicht widerfahren, 
er muß es selber tun. 

Sich überlassen geschieht allein 
mit Jesus Christus 
und in Seiner reifen Kraft. 

Es ist nicht bloß ein Lockerlassen, 
es heißt, sich loslassen und übergeben. 

Es heißt Zerschneiden aller Bande, durch die wir 
die Kräfte unseres Lebens 



Sheila Cassidy K2 

manipulieren, 
kontrollieren 
und verwalten. 

Sich überlassen heißt, 
nichts managen, 
nichts abblocken und abschirmen, 
nichts erwarten. 

Sich überlassen heißt, alles empfangen, 
so wie man ein 
Geschenk 
empfängt, 
mit offenen Händen 
und geöffnetem Herz. 

Sich Gott überlassen 
ist der 
Höhepunkt 
im Leben jedes Menschen. 

Dann bleibt nichts mehr zu tun. 
Kein Ort mehr aufzusuchen. 
Tod geschah. 

Dr. Sheila Cassidy, 1937 in Linconshire/England geboren, lebte von 1971 
bis 1975 in Chile. Die Behandlung eines verwundeten Regimegegners 
führte 1975 zu ihrer Verhaftung und Folterung durch die dortige Geheim- 
polizei. Nach acht Wochen Haft - drei davon in Einzelhaft - wurde sie nach 
England ausgewiesen. Dr. Cassidy setzte sich darauf in Wort und Schrift 
unermüdlich für ihre Leidensgenossen in Chile (und anderswo in der Welt) 
ein. 1978 entschloß sie sich zum Eintritt in eine englische Benediktinerin- 
nenabtei. Der folgende Essay schildert und reflektiert ihre persönliche 
Gebetserfahrung während der Zeit der Haft. An den Anfang ihrer Schil- 
derung stellt sie das Gedicht eines unbekannten Autors. Ein Freund hatte 
ihr das Gedicht ins Gefängnis geschickt und während ihrer Einzelhaft las 
sie es mehrmals am Tag. •Das Gedicht war mir eine große Hilfe, zu ver- 
stehen, was von mir eigentlich gefordert war", schreibt sie. Darum haben 
auch wir dieses Gedicht (aus dem Englischen übersetzt und) dem Essay 
von Dr. Cassidy vorangestellt. 

Die Schriftleitung 



Beten in Bedrängnis 83 

Im Dezember 1971 verließ ich meine Stelle als Chirurgin der Unfall- 
station des Königlichen Krankenhauses in Leicester und fuhr auf einem 
Handelsschiff nach Chile. Ich ging weder als Missionarin dorthin, noch in- 
teressierte mich die kürzlich gewählte marxistische Regierung; vielmehr 
hatten mich die langen Stunden im Staatlichen Gesundheitsdienst erschöpft 
und ich erhoffte mir in Chile ein angenehmeres Leben. 

Die vier Jahre in Chile waren für mich eine Zeit reichlich unterschied- 
licher Erfahrung: eine Zeit großer Einsamkeit und später wunderbarer 
Freundschaft, eine Zeit der Arbeitslosigkeit gefolgt von verzweifelter Ar- 
beitsüberlastung und schließlich eine Zeit, wo ich fast das Leben verloren 
hätte, nur um einen Frieden und eine Freude zu finden, die ich nicht ein- 
mal im Traum für möglich hielt. 

Im November 1975 wandte man sich an mich wegen der Behandlung 
eines verwundeten Revolutionärs, der sich auf der Flucht vor der Geheim- 
polizei befand, und das führte zu meiner Verhaftung und Folterung. Ich 
war acht Wochen in Haft, drei davon in Einzelhaft, und oft in dieser Zeit 
glaubte ich dem Tod sehr nahe zu sein. 

Diese Zeit des Leidens, der Einsamkeit und der extremen Angst war für 
mich eine Zeit tief religiöser Erfahrung, eine, von der ich glaube, daß sie 
eine bleibende Wirkung auf meine ganze Lebenseinstellung hat. Während 
ich aus freier Wahl nie solche Leiden auf mich genommen hätte, sehe ich 
mich jetzt als privilegiert an, daß ich an der Qual unterdrückter Völker 
dieser Welt Anteil bekam und so auf geheimnisvolle Weise an der fort- 
dauernden Passion Christi. 

Aus all diesen Wochen des Leidens und der Furcht hebt sich zunächst der 
Anfang heraus: ein Augenblick absoluten Entsetzens, als ich mich in einem 
Polizeiwagen im Zentrum von Santiago befand. 

Bei der ersten Folterung versuchte ich, die Priester und Schwestern, die 
den Revolutionären geholfen hatten, zu beschützen, indem ich eine Reihe 
von falschen Namen und Adressen meiner vermuteten Komplizen angab. 
Meine Geschichte klang so überzeugend, daß man mich mitnahm, um nach 
dem Haus zu suchen, und die Polizei vergeudete viele Stunden beim Her- 
umkurven und für die Durchsuchung des Ortes, an den ich sie geführt 
hatte. Als sie entdeckten, daß ich log, war ihr Ärger groß und einer mei- 
ner Bewacher sagte zu mir: •Es wäre viel einfacher, wir würden dich gleich 
töten!" 

Plötzlich blickte ich dem Tod ins Auge, und zum ersten Mal in meinem 
Leben stellte ich ernsthaft meinen Glauben an Gott in Frage. Ich hatte im- 



Sheila Cassidy 84 

mer einen sehr tiefen und schlichten Glauben, und sogar als Studentin er- 
litt ich nie jene intellektuellen, quälenden Zweifel, die viele junge Men- 
schen befallen. Ich hatte in den Wochen vor meiner Verhaftung ein Leben 
tiefer christlicher Hingabe geführt, im Gebet und im tätigen Einsatz. Und 
ich war dahin gekommen, ziemlich blasiert zu sagen: •Sterben macht mir 
nichts aus!" Nun fragte ich mich plötzlich, ob nicht vielleicht alles ein Mär- 
chen sei und es Gott überhaupt gäbe. Nach einigen Augenblicken aber 
wußte ich, daß ich wirklich glaubte; das aber war ein Wissen mit sehr wenig 
Emotionen, ein geistiges Erkennen, und es brachte mir keinerlei warmen 
christlichen Trost. 

Im Augenblick, als man mich folterte, war die Erfahrung Gottes sehr 
ähnlich. Nackt an ein Bett gefesselt, die Augen verbunden, äußerlich hilf- 
los und in großen Schmerzen, fühlte ich mich leidend dem Leiden Christi 
eigenartig gegenwärtig, nicht als Zuschauer, sondern mehr als Teilnehmer. 
Ich hatte nie das Gefühl, daß Gott mich verlassen hätte; aber auch nie das 
Gefühl besonderer Tröstung aus Seiner Gegenwart - ich wußte während 
dieser Zeit einfach, daß er da war, bei mir. 

Wenn man sehr große Schmerzen hat und Angst, ist es extrem schwer, 
zusammenhängend zu beten. Ich konnte meinen Geist nur qualvoll zu Gott 
erheben und um Kraft bitten, durchzuhalten. Ich denke, daß meine Situa- 
tion, so speziell sie auch war, der Erfahrung vieler Menschen, die hilflos 
sind und in Schmerzen, vergleichbar ist: da ist keine Zeit für langes Reden, 
nur für ein verzweifeltes Ergreifen der Hand Gottes. 

Es war nur wenige Tage später, daß ich die Bedeutung dieser Erfahrung 
verstand. Ich wurde in ein anderes Gefängnis verlegt und fand in meiner 
Zelle ein ganz zerschlissenes Exemplar der Bibel. Ich schlug das Buch zu- 
fällig auf einer Seite mit einer Zeichnung auf. Diese stellte einen Mann 
dar, der auf dem Boden kauerte und auf den von allen Seiten Blitze, Wind, 
Steine und Pfeile herabstießen. Ich identifizierte mich augenblicklich mit 
der Person auf der Zeichnung und dann sah ich in der Ecke des Bildes eine 
ungeheure Hand: die Hand Gottes. Schnell las ich die Bildunterschrift; sie 
war aus dem Brief des Heiligen Paulus an die Römer, wo er sagt, daß 
•nichts uns trennen kann von der Liebe Christi" (Rom 8, 39). Da wußte 
ich: das ist wahr und was immer sie mir antun mochten, Er würde da sein. 
Dieses Wissen ist mir geblieben, so daß ich in einer bestimmten Schicht 
meines Seins keine Furcht habe, denn ich bin - wie der heilige Paulus - 
•dessen gewiß: Weder Tod noch Leben, weder Engel noch Mächte, weder 
Gegenwärtiges noch Zukünftiges, weder Gewalten der Höhe oder der 
Tiefe noch irgendeine andere Kreatur können uns scheiden von der Liebe 
Gottes ..." (Rom 8, 38-39). 



Beten in Bedrängnis 85 

II 

Die nächsten drei Wochen waren sehr schwierig. Ich war völlig allein in 
einem schmalen Raum mit gerade zwei eisernen Betten und einem Stuhl, 
einem alten Exemplar von Readers Digest und einer Hälfte der Bibel auf 
Spanisch. Da ich mit niemandem sprechen konnte, geriet meine Phantasie 
in Aufruhr und ich wurde wie besessen vor Angst, sie würden mich erneut 
foltern oder gar töten. Da ging mir auf, daß ich meine Depression und Ver- 
zweiflung bekämpfen mußte. Ich versuchte, den Tag so zu organisieren, 
daß ich keine Zeit mehr haben würde, meinem Selbstmitleid Raum zu ge- 
ben. Ich denke, daß dasselbe vielleicht für Menschen gilt, die allein leben, 
die krank sind und vielleicht Angst haben, zu sterben. 

Als der Tag sich endlos vor mir ausstreckte, wußte ich, daß ich beten 
mußte und ich reservierte fünf Stunden am Tag für das Gebet. 

Obgleich ich ganz und gar von der Existenz Gottes und seiner Liebe zu 
mir überzeugt war, fand ich es dennoch sehr schwer, zu beten. Rückblickend 
glaube ich, daß das die Agonie des Betens mitten im Leiden ist; denn 
wenn wir gequält sind von Furcht oder Zweifel oder Unentschiedenheit 
und wenn Schmerz uns ganz durchdringt, ist es kaum möglich, vor Gott 
still zu werden. 

Völlig leer von frommen Gefühlen suchte ich nach Worten und langsam 
lernte ich, meine ganze Situation ins Opfer einzubringen. Zuerst schien es 
mir, als hätte ich wenig, wofür ich danken könnte; doch als ich um mich 
blickte, entdeckte ich, daß ich eine schier endlose Liste Seiner Gaben erstel- 
len konnte: 
ein Bett, ein Buch, eine Decke, etwas zum Essen, die Spatzen, die ans Fen- 
ster kamen, der Anblick der Berggipfel oberhalb der Mauer, das Freisein 
von Schmerzen .. . 
so war ich fähig, für diese und viele andere Dinge Gott zu danken. 

Ich betete auch für meine Mitgefangenen, daß sie Tröstung fänden in 
ihrer Furcht und Not. Ich fühlte mich denen sehr nahe, von denen ich 
wußte, daß sie gerade gefoltert wurden und ich betete für sie wie ver- 
zweifelt. 

Jetzt, wenn ich die Psalmen des Leidens und der Verfolgung bete, weiß 
ich, daß wir Teil des mystischen Leibes sind, der vor Schmerz über ein ver- 
letztes Glied laut aufschreit: 

Den ganzen Tag schmähen mich die Feinde; 
die mich verhöhnen, nennen meinen Namen beim Fluchen. 
Staub muß ich essen wie Brot, 
mit Tränen mische ich meinen Tank. (Ps 102, 9-10) 



Sheila Cassidy 86 

Ich sehe das monastische Gebet gerne in der Gestalt eines Kreuzes. Denn 
die Psalmen erstrecken sich vertikal durch die Geschichte aus vorchristlicher 
Zeit bis zu uns und horizontal rund um die Welt. Jeden Tag und in jedem 
Land und in jeder Sprache rezitieren Männer und Frauen in Mönchs- 
chören, Konventskapellen, in gewöhnlichen Häusern, auf Bussen und auf 
Zügen das Göttliche Offizium und sind irgendwie im Lobpreis Gottes ver- 
eint. Vereint brechen sie aus in den Aufschrei menschlicher Freude und 
menschlichen Leids, die so alt sind wie die Zeit und doch immer neu. 

Vor allem sehnte ich mich nach der Messe und feierlich nahm ich mir je- 
den Abend eine halbe Stunde, um mich selbst und meine Mithäftlinge Gott 
aufzuopfern. Im Herzen verband ich mich mit Priestern rund um die Welt, 
nahm ein Stückchen Brot und einen Löffel voll Wasser, um so die zerbrech- 
liche Gabe, die wir alle sind, zu symbolisieren, und betete, Er möge uns in 
ein würdiges Opfer wandeln. 

Am Anfang betete ich verzweifelt darum, freigelassen zu werden. Dann 
aber ging mir auf, daß mir inmitten dieser Lage äußerster Armut eine 
Freiheit blieb: ich konnte darum bitten, begnadigt zu werden oder ich 
konnte versuchen, Ja zu sagen zu was immer Gott mir senden wollte. In 
der Nacht vor meinem Prozeß hielt ich es für sehr wahrscheinlich, daß ich 
zu mehreren Jahren Kerker oder gar zum Tod verurteilt würde, und ich 
kämpfte einen langen und furchtbaren Kampf, anzunehmen, was immer 
mir widerfahren sollte. In geringerem Maße setzte sich dieser Kampf in 
den Wochen des Alleinseins fort. Und mehrmals am Tag sollte ich schwach 
werden und beten, daß mir weitere Leiden erspart blieben; dann aber, im 
klaren Bewußtsein, daß ich meine Hingabe zurückgenommen hatte, bat ich 
um Verzeihung und zwang mich, zu sprechen: •Nicht mein Wille geschehe, 
sondern der deine!" 

Dieser Kampf, der auf einer rein spirituellen Ebene geschieht, mag ge- 
schickt geführt und doch sinnlos erscheinen; doch brachte mir das schließ- 
liche bedingungslose Ja zu allem, was Gott mir nach seinem Willen schik- 
ken wollte, eine Erfahrung von Frieden und Freude, die alles weit über- 
stieg, was ich je erlebt hatte. Wenn wir dahin kommen, nur zu wollen, 
was Gott will, dann sind wir in eigenartiger Weise unantastbar. Dann hat 
der Verlust des Eigentums, des guten Namens, der Gesundheit, ja sogar 
des Lebens keine Schrecken mehr in sich. Denn wenn gerade dieser Verlust 
das ist, was Gott will, werden wir in Frieden bleiben. 

Die Auslieferung an den Willen Gottes ist nicht leicht zu erreichen. Sie 
muß im Alltag gelebt werden, Tag für Tag, Minute für Minute. Wenn wir 
sie aber erlangen, dann können wir Freude und Heiterkeit in allen Lei- 
den und Widrigkeiten des Lebens bewahren und mutig allem, was kom- 
men mag, entgegensehen. 



Beten in Bedrängnis 87 

Ich glaube, hier ist die Erklärung wichtig, daß dieser Friede und diese 
Furchtlosigkeit in einer sehr tiefen Schicht unserer Existenz zuhause sind 
und darum - paradoxerweise - Schmerz und Furcht nicht ausschließen. Auf 
der Ebene der Gefühle verlangen wir unvermeidlich danach, von Leiden 
frei zu werden; doch wenn wir in der sehr viel tieferen Schicht unseres Wil- 
lens Gott freie Hand lassen, dann gleichen wir dem Meer, dessen Ober- 
fläche von stürmischen Wellen gepeitscht wird, in dessen Tiefen aber große 
Stille und Friede herrschen. Diese heitere Gelassenheit ist ein Geschenk 
Gottes, ein Geschenk, das er uns gibt, wenn wir uns Ihm voll Glaube freu- 
dig opfern, damit er uns für Seinen Dienst gebrauche, wie immer er will. 
Wenn seine Kraft unsere Kraft ist, brauchen wir unsere Gebrechlichkeit 
nicht zu fürchten. 

Ich glaube, daß es dieser Akt bedingungsloser Übergabe an den Willen 
Gottes ist, der es so vielen Menschen möglich macht, über die Leiden chro- 
nischer Schmerzen, von Invalidität, tödlicher Erkrankung oder den Verlust 
eines geliebten Menschen zu triumphieren. Treue zum Gebet und zu den 
Forderungen Gottes wird durch eine unerschütterliche Überzeugung von 
Gottes Liebe zu uns gelohnt und aus solcher Gewißheit kommt das kind- 
lich-gläubige Vertrauen des Psalmisten, der sprechen kann: 

Muß ich auch wandern in finsterer Schlucht, 
ich fürchte kein Unheil! (Ps 23, 4) 

Etwas, was mich während meiner Haft am meisten überraschte, war die 
Tatsache, daß ich keinen Haß fühlte, weder gegen meine Folterer noch 
denen gegenüber, die mich gefangenhielten. Ich fand mich fähig, das Ge- 
bet Christi zu beten: •Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie 
tun!" (Lk 23, 34). Ich weiß genau, daß diese Fähigkeit zum Verzeihen in 
keiner Weise meinem eigenen Vermögen entsprang. Es war Geschenk 
Gottes. Es kam aus dem Verständnis eines Paradoxes: obwohl ich physisch 
gefesselt und geknebelt war, war mein Geist frei, weil mein Gewissen 
rein war, - während die, die mich gefangen hielten, gewiß Gefangene 
einer fürchterlichen Macht der Finsternis waren. Ich verlangte danach - 
und tue es noch -, sie von dem zu heilen, was ich als die furchtbarste aller 
Krankheiten ansehe - vom Haß. 

Wie können wir lernen, nicht zu hassen? Wie können wir erwarten, daß 
Männer und Frauen, denen schweres Unrecht geschah, wieder und wieder 
verzeihen? Ist es nicht von einem Vater zu viel verlangt, daß er dem Sol- 
daten vergibt, der seine Tochter vergewaltigt hat? Oder von einer Mutter, 
daß sie den Männern vergibt, die ihren Sohn zu Tode gefoltert haben? 
Natürlicherweise, meine ich, können wir nicht erwarten, daß Menschen 
von solchem Erbarmen erfüllt sind. 



Sheila Cassidy 88 

Es ist jedoch eine unglaubliche Tatsache, daß Christus seinen Jüngern 
sagte, sie sollten, wenn man ihnen ins Gesicht schlägt, auch die andere 
Backe hinhalten, sie sollten, wenn jemand ihnen das Hemd nimmt, ihm 
auch den Mantel geben, sie sollten denen, die ihnen gegenüber schuldig 
wurden, nicht nur siebenmal verzeihen, sondern siebzigmal siebenmal 
(vgl. Mt 5, 39-40; 18, 21-22). Die Heilige Schrift lehrt uns, daß Gott die 
Welt so geliebt hat, daß er seinen einzigen Sohn sandte: er sandte ihn in 
den Tod am Kreuz, um uns so das Ausmaß seiner Liebe zu zeigen: 

Es gibt keine größere Liebe, als wenn einer 
sein Leben für seine Freunde hingibt. (Jo 15, 13) 

Diese Haltung Christi, auch die andere Backe hinzuhalten, erscheint auf 
den ersten Blick als passive Dummheit, und wirklich, es ist die Torheit des 
Kreuzes: sein Leben für seine Freunde hinzugeben. Wenn wir aber über 
das Kreuz hinaus auf die Auferstehung blicken, dann erkennen wir das 
Paradox, daß in Christi offensichtlicher Schwäche seine Stärke liegt, und 
daß er uns gelehrt hat, daß Liebe stärker ist als Haß und Gewalt. 

Die ewige Wahrheit, daß Liebe alles besiegt, gehört zum Zentrum der 
christlichen Botschaft und wurde durch die Märtyrer und Heiligen aller 
Jahrhunderte und aller Völker der Welt für uns auf herrliche Weise im- 
mer neu erwiesen. In unserer Zeit leuchtet die Botschaft liebender Gewalt- 
losigkeit von Männern wie Martin Luther King und Helder Camara hell 
auf, ein unauslöschliches Licht in einer Welt voll Dunkel. Die Verheißung 
Christi, daß Liebe die Furcht austreibt, findet in Worten von Kenneth 
Boulding ihr Echo: 

Wenn auch der Haß durch jede neue Unterdrückung 
In lodernder Flamme steigt, - er stirbt doch bald; 
Versinkt so schnell, wie wir ihn haben steigen sehn. 
Doch das kleine, beständige Licht der Liebe brennt immer gleich. 
Dies wisse: auch wenn Liebe schwach ist und stark der Haß, 
Haß währt nur für kurze Zeit, die Liebe bleibt in Ewigkeit. 

III 

Nach drei Wochen Alleinsein wurde ich in eine andere, völlig verschiedene 
Situation hineingestoßen. Man verlegte mich in ein Gefangenenlager, wo 
120 andere Frauen lebten. Wir schliefen zu acht in einem Raum, auf Stock- 
betten, zwei von uns auf dem Boden, so daß es praktisch unmöglich war, 
allein zu sein. Nun hatte ich, anstatt den ganzen Tag über mich selbst 



Beten in Bedrängnis 89 

nachzudenken, mir viel mehr Gedanken über meine Beziehung zu den 
anderen zu machen. Ich versuchte zu erkennen, wie ich mich verhalten soll- 
te, um ihnen zu helfen. Nach einer so langen Zeit des Alleinseins war ich 
von ihrer Liebe und Großzügigkeit ganz überwältigt. Sie waren tief be- 
sorgt über mich, wenn sie meinten, mir sei unwohl oder ich sei niederge- 
schlagen. Ich realisierte, daß sie mich liebten, weil ich - obwohl ich keine 
Marxistin war - einem ihrer Leute geholfen hatte. Diese Frauen waren 
alle jung und berufstätig wie ich, und viele von ihnen waren ungläubig. 
Sie wußten, daß ich Katholikin bin. Darum baten sie mich, als der erste 
Sonntag kam, einen Gottesdienst zu halten. Es beschämte mich, als ich er- 
kannte, wie viel es mich kostete, dieses öffentliche Zeugnis zu geben. Doch 
zu meinem großen Erstaunen kamen etwa fünfundzwanzig Leute. Wir 
setzten uns ins Gras, ein Kreuz in der Mitte, und ich versuchte Stellen aus 
der Bibel herauszusuchen, die für die Leute tröstlich und hilfreich wären. 
Wir beteten mit eigenen Worten für die Ehemänner, die Familien, die 
Geliebten, für verlassene Menschen und besonders für die Kinder. Ich 
versuchte, die Gedanken mit ihnen zu teilen, die mich damals beschäftigten. 
Etwas, was mir damals sehr klar aufging, war die Bedeutung der Freiheit. 
Ich übersetzte für meine Mitgefangenen Richard Lovelace's •An Althea 
im Gefängnis". Später schrieb ich es nieder und schenkte es den Freunden, 
die mich besuchen kamen, um ihnen so zu erklären, wie ich mich fühlte. 

Steinmauern machen kein Gefängnis, 
Noch Eisenstangen einen Käfig; 
Sie werden dem zur Klause, 
Der ruhig, ohne Schuld sich weiß; 
Wenn ich in meiner Liebe frei geworden 
Und meine Seele Freiheit fand, 
Sind es allein die Engel droben, 
Die gleicher Freiheit sich erfreun. 

Wir diskutierten umfassend den Begriff der Freiheit und kamen zum 
Schluß, daß die Freiheit des Geistes, die wir besaßen, eine ganz reale Sa- 
che war, auch wenn wir von meterdicken Mauern, von Stacheldraht und 
Menschen mit Maschinenpistolen umgeben waren. Wir waren wirklich 
ganz frei. Versklavt waren die Menschen, die uns gefangenhielten. Die 
Folterer waren Gefangene eines unaussprechlich Bösen. Und vielleicht 
waren die reichen Leute, die unfähig waren, ihre Güter mit denen, die 
nicht genug zum Essen hatten, zu teilen, ebenfalls Sklaven, Sklaven ihres 
eigenen Besitzes. Und wir beteten darum, selbst freier zu werden, frei von 
der Süchtigkeit nach uns selbst. 



Sheila Cassidy 90 

IV 

Seitdem ich von Chile zurück bin, haben mich viele Menschen gefragt, ob 
mir in der Haft Beten geholfen habe. Ohne Zweifel hat es mir geholfen, 
vor allem in der Zeit der Einzelhaft. 

Was ich aber jetzt sehe, ist, daß die Tatsache, daß Beten vor meiner Ver- 
haftung ein so wesentlicher Bestandteil meines Lebens geworden war, es 
mir möglich machte, dem unbekannten Schicksal mit einer Ruhe ins Auge 
zu blicken, die mich selbst überraschte. Ich entdeckte, daß ich Ihn irgendwie 
kennengelernt hatte, als ich in den scheinbar vertanen Stunden, die ich in 
der Kirche, am Flußufer oder in den Bergen verbrachte, einfach bei Gott 
saß. Darum hatte ich auch in der folgenden Bedrängnis keinen Zweifel, 
daß er mit mir sei und daß ich Ihm völlig vertrauen könne. 

Dieses •Kennen" Gottes hat wenig mit intellektuellem Wissen zu tun 
und schon gar nichts mit Gefühlen und Emotionen. Es ist eine Überzeu- 
gung von Seiner Existenz und Seiner Liebe zu uns, die Frucht vieler Stun- 
den ist, die man bei ihm verbringt und welche die Wirkungen seiner Vor- 
sehung in unserem Leben (wenn auch fast immer im Nachhinein) sehen 
gelernt hat. Es ist wichtig, zu verstehen, daß Gebet eine Tat des Willens 
ist. Wenn wir uns also daranmachen, unseren Geist und unser Herz zu 
Gott zu erheben, Ihn zu lieben, Ihm für seine Güte zu danken und Ihn um 
das zu bitten, was wir brauchen, dann beten wir bereits. Es ist völlig un- 
bedeutend, ob das einzige, was wir fühlen, unsere schmerzenden Knie sind, 
oder ob wir von Zerstreuungen geplagt sind - wie Paulus sagt 

•nimmt sich... der Geist unserer Schwachheit an. Denn wir wissen 
nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen; der Geist selber tritt 
jedoch für uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte fassen kön- 
nen" (Rom 8, 26). 

Wenn wir im Gebet ausharren - beim Beten mit holprigen eigenen Wor- 
ten, mit Worten eines bekannten Gebetes oder beim Gebet in wortloser 
und gestaltloser Sehnsucht -, es werden Augenblicke kommen, wo wir 
wissen, ohne zu wissen wie und warum, daß Gott existiert und daß Er uns 
liebt. Diese Augenblicke werden kommen und gehen, sie stehen nicht in 
unserer Macht; so ähnlich wie Wolken plötzlich aufreißen und die Sonne 
hell erstrahlt, - und dann schieben sich wieder Wolken vor und die Sonne 
ist erneut verborgen. Wollte Gott sich uns immer in strahlendem Sonnen- 
licht zeigen, - es wäre so einfach, an ihn zu glauben und ihn zu lieben; aber 
Treue im Gebet ist gerade deshalb schwer, weil er so oft ganz oder teil- 
weise verborgen ist. Durch bittere Erfahrung mußte ich erkennen, daß die 



Beten in Bedrängnis 91 

Zeit des Gebetes aus meinem Tag leicht hinausgedrängt werden kann. So 
mußte ich mich selbst disziplinieren, um jeden Tag zu beten. Beten spät in 
der Nacht oder früh am Morgen, - ich habe gelernt, die Dunkelheit als 
Mittel zu nutzen, um die Sorgen des Tages beiseite zu schieben und allein 
bei Gott zu sein. 

Auf dem Boden sitzend, mit keinem anderen Licht als dem einer Kerze, 
bringe ich mich vor Ihn. Manchmal kann ich ganz ruhig dasitzen, im bloßen 
Bewußtsein, daß er ist und daß ich bin, in wortlosem, bildlosem Schwei- 
gen. Zu anderen Zeiten, wenn ich mich langweile, oder müde bin oder ganz 
konfus, kann ich ihm nur meinen ruhelosen Geist und mein unruhiges Herz 
geben, im Wissen, daß nur zählt, was ich will, nicht was ich fühle. 

Ich habe gefunden, daß Treue in solchem regelmäßigem Gebet sich in 
Freude und Friede und in der Fähigkeit, das Leben zu meistern, enorm 
ausgezahlt hat. Mehr und mehr finde ich Gott in den gewöhnlichen Dingen 
und in den Menschen um mich. Wenn ich in einer Menge spazierengehe 
oder im Bus sitze, Er ist mit mir; manchesmal gegenwärtig als Christus in 
den Menschen um mich herum, manchmal in dem Licht, das durch die 
Bäume scheint, aber meist in dem trockenen und gestaltlosen Wissen eines 
nackten Glaubens. Dieses •Wissen" von Gott hat meinem Leben eine un- 
glaubliche Dimension der Freude und der Ausstrahlung verliehen, so daß 
ich nun verstehe, was das heißt, daß •die Menschen, gezeichnet mit dem 
Kreuz Christi, fröhlich durchs Dunkel schreiten" (G. K. Chesterton). 

Das Gedicht des unbekannten Autors, das Dr. Cassidy ihrem Essay voran- 
gestellt hat, findet sich in der Sammlung 'From Disciples and Other Stran- 
gers' von Edward J. Farrell. Es wurde - wie der gesamte Text Dr. Cassidys 
• von P. Bruno Pfeifer SJ aus dem Englischen ins Deutsche übertragen. 




