
Passionstheologie heute • 
im Licht der mittelalterlichen Tradition1 

Walter Baier, Augsburg 

Für die meisten Theologen ist das Mittelalter auf weite Strecken nur 
wegen der Scholastik des hohen und frühen Mittelalters interessant und 
wert, studiert zu werden. Das Spätmittelalter gilt als die Zeit des Verfalls. 
Die Ausstellungen zum Jubiläum Kaiser Karls IV. in Nürnberg und zur 
Kunst der Parierfamilie in Köln haben uns aber eine Metropole des vier- 
zehnten Jahrhunderts vor Augen geführt, an der die reiche Kultur der 
letzten mittelalterlichen Jahrhunderte sichtbar wurde: Prag mit seinem 
blühenden geistigen und geistlichen Leben2. Aus südwesteuropäischen 
Zentren, Wien oder Heidelberg, zog Prag Gelehrte und Ideen an und 
strahlte Ansätze zum Neuen auf weite Gebiete aus. Bei meiner Arbeit über 
das •Leben Jesu" des Kartäusers Ludolf von Sachsen (1300-1378)3 stieß 
ich im Westen Deutschlands auf die religiösen Bewegungen um Straßburg 
und Köln. Ihre Vertreter hatten die Kraft, aus genuiner christlicher Spiri- 
tualität Werke zu schaffen, die über Jahrhunderte als Volksbücher gelesen 
wurden und den Suchenden Antworten auf ihre Lebensfragen gaben. Der 
Einfluß dieser Bewegungen auf Ignatius von Loyola und seine Exerzitien 
ist noch stärker, als man bisher glaubte. 

Es zeugt von der Geschichtsmächtigkeit dieses Jahrhunderts, daß seine 
Themen - mit ihren Fragen und Antworten - in moderner Sprache und 
mit heutigen theologischen Akzenten am Ende des zwanzigsten Jahr- 
hunderts wieder auftauchen. 

1 In anderer Fassung wurde dieser Beitrag auf der Jahrestagung des Sudetendeutschen 
Priesterwerkes in Königstein, am 24. 7. 1979, vorgetragen. 
2 Vgl. die ausführliche Literatur in: Fr. Seibt (Hrsg.), Kaiser Karl IV., Staatsmann und 
Mäzen. Aus Anlaß der Ausstellung Nürnberg-Köln 1979/79, München2 1978 hier bes 
301 ff. 
3 W. Baier, Untersuchungen zu den Passionsbetrachtungen in der ,Vita Christi des Lu- 
dolf von Sachsen - Ein quellenkritischer Beitrag zu Leben und Werk Ludolfs und zur 
Geschichte der Passionstheologie, Salzburg 1977 (= Analecta Cartusiana 44/1-3). Hier 
finden sich Belegstellen und Literatur zu den folgenden Ausführungen. Es werden da- 
her unten nur zur Ergänzung andere Werke angeführt. Zu einem weiteren patristischen 
Zeugen dieser Frömmigkeit vgl. die Rez. v. A. Grillmeier: Theologie und Philosophie 54 
(1979) 263-267. Vgl. GuL 52 (1979) 75 f. 



Passionstheologie heute 93 

Zum kirchlichen Leben im vierzehnten Jahrhundert 

Verfall und Sehnsucht nach Erneuerung 

Das kirchliche Leben im vierzehnten Jahrhundert litt unter mancherlei 
Verfallserscheinungen. Die theologische Wissenschaft und die scholasti- 
sche Philosophie verloren sich in gedankliche Spitzfindigkeiten, die nicht 
mehr aus dem Suchen nach der Wirklichkeit und der Wahrheit stammten. 
Sie hatten den Bezug zum Leben, den Bezug zu den brennenden Fragen 
und Nöten des Volkes verloren. 

Zugleich aber war in breiten Schichten des Volkes ein religiöses Bedürf- 
nis erwacht; man suchte drängend nach den Wahrheiten Christi. Das 
Bürgertum war bildungsmäßig und gesellschaftlich erstarkt; Wissenschaft 
und geistige Beschäftigung waren nicht mehr nur auf die Universitäten und 
die Klöster beschränkt. Auch Laien bemühten sich um religiöse Herzens- 
bildung, wie manche Autoren sich ausdrückten. Der Straßburger Rulman 
Merswin (1307-82) kann mit seiner zwiespältigen Spiritualität der •Got- 
tesfreundschaft"4 als ein Beispiel für die Sehnsucht nach Frömmigkeit 
gelten. Die Predigten der großen deutschen Mystiker richteten sich in nicht 
unbeträchtlichem Maße an diese Laienkreise. 

Leben entzündet sich am Leben, das offenbar dem einseitigen Intellek- 
tualismus mancher Zeiten fehlt. Unsere Zeit mit ihren vielfältigen reli- 
giösen Bewegungen kann bestätigen, daß eine wie auch immer geartete 
Spiritualität aus der Erfahrung und dem Leben erwächst. 

Das breite Kirchenvolk von damals verlangte nach wirklicher geistlicher 
Nahrung. Es war arg erschüttert. Kriege, der •schwarze Tod", die Pest, 
und • damit verbunden • Hungersnöte überzogen Europa und dezimierten 
die Bevölkerung. Manche Klöster und ganze Landschaftstriche waren wie 
ausgestorben. Der Papst in seiner Avignoneser Gefangenschaft förderte 
durch seine prunkvolle fürstliche Hofhaltung den Verfall seines eigenen 
Ansehens. Er war blind für die eigentlichen Anliegen der Zeit und 
beraubte sich so des Führungsanspruchs, den das Volk von ihm ersehnte. 
Der unselige Streit zwischen Imperium und Sacerdotium, zwischen Kaiser 
und Papst, zwischen weltlicher Herrschaft und kirchlicher Macht schwächte 
beide und brachte viele Fromme nicht nur durch Exkommunikation und 
Interdikte (Verbot des Gottesdienstes) in religiöse Not und seelische Kon- 
flikte. Verunsicherung und Angst, Suche nach Heilsgewißheit, nach Halt, 
oft gepaart mit überspannter Religiosität, waren die Folgen. 

4 Er lebte von 1307-1382; war Patrizier und Kaufmann. Die sedis ihm zugeschriebenen 
Schriften sind samt und sonders kompiliert und stellen eine seltsame Mischung von Le- 
gende und existentiellem Aufruf zur Innerlichkeit dar. 



Walter Baier 94 

Aber innerhalb der Kirche wuchs der Drang nach religiöser Verinner- 
lichung und persönlicher Religiosität. Der Augustinerchorherr Konrad von 
Waldhausen (1326-1369) konnte Kaiser Karl IV. öffentlich einen Anti- 
christen nennen, weil er zur Verweltlichung der Kirche beitrage. Und der 
Kaiser mußte es hinnehmen. 

Hand in Hand mit diesem Streben nach Innerlichkeit und persönlicher 
Gotteserfahrung - genährt allerdings vom Subjektivismus der Philosophie 
und Theologie - gingen sektiererische Bestrebungen außerhalb, aber auch 
innerhalb der Kirche. Eine exzentrische Frömmigkeit wuchs in vielen 
Kreisen; Kirche und Sakramente, die oft veräußerlicht und sogar im 
Handel für Geld gespendet wurden, kamen immer mehr in Mißkredit. 
Zur Zeit von Johannes Tauler und Kanzler Gerson scheinen angebliche 
Erscheinungen und Verzückungen an der Tagesordnung gewesen zu sein 
und wurden von vielen als Ausdruck echter Frömmigkeit oder gar als 
apokalyptische Zeichen des kommenden Endes oder der baldigen Wende 
angesehen. 

In diesem Wirrwarr von Lehren, Meinungen, in dieser Führungslosig- 
keit wurde der Ruf nach Unterscheidung der Geister unüberhörbar laut. 

Träger und Inhalte der Verinnerlichung 

An welchen Zeichen können wir den guten Geist einer wahren Frömmig- 
keit von dem bösen und falschen unterscheiden? Diese uralte Frage der 
Christenheit war für die Menschen des späten Mittelalters besonders bren- 
nend. Eine Unzahl von Traktaten zeigt es. 

Immer wieder werden als Zeichen des guten Geistes die Bindung an die 
Heilige Schrift genannt, das Sich-Halten an das Beispiel Jesu Christi und 
das seiner Heiligen und das Stehen in der Tradition und dem Raum der 
Kirche. Somit ist es nicht erstaunlich, daß wir viele Bücher über das Leben 
Jesu oder über sein Leiden finden. Hier wurden die Menschen angeleitet 
zu einem Christentum, das seinen Sinn in der Erfüllung der alltäglichen, 
oft unauffälligen Pflichten, im Ertragen des Widrigen zusammen mit Jesus 
Christus, und in der Erfüllung des Liebesgebotes fand. Abhandlungen und 
Predigten lehrten die Menschen, im Leben und Leiden des Herrn, nicht 
aber im Extravaganten oder in passiver Zurückgezogenheit, den eigenen 
Weg zu Gott und die Erfahrung mit Gott zu entdecken, zu vertiefen und 
zu fördern. Die •Deutschen Mystiker" und die ihnen nahestehenden Kreise 
pflegten in diesem Sinn religiöse Verinnerlichung, persönliche Frömmig- 
keit, lebensnahe Aszese, und dies bewußt innerhalb der Kirche und mit der 
Kirche. Sie lehnten die sichtbare Gemeinschaft der Christen trotz ihrer 
Schwächen nicht ab, sondern wollten sie reformieren; für sie war die Kirche 



Passionstheologie heute 95 

als Stiftung Jesu unumstößlich notwendig zum Heil. Bei ihnen schon •klei- 
ne Luther" zu entdecken zeugt, wie oftmals bewiesen5, von Unkenntnis und 
mißversteht den Geist der damaligen Zeit. 

Neben dem bekannten dominikanischen Dreigestirn, Meister Eckhart, 
Johannes Tauler und Heinrich Seuse, sind uns viele andere bekannt, die 
in der Kirche neue Wege und neue Spiritualität suchten. Die kirchlichen 
Orden spielten eine bedeutende Rolle innerhalb dieses Suchens nach einer 
neuen Frömmigkeit. Der erste Dominikanerprofessor der jungen Univer- 
sität Prag, Johannes von Dambach, ist durch sein Trostbuch bekannt ge- 
worden. Die Augustiner-Eremiten müssen an hervorragender Stelle unter 
den Reformorden genannt werden, wie die vielen Schriften ihrer Mönche 
zeigen. Jordan von Quedlinburg z. B. verfaßte um 1340 einen Passions- 
traktat, der aus alten Quellen wie dem •Buch der besonderen Gnaden" von 
Mechthild von Hackeborn (1241-1299) gespeist wurde. Hier wird in Ab- 
schnitten das Leiden des Herrn zur Meditation vorgelegt. Solche und an- 
dere Werke spielen auch bei der Ausformung des Rosenkranzgebetes6 und 
des Kreuzwegs eine wichtige Rolle. 

Die von Karl Rahner geforderte •existentielle Christologie"7 lebte da- 
mals im Betrachten des Lebens und Leidens Jesu Christi; man miter- 
lebte" Jesu Weg und vergegenwärtigte im eigenen Leben ihn und sein 
Anliegen. Alte Elemente der Frömmigkeit wurden darin von neuem le- 
bendig8. Die •meditierte" Vita Jesu Christi, das Leben Jesu Christi, prägt 
die damalige Frömmigkeit. 

Zu den wichtigsten Trägern des geistigen und geistlichen Lebens im 14. 
Jahrhundert gehören die Kartäuser. Ihre geringe Zahl steht in keinem 
Verhältnis zu ihrer großen Bedeutung. Sie waren die •geistlichen Exege- 
ten" des Mittelalters. Wegen ihres ernsten und vorbehaltlosen monasti- 
schen Lebens erlebten sie gerade im 14.-16. Jahrhundert einen Auf- 
schwung an Mitgliederzahl und Ausstrahlungskraft wie nie zuvor oder 
nachher. Jede bedeutende Stadt hatte damals eine Kartause. 

5 Schon Heinrich Seuse Denifle hat dies im letzten Jahrhundert mit einer Fülle von hi- 
storischen Belegen gezeigt. 
6 Vgl. den Beitrag des Vf. im gleichen Heft S. 150 zu dem Rosenkranzbuch von Rainer 
Scherschel. 
7 Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, 
Freiburg u.a. 1976, 298 ff. 
8 Besonders der Vater der christlichen Theologie, Origenes, aber dann auch die Kirchen- 
väter der syrischen Christenheit, wie Ephräm der Syrer (f 373) oder Romanus der Me- 
lode (t nach 555), sind zu nennen. Im 12./13. Jahrhundert begegnet uns eine entspre- 
chende Frömmigkeit bei den Zisterziensern. Im 14. Jahrhundert waren die •Betrachtun- 
gen des Lebens Christi" aus der Hand eines unbekannten toskanischen Franziskaners 
von 1280 weit verbreitet. Sein Landsmann, der Augustiner-Eremit Michael von Massa 
(t 1337), hat sie weiter ausgebaut. Viele deutsche Werke entsprechender Geistigkeit sind 
von ihm beeinflußt. 



Walter Baier 96 

Da ihnen aber ob ihres streng kontemplativen Lebens Predigt und 
praktische Seelsorge untersagt waren, pflegten sie das Apostolat der christ- 
lichen Innerlichkeit, des kontemplativen Lebens und Schreibens. Ihre Bi- 
bliotheken zählen zu den größten des Mittelalters. Im 14. Jahrhundert ragt 
unter ihnen Ludolf von Sachsen hervor. Seine Vita Christi wurde zum 
geistlichen Volksbuch9. Um 1350 in Mainz verfaßt, verbreitete sie sich rasch 
über Österreich, Deutschland, Frankreich und wurde oftmals übersetzt. In 
Spanien wurde sie zu einem Bekehrungsbuch des Ignatius von Loyola. Er 
fand in ihm die Grundzüge der Leben-Jesu-Betrachtungen seines Exerzi- 
tienbuches; damit wurde die Vita Christi des Ludolf, wie Otto Karrer schon 
fand, zur Grundlage •moderner Christusbetrachtung". Für Teresa von 
Avila war dieses •Leben Christi" der einzige Zugang zur Heiligen Schrift. 
In den Reformen von Raudnitz, Melk-Tegernsee und in der Devotio mo- 
derna war sie Standardlektüre. 

Den genannten und den anderen Reformbestrebungen des 14. Jahrhun- 
derts ist der Rückgang zur Schrift gemeinsam. Auch die Kirchenväter, mit 
ihrer symbolisch-affektiven und so den ganzen Menschen treffenden Spra- 
che, waren neben den frühmittelalterlichen Mystikern Bernhard von Clair- 
vaux, Anselm von Canterbury, Eckbert von Schönau und Aelred von Rie- 
vaulx Quellen der Erneuerungsbewegungen, die aber alle ihren Ursprung 
haben in der Schrift mit ihrem Bericht über das Leben und Sterben Jesu. 

Die Devotio moderna und ihr Vorfeld 

Die bekannteste und auch einflußreichste Reformbewegung des Spätmittel- 
alters, die Devotio moderna, ist ebenfalls ganz und gar von diesem Jesus- 
bezug geprägt. Man muß sie aber in einen breiteren Umkreis stellen, als 
es bisher geschah. Man kann sie nicht nur aus den Frömmigkeitsbewegun- 
gen um Straßburg, Köln und den Niederlanden her verstehen. Der oben 
genannte Konrad von Waldhausen pflegte wie die spätere Devotio mo- 
derna schon im 14. Jahrhundert zu Prag ein •gemeinsames Leben" (vita 
communis) mit Schriftmeditation, geistlicher Lesung und tätigem Chri- 
stentum. Die Kreise um ihn nannten sich auch schon •devoti", das heißt: 
Fromme. Geert Groote, der Begründer der •Devotio moderna", studierte 
1360-1365 in Prag und hatte offenbar Verbindung mit diesen frommen 
Kreisen. Das erhellt schon daraus, daß er später Schüler nach Prag schickte 
und sich von dort berichten ließ. 

8 Sie ist gestaltet nach der Evangelienharmonie des Prämonstratensers Zacharias von 
Besancon; schon um 1440 wird sie von Benedikt Hesse in Krakau zitiert. Vgl. Scripto- 
rium 27 (1973) 400; nach der Handschrift Krakau, Bibl. Jagiellonska, Ms. 1368. 



Passionstheologie heute 97 

Auch die 4 Bücher von der Nachfolge Christi, das bekannteste Werk der 
•Devotio moderna", weist mit seinem Verfasser oder doch Endredakteur, 
Thomas von Kempen, ebenfalls nach Prag. Thomas gehörte zu einem 
Zweig der Raudnitzer (Böhmen) Reform der Augustiner Chorherren, die 
auch in Bayern und Österreich viele Niederlassungen hatte. Die Benedik- 
tinerreformen von Kastl und Melk-Tegernsee sind ebenfalls von Böhmen 
beeinflußt. Manche unter Karl IV. gewachsene Erneuerung wurde durch 
diese und andere Kreise ins weitere Deutschland hineingetragen. 

Die späteren nationalistischen und hussitischen Wirren in Böhmen ha- 
ben die historischen Zeugnisse entstellt und oftmals vernichtet. Man kann 
aber damit rechnen, daß die Devotio moderna auf einer allgemein verbrei- 
teten Geistesströmung im ganzen deutschsprachigen Raum beruht. Doch 
reichen ihre Quellen noch weiter zurück, vielleicht bis nach Südfrankreich 
und Norditalien. Dort nämlich entstand das, was wir heute Frühhumanis- 
mus nennen, der gerade im Augustinerorden durch Schriftlesung, Väter- 
studium und Seelsorge gepflegt wurde. Wiederum ist es Karl IV., der die 
Augustiner-Chorherren nach Prag berief. Sein Kanzler Johann von Neu- 
markt gab den Augustiner-Eremiten von Florenz, Santo Spirito, die Kirche 
St. Thomas in Prag. Nach den Vorstellungen des Kaisers sollte Prag ein 
geistig-geistlicher Mittelpunkt nördlich der Alpen werden. Die Verbin- 
dung Norditalien - Prag können weitere Beispiele aufzeigen: Die lateini- 
sche Fassung eines •Traktates über das christliche Leben" des Florenzer 
Simon Fidati OESA ist nur in Prag erhalten10. 

Der am weitesten verbreitete deutschsprachige Passionstraktat stammt 
von Heinrich von Gallen (um 1400). Man nimmt heute an, daß sein Ver- 
fasser nichts mit St. Gallen in der Schweiz zu tun hat, sondern bei St. Gal- 
lus in Prag tätig war. Heinrich wiederum hängt ab von einem Passions- 
traktat des Michael von Massa OESA, •Extendit manum" (Gn 22, 10), der 
aus Genua stammt.11 

Schließlich gilt der •Malogranatum" (•Granatapfel" als Symbol des 
Schönen und Vollkommenen) des Petrus von Zittau aus der Zisterzienser- 
abtei Königsaal bei Prag als die schönste Frucht des böhmischen Reform- 
eifers. Das Werk war eines der beliebtesten Erbauungsbücher des späten 
Mittelalters und besonders der Devotio moderna.12 

10 Prag, ÜB, Ms. VIII B 11 fol. 133v-154v, so die neue Signatur. Simon handelt darin 
u. a. über: Sünde, Betrachtung des Lebens Jesu, Liebe und Hoffnung, Beichte und Kom- 
munion. 
11 Vgl. J. Werlin, Heinrich v. St. Gallen. Ein deutscher Schriftsteller in Prag zur Zeit 
Karls IV.: Stifter Jahrbuch 6 (1959) 131-147. Der Bezug von Michael v. M. wird nicht 
erwähnt. 
12 Vgl. dazu die Ausführungen von J. Hemmerle in dem in Anm. 2 erwähnten Buch, 
Seite 302. 



Walter Baier 98 

Elemente einer Passionstheologie heute 

Zwei Züge sind diesen Schriften und den Frömmigkeitsübungen des späten 
Mittelalters gemeinsam: Der meditative Bezug auf das konkrete Leben 
Jesu und dann besonders der Hinblick auf sein Leiden. 

Lebendige Tradition echter Erfahrung 

Sind solche Werke der Frömmigkeit einer anderen Zeit überholt? Litera- 
rische Niederschläge und Zeugnisse einer echten Erfahrung des Geistes 
Jesu Christi aus einer tiefen und mit ihm gelebten Verbindung und 
Freundschaft nach dem Evangelium werden den Jüngern des Herrn, die 
aus dem gleichen Geiste leben wollen, zu allen Zeiten eine willkommene 
Hilfe sein auf der Suche nach einem Zugang zu Christus. Sie können in je- 
der Zeit neu Gestalt annehmen, wie die Geschichte der Heiligen und ihre 
Begegnung mit diesen Werken zeigen. Es liegt an uns, in diese Welt einzu- 
treten und ihre manchmal fremd klingende Sprache zu entschlüsseln. Diese 
Schwierigkeit sollten wir nicht scheuen, um den verborgenen Schatz zu he- 
ben. 

Es wäre allerdings ein großer Fehler zu meinen, die Frömmigkeit des 
Mittelalters sei ein außerordentliches Phänomen ohne Vorgängerin oder 
Nachfolgerin. Wir finden sie, wie schon angedeutet, unter etwas anderer 
Akzentsetzung bereits bei den Kirchenvätern in Ost und West. Augusti- 
nus (En. II in Ps 21, 3) kann sagen: •Wir, die Kirche, der Leib Christi, 
waren dort, als Jesus rief: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich ver- 
lassen?'" Denn •unsere Vergehen hat er zu den seinen gemacht". Die 
Homilien des Origenes wurden in allen Jahrhunderten von den Frommen 
gelesen. Er muß als der unübertroffene Grundleger der mittelalterlichen 
Frömmigkeit angesehen werden. Angelus Silesius faßte in Verse, was er 
prosaischer formuliert hatte: •Was nützte es dir, wäre Christus einst im 
Fleische geboren, nicht aber in deine Seele gekommen!" Origenes kann 
seine Zuhörer auffordern: •Laßt uns beten zum allmächtigen Gott! Laßt 
uns beten zum Jesuskind (parvulum Jesum), mit dem zu reden und den in 
den Armen zu halten wir verlangen!" Das Christusgeschehen ist für ihn 
nicht abgetane Vergangenheit. Es wird allen gegenwärtig, die die widerstre- 
benden Sinne und Stimmungen auf diese hin versammeln: •Er erscheint 
denen, die über ihn nachdenken und in ihm meditieren". Für Origenes 
trauert Jesus jetzt noch, da sein Werk in den Sündern noch nicht vollendet 
ist: •Salvator meus luget etiam nunc peccata mea. Salvator meus laetari 
non potest, donee ego in iniquitate permaneo. - Auch heute noch trauert 
mein Heiland über meine Sünden. Nicht froh werden kann mein Heiland, 
solange ich in Schuld verharre." Schließlich belehrte Johannes Chrysosto- 



Passionstheologie heute 99 

mus seine triumphalistisch gesinnten Christen im 4. und 5. Jahrhundert, 
sich nicht dessen zu schämen, was der Sohn Gottes zu tragen sich nicht 
schämte, was die Apostel so eindringlich schildern. •Im Leiden schaue der 
Knecht auf den Herrn, der Leiden getragen hat! Sind wir erzürnt, geden- 
ken wir des Leidens Christi: und alles erlischt!" Die Erinnerung des Lei- 
dens Christi (memoria passionis Christi) übt nicht erst bei J. B. Metz eine 
den Erinnernden bestimmende Funktion aus. 

Schauen wir nur in unsere Zeit, z. B. auf Charles de Foucauld13, der 
heute durch seine Kleinen Brüder Jesu, besonders durch Carlo Carretto, so 
viele junge Menschen anzieht: Er wollte das verborgene Leben Jesu von 
Nazaret nachahmen, weil die Liebe immer den Geliebten nachahmt. Wie 
Jesus wollte er immer den letzten Platz einnehmen. 

Oder werfen wir einen Blick in Karl Rahners Einführung in die ignatia- 
nische Spiritualität: Ignatius will im Leben Jesu Gott und in seinem Leben 
Jesus wiederfinden. Das Leben Jesu ist und bleibt für den Heiligen der 
Ort der Gotteserfahrung. •Es gibt kein Christentum, das an Jesus vorbei 
den unbegreiflichen Gott finden könnte. Gott hat gewollt, daß viele, un- 
sagbar viele ihn finden, da sie Jesus nur suchen ... Diesen Jesus dachte ich, 
diesen Jesus liebte ich, diesem Jesus suchte ich nachzufolgen. Und all das 
war für mich die Weise, in der ich konkret Gott fand, ohne ihn zum Phan- 
tom meiner bloßen unverbindlichen Spekulation zu machen."14 Die Kirche 
bedarf immer gegen die Verflüchtigung in den Begriff des Korrektives am 
Leben Jesu. 

Theologische Begründung 

•Bedenke, was du tust. Du feierst den Tod des Herrn. Vollziehe in deinem 
Leben, was du feierst!" So und ähnlich führt die Weiheliturgie den Prie- 
ster in seinen Dienst. In der Verkündigung und Feier geschieht ein geist- 
gewirkter Kontakt mit dem Tod und der Auferstehung des Herrn. Da 
meldet sich in uns ein gefährlicher Zweifel an: Ist dies möglich? Der Herr 
ist einmal gestorben und stirbt nicht wieder (vgl. Hebr. 7.9.10). Sein Le- 
ben und Sterben ist in der Einmaligkeit der Geschichte versunken und 
kommt nicht wieder. Was wir in Betrachtung und Meditation als Übung 
des geistlichen Miterlebens und der Vergegenwärtigung des Vergange- 
nen vollziehen, siedeln wir in der Ecke des psychologischen Als-ob an. 
Aber damit hätten wir den Boden des Glaubens der Urkirche verlassen, 

13 Vgl. die schöne Einführung in seine Geistigkeit: J.-F. Six, Charles de Foucauld. Der 
geistliche Werdegang, München 1978. 
14 K. Rahner - P. Imhof, Ignatius v. Loyola, Freiburg 1978, 19 f. Daß der große Theo- 
loge in der Person des Ordensstifters spricht, muß wohl wie die Pseudographe der Ver- 
gangenheit kritisiert werden. 



Walter Baier 100 

für die der Tod und die Auferstehung des Herrn in der Verkündigung 
eine immer wieder aktualisierende Gegenwart und Wirklichkeit erlan- 
gen: •Wir verkündigen Christus als Gekreuzigten." (1 Kor 1, 23) Im er- 
innernden Erzählen wird das Geschehen gegenwärtig und übt am Erin- 
nernden eine bestimmende Formung aus. Dies ist heute das große Anlie- 
gen der narrativen (erzählenden) Theologie der Leidensgeschichte. 

Der Evangelist Lukas kündet die Gegenwart des Heiles im •Heute" 
(Lk 2, 11; 4, 21), da sich mit der Geburt und dem Wirken Jesu in seinen 
Erdentagen die eschatologische Zeit, die •Endzeit", erfüllte. Christus, das 
•letzte" Heute, kennt kein Gestern, sonst wäre er nicht für uns alle gebo- 
ren und gestorben. Wenn in Jesus Christus der ewige Gott die vergäng- 
liche Zeit berührt und Zeit hat für uns, ist seine Zeit in der Ewigkeit Got- 
tes geborgen. Christus wäre nicht der letzte und endgültige Heilbringer 
und der für einen jeden von uns immer wieder Kommende und Zukünf- 
tige, wäre das Geschehen seines Lebens und Leidens in der Vergangenheit 
versunken: Für uns ist er gestorben, nicht nur für einige damals. 

In seinem Tod hat Christus sein Leben zusammengefaßt und voll- 
bracht. Darum erhält auch alles in seiner Auferstehung Ewigkeitswert und 
wird zur göttlichen Mächtigkeit und Wirksamkeit über Raum und Zeit 
hinweg entschränkt. Alle Gnade ist Gnade Jesu Christi, Angleichung an 
sein Leben. 

Christus hat für uns alle gelebt und ist für uns alle gestorben, damit wir 
in ihm neue Menschen werden, •eine neue Schöpfung" (Gal 6, 15; Eph 2, 
10; vgl. Rom 6, 4; Eph 4, 24). Darum müssen auch die Mysterien seines Le- 
bens und Leidens in den Seinen, die in der Kirche zu ihm gehören wollen, 
zu neuem Leben erstehen, neu werden. Er fängt gleichsam mit einem jeden 
der Seinen neu an zu leben, neu Gestalt zu gewinnen15. 

Konkretisierungen für eine Spiritualität der Memoria 

An drei Aspekten oder Wirkungen sei konkretisiert, wie die Memoria 
passionis Christi, die Erinnerung an Jesu Leiden, das Leben des Christen 
prägen oder korrigieren kann. Sie ergeben sich aus der Einstellung der 
Urkirche zum Leid: In der Nachfolge Jesu erträgt sie das Leiden mit ihm 
und tritt zugleich den widergöttlichen Kräften entgegen. 
(1) Wer des leidenden Herrn gedenkt, über den in seiner selbstgewähl- 
ten Passion verfügt worden ist, wird die beengenden und bedrängenden 
Situationen seines Lebens annehmen können, sie dadurch übersteigen und 

15 Vgl. die Darstellung dieser Grundzüge von Origenes bis heute in meiner Arbeit (s. o. 
Anm. 3), bes. 479-488; ferner L. Boros, Befreiung zum Leben. Die Exerzitien des Igna- 
tius von Loyola als Wegweiser für heute, Freiburg u.a. 1978, 56-62. 



Passionstheologie heute 101 

überwinden und so zur Freiheit gelangen. Im Blick auf den leidenden 
Herrn können wir Leiden ertragen, ja darin Gott erfahren: Leid als Ver- 
künder und Jünger des Herrn, das Leid der Erfolglosigkeit, des Unbe- 
deutendseins, der Verkennung, der Zurückweisung, der Verleumdung, 
der Krankheit und Schwäche. In den Leiden des Herrenjüngers wird für 
Paulus das Herrenleiden gegenwärtig, wirksam und •erfüllt" (Kol 1, 24). 
Würden sie fehlen, gehörten wir nicht zu ihm. Ohne sie zu suchen und 
ohne sie immer ausschalten zu können, wird es immer und zu allen Zeiten 
Schmerz und Leid im Leben des Christusjüngers geben. 
(2) Nicht selten finden wir im Altertum und Mittelalter in den Leidens- 
betrachtungen folgendes Motiv: In seiner Passion tritt uns der Herr als 
Kämpfer gegen das Böse entgegen. Was er im Leiden erduldet, ist die 
letzte Folge unserer Schuld. Darum wird die Liebe zum leidenden Herrn 
uns antreiben, ihn in uns zu entbinden durch unser Vollkommenheitsstre- 
ben; letztlich ist er durch unsere Schuld heute noch gebunden, wird er ver- 
spottet und sein Bild entstellt. Das Gedenken an die Liebe des Guten 
Hirten, wie sie uns in seinem Leiden entgegentritt, wird uns drängen, 
nach Kräften zu arbeiten und wirken, daß auch in anderen er auferstehe 
und lebe, Gestalt gewinne. Diese Liebe läßt nicht zur Ruhe kommen, so- 
lange sie Unvollkommenes sieht. 

Wer in der Erinnerung an das Leiden des Herrn lebt, weiß, was Leiden 
ist und Gottes Sohn gelitten hat, der durch Leiden geschunden und ge- 
tötet worden ist. Er wird •Mit-leid" haben können mit den Leidenden 
und gegen alles Unrecht und Leiden aufstehen können, ja müssen. Es 
wäre eine unchristlich bequeme Frömmigkeit, in der Betrachtung des Her- 
renleidens unverbindlich, süßlich zu schwelgen, es sogar zum Vorwand zu 
nehmen, Leiden nicht ändern oder ungerechte und leidvolle Zustände als 
gottgewollt fortschreiben zu wollen. Gerade weil der Sohn Gottes gelit- 
ten hat, alles Leid der Menschen als das seine angenommen hat und da- 
mit solidarisch geworden ist, sollten wir uns hüten, Leiden zu schaffen oder 
andere leiden zu lassen. Die Liebe und die Ehrfurcht vor dem leidenden 
Herrn sollten uns treiben, dagegen aufzustehen10. Die Erinnerung an die 
Passion Christi wird bewirken, daß wir alles meiden und fliehen, was 
dem Herrn damals wie heute in den Seinen Leiden zufügt. 
(3) Heilige, die im Gedächtnis des Leidens unseres Herrn lebten, äußer- 
ten oft eine ängstliche Furcht und Abneigung gegen Ehre und Macht und 
flohen vor Ämtern, die diese fast notwendig nach sich ziehen, weil der 
Herr von Mächtigen und Inhabern von Ehrenstellen verspottet und ver- 

16 Vgl. K. Lehmann, Jesus Christus unsere Hoffnung, Freiburg u.a. 1976, 29-34; ders., 
Jesus Christus ist auferstanden, Freiburg u.a. s1975, 36-48; Gh. Lubidi, Im Menschen 
Christus erkennen, München 1979, bes. 41-59. 



Walter Repges 102 

worfen worden sei. Wir tun dies meist ab als Geziere. Das kann es bei 
uns sein. Wir sollten dafür weniger ein mitleidig-spöttisches Lächeln, 
sondern ein Erschrecken übrig haben vor den möglichen Abgründen, die 
sich im Menschen auf tun, der sich nicht des Kreuzes, sondern seiner Selbst- 
herrlichkeit rühmen will. Hören wir dazu Bonaventura in seinem Lignum 
vitae, dem •Lebensbaum": •Stolzes Menschenherz, du fliehst die Schmach 
und trachtest nach Ehrung! Beachte nun, wer der ist, der dort einherschrei- 
tet wie ein König gewandet und doch schmacherfüllt wie der verachtetste 
Knecht! Er ist dein König und dein Gott! ... Wehe und abermals wehe 
denen, die vor diesem leuchtenden Spiegel der Demut von Stolz aufge- 
bläht sind! ,Sie verspotten den Sohn Gottes aufs neue' (Hebr 6, 6), der um 
so höher von den Menschen erhoben werden müßte, je tiefer er sich für 
die Menschen erniedrigt hat."17 Die Erinnerung an das Leiden des Herrn 
ist für den alten und christusfernen Menschen, der in uns noch immer 
schlummert, ein •gefährliches" Unterfangen18. 

17 Bonaventura, Der Lebensbaum, übers, v. A. Aswerus, Zürich u.a. 1961, 32 f. (cf. BAC 
9,297; LVn. 25). 
18 Vgl. z. B. J. B. Metz, Zukunft aus dem Gedächtnis des Leidens: Concilium 8 (1972), 
399-407. 

Durch Liebe zur Freiheit 

Der Weg des heiligen Johannes vom Kreuz 

Walter Repges, Wachtberg-Villiprott 

Mit Gewalt hatten sie ihn, den Reformator des Karmeliterordens und 
Schüler der großen Teresa, im Dezember 1577 aus Avila verschleppt und 
gebunden nach Toledo verbracht, wo er fast neun Monate in einem finste- 
ren, engen, muffigen Kellerloch verbringen sollte, aus dem er nur heraus- 
geführt wurde, um von seinen •Brüdern" - den Gegnern der Reform • 
gegeißelt zu werden, und wo man ihm außer Wasser und Brot alles, sogar 
den Sakramentenempfang verweigerte. Und hier, im verlassenen Kerker 




