Passionstheologie heute —
im Licht der mittelalterlichen Tradition'

Walter Baier, Augsburg

Fiir die meisten Theologen ist das Mittelalter auf weite Strecken nur
wegen der Scholastik des hohen und frilhen Mittelalters interessant und
wert, studiert zu werden. Das Spatmittelalter gilt als die Zeit des Verfalls.
Die Ausstellungen zum Jubildum Kaiser Karls IV. in Niirnberg und zur
Kunst der Parlerfamilie in K6In haben uns aber eine Metropole des vier-
zehnten Jahrhunderts vor Augen gefiihrt, an der die reiche Kultur der
letzten mittelalterlichen Jahrhunderte sichtbar wurde: Prag mit seinem
blihenden geistigen und geistlichen Leben®. Aus siidwesteuropdischen
Zentren, Wien oder Heidelberg, zog Prag Gelehrte und Ideen an und
strahlte Ansdtze zum Neuen auf weite Gebiete aus. Bei meiner Arbeit iiber
das ,Leben Jesu“ des Kartidusers Ludolf von Sachsen (1300-1378)3 stiefl
ich im Westen Deutschlands auf die religiésen Bewegungen um Strafiburg
und Kéln. Thre Vertreter hatten die Kraft, aus genuiner christlicher Spiri-
tualitdt Werke zu schaffen, die iiber Jahrhunderte als Volksbiicher gelesen
wurden und den Suchenden Antworten auf ihre Lebensfragen gaben. Der
Einflu dieser Bewegungen auf Ignatius von Loyola und seine Exerzitien
ist noch stédrker, als man bisher glaubte.

Es zeugt von der Geschichtsmichtigkeit dieses Jahrhunderts, dafl seine
Themen ~ mit ihren Fragen und Antworten — in moderner Sprache und
mit heutigen theologischen Akzenten am Ende des zwanzigsten Jahr-
hunderts wieder auftauchen.

! In anderer Fassung wurde dieser Beitrag auf der Jahrestagung des Sudetendeutschen
Priesterwerkes in Konigstein, am 24. 7. 1979, vorgetragen.

 Vgl. die ausfijhrliche Literatur in: Fr. Seibt (Hrsg.), Kaiser Karl 1V., Staatsmann und
Mazen. Aus Anlaff der Ausstellung Niirnberg-Kéln 1979/79, Miinchen® 1978, hier bes.
301 {f.

® 'W. Baier, Untersuchungen zu den Passionsbetrachtungen in der Vita Christi des Lu-
dolf von Sachsen — Ein quellenkritischer Beitrag zu Leben und Werk Ludolfs und zur
Geschichte der Passionstheologie, Salzburg 1977 (= Analecta Cartusiana 44/1-8). Hier
finden sich Belegstellen und Literatur zu den folgenden Ausfithrungen. Es werden da-
her unten nur zur Ergéinzung andere Werke angefiithrt. Zu einem weiteren patristischen
Zeugen dieser Frommigkeit vgl. die Rez. v. A. Grillmeier: Theologie und Philosophie 54
(1979) 263-267. Vgl. GuL. 52 (1979) 75 f.



Passionstheologie heute 93

Zum kirchlichen Leben im vierzehnten Jahrhundert

Verfall und Sehnsucht nach Erneuerung

Das kirchliche Leben im vierzehnten Jahrhundert litt unter mandherlei
Verfallserscheinungen. Die theologische Wissenschaft und die scholasti-
sche Philosophie verloren sich in gedankliche Spitzfindigkeiten, die nicht
mehr aus dem Suchen nach der Wirklichkeit und der Wahrheit stammten.
Sie hatten den Bezug zum Leben, den Bezug zu den brennenden Fragen
und Noéten des Volkes verloren.

Zugleich aber war in breiten Schichten des Volkes ein religioses Bediirf-
nis erwacht; man suchte dringend nach den Wahrheiten Christi. Das
Biirgertum war bildungsmafig und gesellschaftlich erstarkt; Wissenschaft
und geistige Beschaftigung waren nicht mehr nur auf die Universitaten und
die Kloster beschrankt. Auch Laien bemiihten sich um religiése Herzens-
bildung, wie manche Autoren sich ausdriickten. Der Straflburger Rulman
Merswin (1807-82) kann mit seiner zwiespéltigen Spiritualitat der ,Got-
tesfreundschaft“* als ein Beispiel fiir die Sehnsucht nach Frommigkeit
gelten. Die Predigten der groflen deutschen Mystiker richteten sich in nicht
unbetrichtlichem Mafle an diese Laienkreise.

Leben entziindet sich am Leben, das offenbar dem einseitigen Intellek-
tualismus mancher Zeiten fehlt. Unsere Zeit mit ihren vielfaltigen reli-
giosen Bewegungen kann bestdtigen, daBl eine wie auch immer geartete
Spiritualitit aus der Erfahrung und dem Leben erwachst.

Das breite Kirchenvolk von damals verlangte nach wirklicher geistlicher
Nahrung. Es war arg erschiittert. Kriege, der ,schwarze Tod“, die Pest,
und — damit verbunden — Hungersnéte iiberzogen Europa und dezimierten
die Bevolkerung. Manche Kloster und ganze Landschaftstriche waren wic
ausgestorben. Der Papst in seiner Avignoneser Gefangenschaft forderte
durch seine prunkvolle firstliche Hofhaltung den Verfall seines eigenen
Ansehens. Er war blind firr die eigentlichen Anliegen der Zeit und
beraubte sich so des Fithrungsanspruchs, den das Volk von ihm ersehnte.
Der unselige Streit zwischen Imperium und Sacerdotium, zwischen Kaiser
und Papst, zwischen weltlicher Herrschaft und kirchlicher Macht schwichte
beide und brachte viele Fromme nicht nur durch Exkommunikation und
Interdikte (Verbot des Gottesdienstes) in religiose Not und seelische Kon-
flikte. Verunsicherung und Angst, Suche nach Heilsgewifheit, nach Halt,
oft gepaart mit Giberspannter Religiositit, waren die Folgen.

4 Er lebte von 1307-1382; war Patrizier und Kaufmann. Die sechs ihm zugeschriebenen
Schriften sind samt und sonders kompiliert und stellen eine seltsame Mischung von Le-
gende und existentiellem Aufruf zur Innerlichkeit dar.



Walter Baier 94

Aber innerhalb der Kirche wuchs der Drang nach religiéser Verinner-
lichung und personlicher Religiositat. Der Augustinerchorherr Konrad von
Waldhausen (1326-1369) konnte Kaiser Karl IV. 6ffentlich einen Anti-
christen nennen, weil er zur Verweltlichung der Kirche beitrage. Und der
Kaiser mufite es hinnehmen.

Hand in Hand mit diesem Streben nach Innerlichkeit und persénlicher
Gotteserfahrung — gendhrt allerdings vom Subjektivismus der Philosophic
und Theologie — gingen sektiererische Bestrebungen aufierhalb, aber auch
innerhalb der Kirche. Eine exzentrische Frommigkeit wuchs in vielen
Kreisen; Kirche und Sakramente, die oft verduferlicht und sogar im
Handel fiir Geld gespendet wurden, kamen immer mehr in Mifkredit.
Zur Zeit von Johannes Tauler und Kanzler Gerson scheinen angebliche
Erscheinungen und Verziikungen an der Tagesordnung gewesen zu sein
und wurden von vielen als Ausdruck echter Frommigkeit oder gar als
apokalyptische Zeichen des kommenden Endes oder der baldigen Wende
angesechen.

In diesem Wirrwarr von Lehren, Meinungen, in dieser Fithrungslosig-
keit wurde der Ruf nach Unterscheidung der Geister uniiberhérbar laut.

Trager und Inhalte der Verinnerlichung

An welchen Zeichen kénnen wir den guten Geist einer wahren Frémmig-
keit von dem bésen und falschen unterscheiden? Diese uralte Frage der
Christenheit war fiir die Menschen des spiten Mittelalters besonders bren-
nend. Eine Unzahl von Traktaten zeigt es.

Immer wieder werden als Zeichen des guten Geistes die Bindung an die
Heilige Schrift genannt, das Sich-Halten an das Beispiel Jesu Christi und
das seiner Heiligen und das Stehen in der Tradition und dem Raum der
Kirche. Somit ist es nicht erstaunlich, dafl wir viele Biicher iiber das Leben
Jesu oder iiber sein Leiden finden. Hier wurden die Menschen angeleitet
zu einem Christentum, das seinen Sinn in der Erfiillung der alltiglichen,
oft unauffilligen Pflichten, im Ertragen des Widrigen zusammen mit Jesus
Christus, und in der Erfiillung des Liebesgebotes fand. Abhandlungen und
Predigten lehrten die Menschen, im Leben und Leiden des Herrn, nicht
aber im Extravaganten oder in passiver Zuriickgezogenheit, den eigenen
Weg zu Gott und die Erfahrung mit Gott zu entdecken, zu vertiefen und
zu fordern. Die , Deutschen Mystiker® und die ihnen nahestehenden Kreise
pflegten in diesem Sinn religiése Verinnerlichung, personliche Frommig-
keit, lebensnahe Aszese, und dies bewufit innerhalb der Kirche und mit der
Kirche. Sie lehnten die sichtbare Gemeinschaft der Christen trotz ihrer
Schwichen nicht ab, sondern wollten sie reformieren; fiir sie war die Kirche



Passionstheologie heute 95

als Stiftung Jesu unumstoBlich notwendig zum Heil. Bei ihnen schon ,klei-
ne Luther® zu entdecken zeugt, wie oftmals bewiesen®, von Unkenntnis und
miflversteht den Geist der damaligen Zeit.

Neben dem bekannten dominikanischen Dreigestirn, Meister Eckhart,
Johannes Tauler und Heinrich Seuse, sind uns viele andere bekannt, die
in der Kirche neue Wege und neue Spiritualitdt suchten. Die kirchlichen
Orden spielten eine bedeutende Rolle innerhalb dieses Suchens nach einer
neuen Frommigkeit. Der erste Dominikanerprofessor der jungen Univer-
sitat Prag, Johannes von Dambach, ist durch sein Trostbuch bekannt ge-
worden. Die Augustiner-Eremiten miissen an hervorragender Stelle unter
den Reformorden genannt werden, wie die vielen Schriften ihrer Monche
zeigen. Jordan von Quedlinburg z. B. verfafite um 1340 einen Passions-
traktat, der aus alten Quellen wie dem ,Buch der besonderen Gnaden® von
Mechthild von Hackeborn (1241-1299) gespeist wurde. Hier wird in Ab-
schnitten das Leiden des Herrn zur Meditation vorgelegt. Solche und an-
dere Werke spielen auch bei der Ausformung des Rosenkranzgebetes® und
des Kreuzwegs eine wichtige Rolle.

Die von Karl Rahner geforderte ,existentielle Christologie“? lebte da-
mals im Betrachten des Lebens und Leidens Jesu Christi; man miter-
»lebte Jesu Weg und vergegenwirtigte im eigenen Leben ihn und sein
Anliegen. Alte Elemente der Frommigkeit wurden darin von neuem le-
bendig®. Die ,meditierte“ Vita Jesu Christi, das Leben Jesu Christi, prigt
die damalige Frommigkeit.

Zu den wichtigsten Tragern des geistigen und geistlichen Lebens im 14.
Jabrhundert gehoren die Kartduser. Ihre geringe Zahl steht in keinem
Verhaltnis zu ihrer groflen Bedeutung. Sie waren die ,geistlichen Exege-
ten“ des Mittelalters. Wegen ihres ernsten und vorbehaltlosen monasti-
schen Lebens erlebten sie gerade im 14.-16. Jahrhundert einen Auf-
schwung an Mitgliederzahl und Ausstrablungskraft wie nie zuvor oder
nachher. Jede bedeutende Stadt hatte damals eine Kartause.

5 Schon Heinrich Seuse Denifle hat dies im letzten Jabrhundert mit einer Fiille von hi-
storischen Belegen gezeigt.

¢ Vgl. den Beitrag des V{. im gleichen Heft S. 150 zu dem Rosenkranzbuch von Rainer
Scherschel.

7 Karl Rabner, Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums,
Freiburg u.a. 1976, 298 ff.

8 Besonders der Vater der christlichen Theologie, Origenes, aber dann auch die Kirchen-
viter der syrischen Christenheit, wie Ephrim der Syrer (t 873) oder Romanus der Me-
lode ( nach 555), sind zu nennen. Im 12./13. Jahrhundert begegnet uns cine entspre-
chende Frommigkeit bei den Zisterziensern. Im 14. Jahrhundert waren die ,Betrachtun-
gen des Lebens Christi® ans der Hand eines unbekannten toskanischen Franziskaners
von 1280 weit verbreitet. Sein Landsmann, der Angustiner-Eremit Michael von Massa
(T 1887), hat sie weiter ausgebaut. Viele dentsche Werke entsprechender Geistigkeit sind
von ihm beeinflufit.



Welter Baier 96

Da ihnen aber ob ihres streng kontemplativen Lebens Predigt und
praktische Seelsorge untersagt waren, pflegten sie das Apostolat der christ-
lichen Innerlichkeit, des kontemplativen Lebens und Schreibens. Thre Bi-
bliotheken zdhlen zu den grofiten des Mittelalters. Im 14. Jahrhundert ragt
unter ihnen Ludolf von Sachsen hervor. Seine Vita Christi wurde zum
geistlichen Volksbuch®. Um 1350 in Mainz verfafit, verbreitete sie sich rasch
uber Usterreich, Deutschland, Frankreich und wurde oftmals iibersetzt. In
Spanien wurde sie zu einem Bekehrungsbuch des Ignatius von Loyola. Er
fand in ihm die Grundziige der Leben-Jesu-Betrachtungen seines Exerzi-
tienbuches; damit wurde die Vita Christi des Ludolf, wie Otto Karrer schon
fand, zur Grundlage ,moderner Christusbetrachtung®. Fiir Teresa von
Avila war dieses ,Leben Christi“ der einzige Zugang zur Heiligen Schrift.
In den Reformen von Raudnitz, Melk-Tegernsee und in der Devotio mo-
derna war sie Standardlektiire.

Den genannten und den anderen Reformbestrebungen des 14. Jahrhun-
derts ist der Riickgang zur Schrift gemeinsam. Auch die Kirchenviter, mit
ihrer symbolisch-affektiven und so den ganzen Menschen treffenden Spra-
che, waren neben den frithmittelalterlichen Mystikern Bernhard von Clair-
vaux, Anselm von Canterbury, Eckbert von Schonau und Aelred von Rie-
vaulx Quellen der Erneuerungsbewegungen, die aber alle ihren Ursprung
haben in der Schrift mit ihrem Bericht ber das Leben und Sterben Jesu.

Die Devotio moderna und ihr Vorfeld

Die bekannteste und auch einflufireichste Reformbewegung des Spatmittel-
alters, die Devotio moderna, ist ebenfalls ganz und gar von diesem Jesus-
bezug geprédgt. Man muf sie aber in einen breiteren Umkreis stellen, als
es bisher geschah. Man kann sie nicht nur aus den Frommigkeitshewegun-
gen um Straflburg, Kéln und den Niederlanden her verstehen. Der oben
genannte Konrad von Waldhausen pflegte wie die spitere Devotio mo-
derna schon im 14. Jahrhundert zu Prag ein ,gemeinsames Leben® (vita
communis) mit Schriftmeditation, geistlicher Lesung und titigem Chri-
stentum. Die Kreise um ihn nannten sich auch schon ,,devoti®, das heifit:
Fromme. Geert Groote, der Begriinder der ,Devotio moderna®, studierte
1360-1365 in Prag und hatte offenbar Verbindung mit diesen frommen
Kreisen. Das erhellt schon daraus, daf§ er spiter Schiiler nach Prag schickte
und sich von dort berichten lief.

9 Sie ist gestaltet nach der Evangelienharmonie des Primonstratensers Zacharias von
Besangon; schon um 1440 wird sie von Benedikt Hesse in Krakau zitiert. Vgl. Scripto-
rium 27 (1978) 400; nach der Handschrift Krakau, Bibl. Jagiellonska, Ms. 1868.



Passionstheologie heute 97

Auch die 4 Biicher von der Nachfolge Christi, das bekannteste Werk der
»,Devotio moderna®, weist mit seinem Verfasser oder doch Endredakteur,
Thomas von Kempen, ebenfalls nach Prag. Thomas gehdrte zu einem
Zweig der Raudnitzer (B6hmen) Reform der Augustiner Chorherren, die
auch in Bayern und Usterreich viele Niederlassungen hatte. Die Benedik-
tinerreformen von Kastl und Melk-Tegernsee sind ebenfalls von Bhmen
beeinfluflit. Manche unter Karl IV. gewachsene Erneuerung wurde durch
diese und andere Kreise ins weitere Deutschland hineingetragen.

Die spéteren nationalistischen und hussitischen Wirren in B6hmen ha-
ben die historischen Zeugnisse entstellt und oftmals vernichtet. Man kann
aber damit rechnen, dal die Devotio moderna auf einer allgemein verbrei-
teten Geistesstromung im ganzen deutschsprachigen Raum beruht. Doch
reichen ihre Quellen noch weiter zuriick, vielleicht bis nach Stidfrankreich
und Norditalien. Dort ndmlich entstand das, was wir heute Frithhumanis-
mus nennen, der gerade im Augustinerorden durch Schriftlesung, Viter-
studium und Seelsorge gepflegt wurde. Wiederum ist es Karl IV., der die
Augustiner-Chorherren nach Prag berief. Sein Kanzler Johann von Neu-
markt gab den Augustiner-Eremiten von Florenz, Santo Spirito, die Kirche
St. Thomas in Prag. Nach den Vorstellungen des Kaisers sollte Prag ein
geistig-geistlicher Mittelpunkt nordlich der Alpen werden. Die Verbin-
dung Norditalien — Prag konnen weitere Beispiele aufzeigen: Die lateini-
sche Fassung eines , Traktates tiber das christliche Leben“ des Florenzer
Simon Fidati OESA ist nur in Prag erhalten?®.

Der am weitesten verbreitete deutschsprachige Passionstraktat stammt
von Heinrich von Gallen (um 1400). Man nimmt heute an, daf§ sein Ver-
fasser nichts mit St. Gallen in der Schweiz zu tun hat, sondern bei St. Gal-
lus in Prag titig war. Heinrich wiederum hangt ab von einem Passions-
traktat des Michael von Massa OESA, ,Extendit manum® (Gn 22, 10), der
aus Genua stammt.!!

Schlieflich gilt der ,Malogranatum“ (,Granatapfel® als Symbol des
Schonen und Vollkommenen) des Petrus von Zittau aus der Zisterzienser-
abtei K6nigsaal bei Prag als die schonste Frucht des bohmischen Reform-
eifers. Das Werk war eines der beliebtesten Erbauungsbiicher des spiten
Mittelalters und besonders der Devotio moderna.'?

10 Prag, UB, Ms. VIII B 11 fol. 133v~154v, so die neue Signatur. Simon handelt darin
. a. iiber: Siinde, Betrachtung des Lebens Jesu, Liebe und Hoffnung, Beichte und Kom-
munion.

1 Vgl. J. Werlin, Heinrich v. St. Gallen. Ein deutscher Schriftsteller in Prag zur Zeit
Karls IV.: Stifler Jahrbuch 6 (1959) 131-147. Der Bezug von Michael v. M. wird nicht
erwihnt.

12 Vgl. dazu die Ausfithrungen von ]J. Hemmerle in dem in Anm. 2 erwihnten Buch,
Seite 302.



Woalter Baier 98
Elemente einer Passionstheologie heute

Zwei Zige sind diesen Schriften und den Frommigkeitsibungen des spaten
Mittelalters gemeinsam: Der meditative Bezug auf das konkrete Leben
Jesu und dann besonders der Hinblick auf sein Leiden.

Lebendige Tradition echter Erfahrung

Sind solche Werke der Frommigkeit einer anderen Zeit iberholt? Litera-
rische Niederschlige und Zeugnisse einer echten Erfahrung des Geistes
Jesu Christi aus einer tiefen und mit ihm gelebten Verbindung und
Freundschaft nach dem Evangelium werden den Jiingern des Herrn, die
aus dem gleichen Geiste leben wollen, zu allen Zeiten eine willkommene
Hilfe sein auf der Suche nach einem Zugang zu Christus. Sie kénnen in je-
der Zeit neu Gestalt annehmen, wie die Geschichte der Heiligen und ihre
Begegnung mit diesen Werken zeigen. Es liegt an uns, in diese Welt einzu-
treten und ihre manchmal fremd klingende Sprache zu entschlisseln. Diese
Schwierigkeit sollten wir nicht scheuen, um den verborgenen Schatz zu he-
ben.

Es wire allerdings ein grofler Fehler zu meinen, die Frommigkeit des
Mittelalters sei ein auferordentliches Phinomen ohne Vorgéngerin oder
Nachfolgerin. Wir finden sie, wie schon angedeutet, unter etwas anderer
Akzentsetzung bereits bei den Kirchenvitern in Ost und West. Augusti-
nus (En. IT in Ps 21, 8) kann sagen: ,Wir, die Kirche, der Leib Christi,
waren dort, als Jesus rief: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich ver-
lassen?“ Denn ,unsere Vergehen hat er zu den seinen gemacht®. Die
Homilien des Origenes wurden in allen Jahrhunderten von den Frommen
gelesen. Er muf als der uniibertroffene Grundleger der mittelalterlichen
Frommigkeit angesehen werden. Angelus Silesius fafite in Verse, was er
prosaischer formuliert hatte: , Was niitzte es dir, ware Christus einst im
Fleische geboren, nicht aber in deine Seele gekommen!“ Origenes kann
seine Zuhorer auffordern: ,Lafit uns beten zum allméchtigen Gott! Lafit
uns beten zum Jesuskind (parvulum Jesum), mit dem zu reden und den in
den Armen zu halten wir verlangen!“ Das Christusgeschehen ist fir ihn
nicht abgetane Vergangenheit. Eswird allen gegenwirtig, die die widerstre-
benden Sinne und Stimmungen auf diese hin versammeln: ,Er erscheint
denen, die dber ihn nachdenken und in ihm meditieren®. Fir Origenes
trauert Jesus jetzt noch, da sein Werk in den Siindern noch nicht vollendet
ist: ,Salvator meus luget etiam nunc peccata mea. Salvator meus laetari
non potest, donec ego in iniquitate permaneo. — Auch heute noch trauert
mein Heiland tiber meine Sanden. Nicht froh werden kann mein Heiland,
solange ich in Schuld verharre.“ Schlieflich belehrte Johannes Chrysosto-



Passionstheologie heute 99

mus seine triumphalistisch gesinnten Christen im 4. und 5. Jahrhundert,
sich nicht dessen zu schimen, was der Sohn Gottes zu tragen sich nicht
schdmte, was die Apostel so eindringlich schildern. ,Im Leiden schaue der
Knecht auf den Herrn, der Leiden getragen hat! Sind wir erziirnt, geden-
ken wir des Leidens Christi: und alles erlischt!“ Die Erinnerung des Lei-
dens Christi (memoria passionis Christi) tibt nicht erst bei J. B. Metz eine
den Erinnernden bestimmende Funktion aus.

Schauen wir nur in unsere Zeit, z. B. auf Charles de Foucauld®, der
heute durch seine Kleinen Briider Jesu, besonders durch Carlo Carretto, so
viele junge Menschen anzieht: Er wollte das verborgene Leben Jesu von
Nazaret nachahmen, weil die Liebe immer den Geliebten nachahmt. Wie
Jesus wollte er immer den letzten Platz einnehmen.

Oder werfen wir einen Blick in Karl Rahners Einfiihrung in die ignatia-
nische Spiritualitit: Ignatius will im Leben Jesu Gott und in seinem Leben
Jesus wiederfinden. Das Leben Jesu ist und bleibt fiir den Heiligen der
Ort der Gotteserfahrung. ,Es gibt kein Christentum, das an Jesus vorbei
den unbegreiflichen Gott finden konnte. Gott hat gewollt, daBl viele, un-
sagbar viele ihn finden, da sie Jesus nur suchen . . . Diesen Jesus dachte ich,
diesen Jesus liebte ich, diesem Jesus suchte ich nachzufolgen. Und all das
war fir mich die Weise, in der ich konkret Gott fand, ohne ihn zum Phan-
tom meiner bloflen unverbindlichen Spekulation zu machen.“* Die Kirche

bedarf immer gegen die Verflichtigung in den Begriff des Korrektives am
Leben Jesu.

Theologische Begriindung

,Bedenke, was du tust. Du feierst den Tod des Herrn. Vollziehe in deinem
Leben, was du feierst!“ So und dhnlich fithrt die Weiheliturgie den Prie-
ster in seinen Dienst. In der Verkiindigung und Feier geschieht ein geist-
gewirkter Kontakt mit dem Tod und der Auferstehung des Herrn. Da
meldet sich in uns ein gefdhrlicher Zweifel an: Ist dies moglich? Der Herr
ist einmal gestorben und stirbt nicht wieder (vgl. Hebr. 7.9.10). Sein Le-
ben und Sterben ist in der Einmaligkeit der Geschichte versunken und
kommt nicht wieder. Was wir in Betrachtung und Meditation als Ubung
des geistlichen Miterlebens und der Vergegenwirtigung des Vergange-
nen vollziehen, siedeln wir in der Ecke des psychologischen Als-ob an.
Aber damit hitten wir den Boden des Glaubens der Urkirche verlassen,

13 Vgl. die schone Einfithrung in seine Geistigkeit: J.-F. Six, Charles de Foucauld. Der
geistliche Werdegang, Miinchen 1978.

14 K. Rahner — P. Imhof, Ignatius v. Loyola, Freiburg 1978, 19{. Dafl der grofe Theo-
loge in der Person des Ordensstifters spricht, mufl wok! wie die Pseudographe der Ver-
gangenheit kritisiert werden.



Walter Baier 100

fiir die der Tod und die Auferstehung des Herrn in der Verkiindigung
eine immer wieder aktualisierende Gegenwart und Wirklichkeit erlan-
gen: , Wir verkiindigen Christus als Gekreuzigten. (1 Kor 1, 28) Im er-
innernden Erzdhlen wird das Geschehen gegenwirtig und iibt am Erin-
nernden eine bestimmende Formung aus. Dies ist heute das grofle Anlie-
gen der narrativen (erzihlenden) Theologie der Leidensgeschichte.

Der Evangelist Lukas kiindet die Gegenwart des Heiles im ,Heute®
(Lk 2, 11; 4, 21), da sich mit der Geburt und dem Wirken Jesu in seinen
Erdentagen die eschatologische Zeit, die , Endzeit®, erfiillte. Christus, das
»letzte Heute, kennt kein Gestern, sonst wire er nicht fiir uns alle gebo-
ren und gestorben. Wenn in Jesus Christus der ewige Gott die verging-
liche Zeit beriihrt und Zeit hat fiir uns, ist seine Zeit in der Ewigkeit Got-
tes geborgen. Christus wire nicht der letzte und endgiiltige Heilbringer
und der fiir einen jeden von uns immer wieder Kommende und Zukiinf-
tige, wire das Geschehen seines Lebens und Leidens in der Vergangenheit
versunken: Fiir uns ist er gestorben, nicht nur fiir einige damals.

In seinem Tod hat Christus sein Leben zusammengefafit und voll-
bracht. Darum erhdlt auch alles in seiner Auferstehung Ewigkeitswert und
wird zur géttlichen Méchtigkeit und Wirksamkeit iiber Raum und Zeit
hinweg entschrankt. Alle Gnade ist Gnade Jesu Christi, Angleichung an
sein Leben.

Christus hat fiir uns alle gelebt und ist fiir uns alle gestorben, damit wir
in ihm neue Menschen werden, ,eine neue Schopfung® (Gal 6, 15; Eph 2,
10; vgl. R6m 6, 4; Eph 4, 24). Darum miissen auch die Mysterien seines Le-
bens und Leidens in den Seinen, die in der Kirche zu ihm gehoren wollen,
zu neuem Leben erstehen, neu werden. Er fingt gleichsam mit einem jeden
der Seinen neu an zu leben, neu Gestalt zu gewinnen®.

Konkretisierungen fiir eine Spiritualitit der Memoria

An drei Aspckten oder Wirkungen sei konkretisiert, wie die Memoria
passionis Christi, die Erinnerung an Jesu Leiden, das Leben des Christen
pragen oder korrigieren kann. Sie ergeben sich aus der Einstellung der
Urkirche zum Leid: In der Nachfolge Jesu ertréigt sie das Leiden mit ihm
und tritt zugleich den widergéttlichen Kriften entgegen.

(1) Wer des leidenden Herrn gedenkt, iiber den in seiner selbstgewihl-
ten Passion verfiigt worden ist, wird die beengenden und bedringenden
Situationen seines Lebens annehmen kénnen, sie dadurch ubersteigen und

15 Vgl. die Darstellung dieser Grundziige von Origenes bis heute in meiner Arbeit (s. 0.
Anm. 3), bes. 479-488; ferner L. Boros, Befreiung zum Leben. Die Exerzitien des Igna-
tius von Loyola als Wegweiser fiir heute, Freiburg v.a. 1978, 56-62.



Passionstheologie heute 101

Uberwinden und so zur Freiheit gelangen. Im Blick auf den leidenden
Herrn kénnen wir Leiden ertragen, ja darin Gott erfahren: Leid als Ver-
kiinder und Jinger des Herrn, das Leid der Erfolglosigkeit, des Unbe-
deutendseins, der Verkennung, der Zuriickweisung, der Verleumdung,
der Krankheit und Schwiche. In den Leiden des Herrenjiingers wird fiir
Paulus das Herrenleiden gegenwdrtig, wirksam und ,erfillt“ (Kol 1, 24).
Wiirden sie fehlen, gehorten wir nicht zu ihm. Ohne sie zu suchen und
ohne sie immer ausschalten zu kénnen, wird es immer und zu allen Zeiten
Schmerz und Leid im Leben des Christusjiingers geben.

(2) Nicht selten finden wir im Altertum und Mittelalter in den Leidens-
betrachtungen folgendes Motiv: In seiner Passion tritt uns der Herr als
Kampfer gegen das Bose entgegen. Was er im Leiden erduldet, ist die
letzte Folge unserer Schuld. Darum wird die Liebe zum leidenden Herrn
uns antreiben, ihn in uns zu entbinden durch unser Vollkommenheitsstre-
ben; letztlich ist er durch unsere Schuld heute noch gebunden, wird er ver-
spottet und sein Bild entstellt. Das Gedenken an die Liebe des Guten
Hirten, wie sie uns in secinem Leiden entgegentritt, wird uns dringen,
nach Kriften zu arbeiten und wirken, daf auch in anderen er auferstehe
und lebe, Gestalt gewinne. Diese Liebe 1a88t nicht zur Ruhe kommen, so-
lange sie Unvollkommenes sieht.

Wer in der Erinnerung an das Leiden des Herrn lebt, weif}, was Leiden
ist und Gottes Sohn gelitten hat, der durch Leiden geschunden und ge-
totet worden ist. Er wird ,Mit-leid“ haben kénnen mit den Leidenden
und gegen alles Unrecht und Leiden aufstehen konnen, ja miissen. Es
ware eine unchristlich bequeme Frommigkeit, in der Betrachtung des Her-
renleidens unverbindlich, sifllich zu schwelgen, es sogar zum Vorwand zu
nehmen, Leiden nicht &ndern oder ungerechte und leidvolle Zustinde als
gottgewollt fortschreiben zu wollen. Gerade weil der Sohn Gottes gelit-
ten hat, alles Leid der Menschen als das seine angenommen hat und da-
mit solidarisch geworden ist, sollten wir uns hiiten, Leiden zu schaffen oder
andere leiden zu lassen. Die Liebe und die Ehrfurcht vor dem leidenden
Herrn sollten uns treiben, dagegen aufzustehen’. Die Erinnerung an die
Passion Christi wird bewirken, dafl wir alles meiden und flichen, was
dem Herrn damals wie heute in den Seinen Leiden zufiigt.

(3) Heilige, die im Gedéchtnis des Leidens unseres Herrn lebten, dufler-
ten oft eine dngstliche Furcht und Abneigung gegen Ehre und Macht und
flohen vor Amtern, die diese fast notwendig nach sich ziehen, weil der
Herr von Machtigen und Inhabern von Ehrenstellen verspottet und ver-

* Vgl. K. Lehmann, Jesus Christus unsere Hoffnung, Freiburg u.a. 1976, 29-34; ders.,
Jesus Christus ist auferstanden, Freiburg u.a. 31975, 36-48; Ch. Lubich, Im Menschen
Christus erkennen, Miinchen 1979, bes. 41-59.



Walter Repges 102

worfen worden sei. Wir tun dies meist ab als Geziere. Das kann es bei
uns sein. Wir sollten daftr weniger ein mitleidig-spottisches Lacheln,
sondern ein Erschrecken iibrig haben vor den méglichen Abgrinden, die
sich im Menschen auftun, der sich nicht des Kreuzes, sondern seiner Selbst-
herrlichkeit rithmen will. Héren wir dazu Bonaventura in seinem Lignum
vitae, dem ,Lebensbaum®: ,Stolzes Menschenherz, du fliehst die Schmach
und trachtest nach Ehrung! Beachte nun, wer der ist, der dort einherschrei-
tet wie ein Konig gewandet und doch schmacherfillt wie der verachtetste
Knecht! Er ist dein Konig und dein Gott! ... Wehe und abermals wehe
denen, die vor diesem leuchtenden Spiegel der Demut von Stolz aufge-
bléht sind! ,Sie verspotten den Sohn Gottes aufs neue‘ (Hebr 6, 6), der um
so hoher von den Menschen erhoben werden miifite, je tiefer er sich fur
die Menschen erniedrigt hat.“*” Die Erinnerung an das Leiden des Herrn
ist fur den alten und christusfernen Menschen, der in uns noch immer
schlummert, ein ,gefdhrliches Unterfangen®s.

17 Bonaventura, Der Lebensbaum, ibers. v. A. Aswerus, Ziirich u.a. 1961, 32 f. (cf. BAC
9, 297; LV n. 25).

18 Vgl z. B. J. B. Metz, Zukunfl aus dem Gedddhtnis des Leidens: Concilium 8 (1972),
399--407.

Durch Liebe zur Freiheit

Der Weg des heiligen Johannes vom Kreuz

Walter Repges, Wachtberg-Villiprott

Mit Gewalt hatten sie ihn, den Reformator des Karmeliterordens und
Schiiler der groflen Teresa, im Dezember 1577 aus Avila verschleppt und
gebunden nach Toledo verbracht, wo er fast neun Monate in einem finste-
ren, engen, muffigen Kellerloch verbringen sollte, aus dem er nur heraus-
gefihrt wurde, um von seinen ,Briiddern® — den Gegnern der Reform —
gegeifielt zu werden, und wo man ihm auer Wasser und Brot alles, sogar
den Sakramentenempfang verweigerte. Und hier, im verlassenen Kerker





