Walter Repges 102

worfen worden sei. Wir tun dies meist ab als Geziere. Das kann es bei
uns sein. Wir sollten daftr weniger ein mitleidig-spottisches Lacheln,
sondern ein Erschrecken iibrig haben vor den méglichen Abgrinden, die
sich im Menschen auftun, der sich nicht des Kreuzes, sondern seiner Selbst-
herrlichkeit rithmen will. Héren wir dazu Bonaventura in seinem Lignum
vitae, dem ,Lebensbaum®: ,Stolzes Menschenherz, du fliehst die Schmach
und trachtest nach Ehrung! Beachte nun, wer der ist, der dort einherschrei-
tet wie ein Konig gewandet und doch schmacherfillt wie der verachtetste
Knecht! Er ist dein Konig und dein Gott! ... Wehe und abermals wehe
denen, die vor diesem leuchtenden Spiegel der Demut von Stolz aufge-
bléht sind! ,Sie verspotten den Sohn Gottes aufs neue‘ (Hebr 6, 6), der um
so hoher von den Menschen erhoben werden miifite, je tiefer er sich fur
die Menschen erniedrigt hat.“*” Die Erinnerung an das Leiden des Herrn
ist fur den alten und christusfernen Menschen, der in uns noch immer
schlummert, ein ,gefdhrliches Unterfangen®s.

17 Bonaventura, Der Lebensbaum, ibers. v. A. Aswerus, Ziirich u.a. 1961, 32 f. (cf. BAC
9, 297; LV n. 25).

18 Vgl z. B. J. B. Metz, Zukunfl aus dem Gedddhtnis des Leidens: Concilium 8 (1972),
399--407.

Durch Liebe zur Freiheit

Der Weg des heiligen Johannes vom Kreuz

Walter Repges, Wachtberg-Villiprott

Mit Gewalt hatten sie ihn, den Reformator des Karmeliterordens und
Schiiler der groflen Teresa, im Dezember 1577 aus Avila verschleppt und
gebunden nach Toledo verbracht, wo er fast neun Monate in einem finste-
ren, engen, muffigen Kellerloch verbringen sollte, aus dem er nur heraus-
gefihrt wurde, um von seinen ,Briiddern® — den Gegnern der Reform —
gegeifielt zu werden, und wo man ihm auer Wasser und Brot alles, sogar
den Sakramentenempfang verweigerte. Und hier, im verlassenen Kerker



Durch Liebe zur Freiheit 103

von Toledo, singt er, der Gefangene, sein Lied der Freiheit, ,einer Frei-
heit, die nicht in Ketten gelegt werden kann: der Freiheit der Liebe®!:

En una noche oscura,

con ansias en amores inflamada,
oh dichosa ventura!

sali sin ser notada,

estando ya mi casa sosegada.

Es war in dunkler Nacht.

Ich brannt’ vor Liebeswehen.

— 0O Gluck, das selig macht! —
Entwich ich ungesechen

Und lief mein Haus in Ruhe stehen.2

Das ist seine Botschaft: Es gibt einen Ausweg. Er fihrt zu unaussprech-
lichem Gliick. Und diesen Ausweg weist die Liebe, jene Liebe, die brennt,
auch wenn, nein: gerade wenn alles andere in der Welt in Finsternis und
Todesschatten gehillt ist.

1. Frei durch Sich-frei-machen

Freiheit, das heifit fir Johannes zunichst Loslosung, Sich-frei-machen und
Sich-frei-machen-lassen von allem, was mich mit Beschlag belegen méchte
und so mein Freisein bedroht, Loslésung darum von aller Fremdbestim-
mung.

Es konnte jemand sagen, einer, der im Kerker von Toledo sitzt und nichts
hat — nichts zu essen, zu trinken, zu sehen, zu hoéren; niemanden obendrein,
mit dem er sprechen oder korrespondieren konnte —, kann leicht sagen, man
miisse verzichten und nicht begehren, entsagen und nicht genieflen, arm
sein und nicht besitzen. Aber es ist etwas anderes, ob man sich gegen ein
solches Los aufbaumt — und sich dadurch doch wieder dem Besitz ausliefert
und sich ihm untertan macht — oder ob man sein Beraubtsein annimmt.

! So Lucinio Ruano, in: Peter Manns (Hg.), Die Heiligen in ihrer Zeit, Band II, Mainz
1966, 267. Vgl. auch ebd. S. 268: , Johannes und der Lehrer der vollkommenen Freiheit
der Kinder Gottes“. Und S. 269: ,Seine Lieder . . . bleiben fiir alle Zukunft Erbe der opti-
mistischen und starken Seelen, die . .. um ihre Freiheit kimpfen.“

2 Crisogno de Jesus (Hg.), Vida y Obras de San Juan de la Cruz, Bibliotheca de Autores
Cristianos, Madrid 1946 (im Folgenden kurz ,Obras“ genannt), 528 (Subida del Monte
Carmelo) und 1237 (Poesias I). Hier iibersetzt nach Walter Nigg, Grofie Heilige, Ziirich-
Stuttgart 1947, 296.



Walter Repges 104

Johannes nahm es an. Und der innerlich bejahte Verzicht lief ihn die
»Reinigung“ und ,Lauterung“ der Sinne - ihre ,dunkle Nacht* — als not-
wendige erste Stufe der Leiter, die hinaus ins Freie fiihrt, erfahren.

Denn nicht diese Welt ist das Zu-Hause der Seele — der Ort, an dem sie
zu sich selbst kommen und damit frei werden kann — sondern Gott. Und
Gott ist der unendlich andere, der Absolute, der nur im Ubersteigen alles
Vorlaufigen gefunden werden kann. Nichts in dieser Welt zu begehren ist
der Weg, um in Gott alles zu finden.

»Bewahren Sie“, so schreibt er der Priorin des neu begriindeten Klosters
zu Coérdoba, ,aufs gewissenhafteste den Geist der Armut und der Ver-
achtung alles Irdischen und beschiftigen Sie sich mit Gott allein, sonst er-
wachsen Ihnen, wie Sie wissen, tausenderlei geistige und zeitliche Bediirf-
nisse . .. Denn der Arme im Geist ist zufriedener und frohlicher im Man-
gel, weil er sein Alles auf das véllige Nichts gesetzt hat, und so bewahrt er
in allem die Freiheit des Herzens. Gliickseliges Nichts und gliickselige Ver-
einsamung des Herzens, die solche Kraft besitzen, sich alles zu unterwerfen,
sich selbst aber keinem Ding zu unterwerfen und sich aller Sorgen zu ent-
ledigen.“?

Sein Alles auf das vollige Nichts setzen! Alles gewinnen im alles Ver-
lassen! Das ist die Devise des Heiligen und der Inhalt seiner beseligenden
Erfahrung — oh dichosa ventura! — O Gliick, das selig macht! —, die er allen
mitteilen méchte:

Um dahin zu gelangen, daf} du alles genieflest,
—darfst du in nichts Genuf} suchen wollen.

Um dahin zu gelangen, dafl du alles besitzest,
— darfst du in nichts etwas besitzen wollen.

Um dahin zu gelangen, daf} du alles bist,

~ darfst du in nichts etwas sein wollen.

Um dahin zu gelangen, daf} du alles weif}t,
—darfst du in nichts etwas wissen wollen.*

Das ist der entscheidende Punkt: Die Welt kann dem Menschen nicht das
geben, was er sucht — und was er braucht, um seine Erfiillung, seine Voll-
endung, ja seine eigene Identitat zu finden. Die Welt ist Verweis — und
Versuchung, wenn sie sich an die Stelle dessen setzt, auf den sie verweist.
Darum darf man ihr, will man sein Ziel erreichen, nicht verfallen. Darum

3 Obras, 1224, Hier zitiert nach Edith Stein, Kreuzeswissenschafl. Studie iiber Johannes
a Cruce, Louvain-Freiburg 1950, 246.

* Obras 565. (Subida del Monte Carmelo lib. 1, cap. XIII, 6.) Eine deutsche Ubersetzung
bringt Hans Urs von Balthasar in seinem Buch: Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik,
Band II, Teil 2. Einsiedeln 1962, 478. Vgl. auch Paul Varga, Schépfung in Christus nach
Johannes vom Kreuz, Wiener Beitrige zur Theologie, Band XXI, Wien 1968, 79.



Durch Liebe zur Freiheit 105

darf man sich an nichts binden. Darum mufl man sich frei halten von allem
Geschopflichen — ,besitzen als besdfie man nicht® (1 Kor 7, 30). ,Denn die
Gestalt dieser Welt vergeht.“ (1 Kor 7, 31)

Dieses Entsagenmiissen, um nicht seine Freiheit preiszugeben, tut weh.
Der Versuchung zu widerstehen, den dem Menschen wesentlichen, uner-
sattlichen Durst an den triben Quellen der Vergéanglichkeit zu stillen, ist
schwer. Vollziehen zu miissen, dafl das Ziel iberweltlich, jenseitig und dar-
um von uns aus unerreichbar — und daf} es dennoch notwendig ist, daf der
Weg der Weg der Selbstaufgabe und des Nicht-mehr-weiterkonnens und
Dennoch-immer-weiter-missens ist, daf} das Nein, das Nichts, der T'od der
Abgrund ist, in den man sich stiirzen muf}, bedeutet unermefliche Qual.

Aber das Uber-sich-hinaus-wollen und zugleich Nicht-tiber-sich-hinaus-
konnen ist der Schopfung inhédrent, weil sie dazu bestimmt ist, von der
Knechtschaft der Verginglichkeit befreit zu werden und in der Freiheit und
Herrlichkeit des unverganglichen Gottes ihre Erfallung zu finden (vgl.
Rom 8, 21). Uber den Abgrund zwischen dem ewigen Gott und dem zeit-
lichen Geschopf fithrt aber kein Weg aufler dem weglosen Weg des Todes,
der Leere, des Nichts.

Wer Gott sehen will, mufd sterben, zitiert Johannes® aus dem Alten Bund
(Ex 33, 20) und stellt uns als Symbolgestalt des Menschseins und Leiden-
missens, das mit dem Geschaffensein (wegen der Berufung zum Unend-
lichen) notwendig verbunden ist, den frommen Dulder Hiob vor: ihn lief§
Gott nicht, wie seine Freunde félschlicherweise annahmen, seiner Siinden
wegen leiden, sondern um ihn in seine Nahe zu versetzen, um ihn zu sich
zu erheben. Deshalb sagt Hiob zwar: ,Wenn du dich zu mir hinkehrst,
dann quélst du mich.“ Aber er fiigt hinzu: ,auf wunderbare Weise“ (Hiob
10, 16). Gottes Nahe tut weh, weil es die Nihe des iiberhellen Lichtes ist,
demgegeniiber alles andere als Nacht erscheint, aber als Nacht, die der
Mantel des ganz anderen Lichtes wird. Darum ist die Nacht, in die Gott
uns st6fit, eine Nacht voll Glick (,noche dichosa“ — gliickliche Nacht, nennt
Johannes sie in seinem Lied von der Dunklen Nacht). Der Schmerz hort
auf, ein Hindernis zum Gliick zu sein. Das Leiden wird zum Ort der Gott-
begegnung.

Mehr noch als Hiob ist Jesus diesen der Schépfung aufgegebenen Weg
zu Gott gegangen. Er, der in allem — aufler der Siinde — uns gleich gewor-
den ist, hat auch das Leid und das dem Tode Ausgeliefertsein der Welt
getragen und seinen Tod das Tor zum Leben werden lassen.

Leidenmiissen ist jetzt nicht mehr nur das Tragen des Schicksals der
Schopfung, sondern es ist Nachfolge Christi; Nachfolge dessen, der, indem
er Mensch wurde, sich der Mehrheit vermahlte und, indem er starb, die

5 Obras, 589 (Subida del Monte Carmelo, lib. II, cap. VII, 4).



Walter Repges 106

Menschheit erloste: sie heimholte zu Gott, ihr den Weg bahnte zu Gott,
ihren Weg des Sterbenmiissens endgiltig den Weg zu Gott sein liefi.

Er, Jesus, ist der Schliissel, die Antwort auf alle Fragen, die ,,Offen-
barung jenes Geheimnisses, das seit ewigen Zeiten unausgesprochen war®
(Rom 16, 25). Er ist das ,seit Schopfung der Welt geschlachtete Lamm*
(Offb 13,8), das hierzu schon vor Grundlegung der Welt ausersehene
Lamm ohne Fehl und Makel (1 Petr 1, 19 f.). Er ist der Erstgeborene der
ganzen Schopfung (Kol 1, 15).

Und zum Vater kommt niemand aufier durch den Sohn, der gesagt hat:
»Der Menschensohn hat nichts, wo er sein Haupt hinlegen kann.® (Mt
8,20) ,Wer zu mir gehéren will, der verleugne sich selbst, nehme sein
Kreuz auf sich und folge mir nach. Denn wer sein Leben retten will, wird
es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird es ge-
winnen.“ (Mt 16, 24 f.) , Wer nicht allem entsagt, was er — mit dem Ver-
langen® - besitzt, kann mein Jinger nicht sein.“ (Lk 14, 33)

Johannes will dem Herrn nachfolgen — und er will, dafl auch andere ihm
nachfolgen. Denn ,wer das Kreuz Christi nicht sucht, sucht auch nicht die
Herrlichkeit Christi“?. Darum mahnt er: ,Harren Sie aus in... Selbst-
verleugnung und Geduld . . . Besteht unser Leben nicht in der Nachahmung
dessen, der erniedrigt und gekreuzigt wurde, so hat es keinen Wert.“®

II. Frei durch Lieben

Der erste Schritt auf dem Wege zu Gott, der der Weg in die Freiheit ist,
war das Nein, die Entsagung, das Kreuz. ,Sali“, singt Johannes: ich ent-
wich, ich rifl mich los, ich wurde frei von aller Habe, die den, der sie zu
haben vermeint, selber hat, frei auch von aller Angst (,dejando mi cui-
dado” — verschwunden war die Angst) vor den Dunkelheiten des Lebens,
die Nacht zwar sind, aber Nacht, die zum Fihrer wird (,oh noche que
guiaste” — o Nacht, die du den Weg wiesest).

Der zweite Schritt ist das Ja zu dem innersten Sehnen des von allem
Aufleren entblofiten und ganz auf sich selbst zuriickgeworfenen Herzens.
»3in otra luz y guia sino lo que en el corazén ardia® — Ohne anderes Licht
und andere Fihrung als die, die im Herzen brannte. Kein anderes Licht

6 Diesen erldunternden Zusatz macht E. Stein, a.a.0., 41, und Johannes macht ihn selbst,
indem er schreibt: ,El que non renuncia todas las cosas que con la voluntad posee, no
puede ser mi discipulo® — Wer nicht allen Dingen entsagt, die er mit Willen besitzt,
kann nicht mein Jinger sein (Obras, 541; Subida del Monte Carmelo, lib. I, cap. V, 2).

7 Obras, 1200 (Puntos de Amor, 23). Hier zitiert nach der Ubersetzung von E. Stein, a.a.0.,
250.

8 Obras, 1230 (Brief an Mutter Ana de Jests in Segovia; hier iibersetzt in Anlehnung an
E. Stein, a.a.0., 247).



Durch Liebe zur Freiheit 107

und keinen anderen Fiihrer will er kennen als sein eigenes Herz, sein
suchendes, sein fragendes, sein Herz, das sich an den, der Zielpunkt seines
Suchens und Fragens ist, verschenken will, sein Herz, das nichts mehr ge-
nieflen, nichts mehr besitzen, nichts mehr sein und nichts mehr wissen will —
»estando ya mi casa sosegada“ — und lieR mein Haus in Ruhe stehen! —,
vielmehr sich aus-sprechen, sich auf sein einziges Ziel zubewegen, sich vor-
behaltlos hingeben will.

Johannes beschreibt dieses Feuer der Sehnsucht, das um so heller brennt,
je mehr die Seele von allem Haben befreit ist, so wie Holz um so heller
brennt, je mehr es von aller Feuchtigkeit befreit ist.

Es ist erstens der Glaube, jener Glaube, der zwar Nacht des Geistes be-
deutet — dunkler und schmerzhafter noch als die Nacht der Sinne —, absolute
Leere, reine Empfinglichkeit, der aber gerade im Hintersichlassen alles
Wissens, aller Gedanken und aller Vernunftvorstellungen zum Fihrer
wird, der frei macht fiir das Unbegreifliche und den Geist beschenkt ,de
un entender no entendiendo toda sciencia transcendiendo® — mit einem
Verstehen, das iiber das Verstandnis hinausgeht und alles Wissen iiber-
steigt®. Denn er — der Glaube — verlagert alle Wahrheitskriterien aus dem
verstehen wollenden und nicht verstehen konnenden Ich in das ewige Du,
das allein die Glaubenssehnsucht, diesen Ur-wunsch des Menschen erfiil-
len kann. Er gebietet darum das Ubersteigen alles Geschopflichen und das
Sich-Hineinbegeben in den, der das Jenseits alles Geschopflichen ist. Es
ist das ,credere in Deum®, das Glauben in Gott hinein, das das ,credere
Deum®, das Glauben an Gottes Dasein, und das ,credere Deo”, das Glau-
ben an Gottes Wort und Gott Vertrauen, weit iiberholt.

Dieses Feuer, ,que en el corazén ardia“ — das im Herzen brannte, ist
zweitens die Hoffnung, die unter Verzicht auf jedes riickgreifende Ge-
denken an weltlich trostende Inhalte und Motive unabléssig nur nach vorne
schaut und alles von dem Nicht-Ich, der Nicht-Welt, dem Nicht-Geschaffe-
nen erwartet, von dem, den man nicht ,haben®, der aber selbst sich (und in
sich alles) schenken kann.

Es ist schlieBlich — hinter allem und tber allem und in allem —~ die Liebe.

Die Liebe ist ,die geheime Leiter®, die die Seele von Stufe zu Stufe zu
Gott emporsteigen und so den Weg ins Freie finden 14ft1°. Sie ist das Feuer,
das die Seele mit brennender Sehnsucht nach Gott erfillt, wie gleich die
erste Strophe des Liedes von der Dunklen Nacht verkindet: ,Con ansias
en amores inflamada® — von Liebessehnsucht entflammt. Sie ist der tra-

9 Qbras, 1244 (Poesias 1V, 8). W. Nigyg iibersetzt (a.a.0., 306): ,Durch ein Verstindnis,
ledig der Gedanken — Hoch tiber allen Wissens Schranken.“

10 Esta escala de amor® — Diese Treppe der Liebe, schreibt er in seinem Kommentar.
(Obras, 846, Noche oscura dem alma, lib. II, cap. XIX.



Walter Repges 108

gende Grund des Glaubens und der Hoffnung, denn die Liebe ist es, die
alles glaubt, die alles hofft — und die niemals aufhért (1 Kor 13, 7 f.). Und
diese glaubend hoffende Liebe a8}t die Seele sich selber iibersteigen und
ihr ganzes Sein dem iibergeben, den sie liebt: dem nur dem Liebenden zu-
ganglichen Gott.

Diese sich hingebende Liebe macht frei. Wer sich liebend verschenkt,
findet sich, weil er das vollzieht, wozu er ist. Sich selbst in die Hand zu neh-
men und sein Selbst zu verschenken, bedeutet, Ja zu sagen zu sich selbst als
einem Glaubenden, Hoffenden und Liebenden. Sich selbst zu verschenken —
sein Ich dem Du zu {ibergeben —, ist Selbstrealisierung. Entspricht doch eine
solche Tat dem innersten Bediirfnis des Menschen, der ist, ,um zu®, der ein
wauf-hin“, ein sich immer wieder tibersteigen Wollender und sich immer
wieder iibersteigen Miissender ist. Die Ek-stasis — so lebt und lehrt Johan-
nes —, das Heraustreten aus sich, 1i8t den Menschen tun, was er ist, und
tun, was er soll, 148t ihn sein Wesen vollzichen und seinen Sinn finden,
1afit ihn zu sich selbst kommen, macht ihn frei.

Je mehr man sich verschenkt, desto mehr findet man sich. Je mehr man
liebt, desto mehr wird man frei. Darum ist die Liebe — nicht das Denken —
das Hochste, was ein Mensch leisten kann, und das Wichtigste sowohl fiir
seine eigene Seinsvollendung als auch fiir die Vollendung der Schépfung
tiberhaupt und die Verherrlichung des Schépferst!.

IT1. Frei durch Geliebtwerden

Freiheit heiflt nicht nur: sich loslésen und frei machen von aller Fremd-
bestimmung.

Freiheit heifit auch nicht nur: sich realisieren in dem Sich-Aussprechen,
in der Hingabe, in dem Sich-Verlieren an das Du.

Freiheit heifit auch: angesprochen werden, das mich meinende Du eines
anderen vernehmen, erfahren, daf ein anderer Ja sagt zu mir.

Lieben macht frei. Aber nicht minder frei macht das Geliebtwerden, das
Vernehmen des Wortes der Liebe, welches mir sagt: ich meine dich, nicht
deine Taten oder Eigenschaften oder irgend was, was du hast, sondern das,
was du bist, nein, der du bist, dich, dein Ich, dich selbst.

Gott zu lieben macht frei. Aber erst recht macht frei, Gottes Liebe zu er-
fahren, von Gott ernstgenommen zu werden, von Gott zu vernehmen, daf}
man einer ist, der fiir Gott zahlt; fiir Gott, den Schépfer, den Seins-Ver-

" Vgl. Obras, 1080 (Cantico Espiritual, Vorbemerkang zu Str. 29): ,Ein Funken reiner
Liebe ist kostbarer vor Gott, niitzlicher fiir die Seele und segensvoller fiir die Kirche als
alle anderen Werke znsammengenommen, wenn es anch den Anschein hat, als tue man
nichts.” (Hier fibersetzt nach E. Stein. a.2.0., 232 f.).



Durch Liebe zur Freiheit 109

leiher, dessen Wort die Welten schuf, dessen Wort auch mich geschaffen
hat und dessen Wort mir nun sagt: Du, ich liebe dich, dich habe ich ge-
sucht, dich habe ich gemeint, fiir dich bin ich da, dir schenke ich mich (Mich!).

Das 1488t mich nicht nur mich als etwas Besonderes fiihlen, sondern es
1aBt mich etwas Besonderes sein, ndmlich der, zu dem Gott ,du“ gesagt hat
und der darum dieser ,Ich“ ist; ndmlich der, der einen Namen hat, der er
selbst ist.

Und wie erfahre ich dieses Ja der Liebe Gottes zu mir, das mich meinen
Namen, mein Ich, mein Je-ich-selbst-sein finden 148¢t?

Indem ich mich Gott 6ffne. Indem ich nicht auf mich schaue, sondern auf
Gott. Indem ich Gott iiber mich verfiigen lasse und so die Bedingungen
schaffe, dafl er mich lieben kann.

Denn die Liebe, die den anderen bejaht, 6ffnet sich damit zugleich der
Liebe des anderen, die mich bejaht. Das Wort ,,Ich bin da fiir Dich, mein
Gott“ ruft das andere Wort herbei: ,,Und ich bin da fiir dich, mein Sohn.*
Nicht als ob man Gott zur Liebe zwingen kénnte! Aber Gott liebt nur den,
der sich von ihm lieben 148t. Meine Bereitschaft ist die Bedingung dafiir,
dafd ich diese seine ungeschuldete, freie Liebe erfahre, die meiner Liebe seit
Ewigkeiten vorausgeht.

Indem ich Ja sage zu Gott, lasse ich Gott Ja sagen zu mir. Indem ich mich
Gott schenke, lasse ich Gott sich mir schenken. Hingabe und Annahme ge-
héren zusammen, bedingen einander, schlieen einander ein und lassen die
Liebe zu einem wechselseitigen Geben und Nehmen werden, zu einem
Schenken des Ich an das Du und zu einem Annehmen des Du durch das
Ich.

Das aber heifit: Hingabe und Annahme lassen die Liebe zum Wohnen
des einen im anderen werden.

Gott sagt mir nicht nur: Ich liebe dich. Sondern er vollzieht auch, was er
sagt. Er schenkt Sich mir und nimmt Wohnung in mir. ,A mi mismo le
daria® — mich selbst will ich ihm schenken. So 148t Johannes den Vater
sprechen?®,

Und zugleich nimmt er mein ,,Ich liebe Dich, mein Gott* an und ermog-
licht mir, mich Thm zu schenken und in Thm Wohnung zu nehmen. , Amada
en el Amado transformada“ — In den Geliebten hast du die Geliebte um-
gewandelt, singt Johannes'3, du, o dunkle Nacht, die du den Gott lieben-
den (und von Gott geliebten) Menschen den geliebten Gott finden und in
ihm wohnen lief}est.

In dem anderen zu leben, nicht nur fiir, nicht nur bei, sondern in dem
anderen zu sein, in ihn hineinverwandelt zu sein (,transformada“ — um-

12 Obras S. 1250, Romance 2.



Walter Repges 110

geformt): darin kommt der Liebende zum Ziel, dahin, wohin er gelangen
soll, wofiir er bestimmt ist, wo er sich vollendet, das aber heifdt: wo er sich
selbst findet.

Ist das maoglich, eine solche Gott in mir und mich in Gott wohnen las-
sende Vereinigung?™

Johannes sagt: diese Vereinigung, die das Morgengrauen der Ewigkeit
und das Ende der Nacht ankiindigt durch die vollkommene Liebe — er
nennt sie die von Braut (Seele) und Brautigam (Gott) gleicherweise er-
sehnte ,,mystische Vermadhlung® — sei schon in diesem Leben méglich, und
zwar deshalb, weil im tiefsten Grunde meiner Seele', dort, wo ich ganz
und nur ich selber bin, Gott anwesend ist'® und auf mich wartet!”.

Wenn ich mich also zuriickziehe auf mein letztes Selbst, dorthin, wohin
niemand gelangen kann aufler mir selbst, auch nicht meine eigenen Sinne,
Gefiihle und Leidenschaften und erst recht kein Auflenstehender (,en
parte, donde nadie parecia“ — dort, wo niemand erschien, heifit es im Lied
von der Dunklen Nacht), dann begegne ich dort Gott und kann sein Wort
der Liebe vernehmen, das mich bejaht, das mir Sein Leben schenkt und so
das meinige vollendet, das mich in Thm — meinem Bejaher — mich selbst und
damit meine Freiheit finden 143t

Denn Ich — Freiheit — Gott, sind, wie Johannes erfuhr, einander bedin-
gende, ja geradezu auswechselbare ,Begriffe® (es sind wahrlich mehr als
Begriffe!): das eine kann ohne das andere nicht sein, und wer das eine fin-
det, findet in dem einen und mit dem einen auch die beiden anderen.

Ich bin frei, wenn ich ganz ich selbst bin, und ich bin ganz ich selbst nur
vor Gott, wenn ich ganz Gott bin und Gott ganz vor, bei, in mir ist. Wer
Gott sucht, sucht sein Ich, und wer sein Ich sucht, sucht die Freiheit, so wie
der, der die Freiheit sucht, Gott selber sucht.

Der Weg zu Gott ist der Weg in die Freiheit®.

13 Obras, 528 und 1237 (Lied von der dunklen Nadht, Str. 5).

14 Zu den verschiedenen Arten der Vereinigung mit Gott vgl. E. Stein, a.a.0., 148 ff.

15 Teresa von Avila nennt ihn ,die siebte Wohnung® (Vgl. dazu E. Stein, a.a.0., 144).
18 ,Donde secretamente solo moras® — Wo du im geheimen nur wohnst, heifit es in der
~Lebendigen Liebesflamme* (Llama de amor viva, cancién IV, verso 3; Obras 1169 u.
1174). Vgl. Cdntico Espiritual, 1, 5 (Obras, 917): ,esencial y presencialmente est4 escon-
dido en el intimo ser del alma*” — er ist wesentlich und gegenwirtig verborgen im inner-
sten Sein der Seele.

17 Adonde me esperaba“ — wo er mich erwartete, heifit es im Lied von der Dunklen
Nacht.

18 ,Es gibt®, so erldutert Paul Varga die Botschaft des Johannes vom Kreuz (a.a.0., 88),
»cine Substanz der Seele (substancia del alma), eine Mitte der Seele (centro del alma),
die dem Menschen selber unbekannt ist und zu der er selber noch (obgleich er selber es
ist) unterwegs ist. Um diese eigene Mitte zu erreichen, gilt es denselben Weg zu gehen,
diesclben Bedingungen zu erfiillen, die notwendig sind, um Gott zu finden.*

1% Vgl. hierzu H. U. von Balthasar, a.a.0., 473.



Durch Liebe zur Freiheit 111

In dem Sich-6ffnen fiir Gott geht es also nicht nur darum, Gott Raum zu
geben in mir, sondern darum, mein eigenes Sein einzuholen, mein eigenes
Ich zu finden, ganz und endgiiltig ich selbst zu werden. Es geht ,um ein
héoheres Zu-sich-Kommen des Menschen“®®, um ,,die Selbsterlangung in der
stindigen Offnung zum Du Gottes“2:.

Von ihm, seinem Gott, und vor Gottes Angesicht erhilt der Mensch sein
Je-ich-selber-sein, jenes Ich-Gebeimnis, das er nur fiir sich bewahren und
an niemanden weitergeben kann, jenen Namen, den nach dem Wort der
Apokalypse (Offb 2, 17) niemand kennt aufler dem, der ihn empfangt®.
Darum ,kann der Mensch ohne Gott gar nicht er selbst sein.“2

Die Begegnung mit Gott, das Aufblicken zu Gott, das Gott-gegeniiber-
Stehen 148t also in doppelter Weise den Menschen sein Selbst finden.
Einerseits tragt die Begegnung mit Gott den Charakter der sich selbst ver-
gessenden, nur an das Du denkenden, hingebenden Liebe, in der sich das
Wesen des Menschen erfiillt, in der sich der Mensch selbst realisiert. Ande-
rerseits tragt sie den Charakter des ganz und nur dem geliebten Du Ge-
offnetseins; nur vom Du empfangt das Ich die Anrede, die es erst jetzt
vollkommen ,ich selbst* sein 1afit, die Anrede der Liebe, der Hingabe des
gottlichen Du an mich®.

Der Grund ist der, dafl der Mensch aus sich nicht so ist, wie er sein soll.
Er muf sich noch vollenden — sich, das heifit auch sein eigenes Selbst, seine
Freiheit. Auch dahin noch ist er unterwegs. Aber erst vor dem endgiilti-
gen, definitiven, absoluten Du Gottes findet er sein endgiiltiges, definitives
Selbst, sein Ich, seine Freiheit — jene Freiheit, die zu erlangen (- nicht zu
erobern, sondern im Sich-schenken lassen zu erlangen —) er geboren ist®.

Und weil der Mensch sein Ich, sein Selbst, seine Freiheit nur findet, in-
dem cr sich ganz dem absoluten Du Gottes hingibt und sich ganz dem ihm

20 P, Varga, a.a.0., 84.

2t P, Varga, a.a.0., Varga verweist dort in einer Anm. auch auf M. Schmaus, Kath. Dogm.
11/2, 67: ,Der Mensch kommt . . . im goéttlichen Du zu sich selbst . . .

22 Vgl. hierzu P. Varga, a.a.0., 99 f{.

28 Sp P. Varga, a.a.0., S. 106. Vgl. auch 107: ,Das Selbstsein (das Vollkommensein) des
Menschen 148t sich nur in Gott realisieren.“ Das Selbstsein des Menschen aber ist seine
Freiheit.

24 Fir beide — Gott und Mensch — gilt, was Johannes zur Erladuterung der 3. Strophe
seiner ,Liebesflamme® (Llama de amor viva) schreibt: ,Porque el verdadero amante
etonces esta contento cuando todo lo que él es en sf y vale y tiene y recibe lo emplea en
¢l amado.“ — Der wahrhaft Liebende ist erst dann zufrieden, wenn er alles, was er in
sich ist, kann, hat, erhilt, dem Geliebten hingibt. Vgl. Obras, a.a.0., S. 1134 (Llamas de
Amor Viva, III, 1).

2 Vgl. hierza auch die (iiber die Ansitze bei Johannes vom Kreuz selbst hinausgehenden)
Ausfithrungen iiber Ich, Freiheit und Person bei E. Stein, a.a.0., besonders 142—148, und
ihre Feststellung, ,dafl das Innerste (des Menschen) der Ort der vollkommensten Freiheit
ist* (a.a0., 145).



Walter Repges 112

seinerseits Du sagenden (und so zu seinem endgiiltigen Ich erweckenden)
Du Gottes 6ffnet?¢, und weil die Hingabe und das Sich-dem-andern-6ffnen
das Wesen der Liebe sind, darum ist — fiir Johannes — die Liebe zu Gott
der Weg zur Freiheit?.

IV. Frei in der Liebe zum Nachsten

Die Frage dringt sich auf, wo denn fiir Johannes der Nichste, der Mit-
mensch, der andere steht; ob es fiir ihn denn nur Gott und sein eigenes Ich
gibt und nichts weiter — den Néchsten nicht und nicht die Welt, in der wir
leben — und ob denn nicht die Liebe zum Néchsten auch die Freiheit bringt:
dem, der liebt, und dem, der geliebt wird?

Hans Urs von Balthasar ist nicht der erste, der auf das offenbare Fehlen
des ,sozialen Aspekts im Werk des Johannes hinweist und fragt: , Wo
bleibt im ganzen Werk Juans der Néchste? Wo ... die Liebe zum Bru-
der?“*® Schon Teresa selbst nahm Anstof} daran, dafl Johannes sich so ein-
seitig nur auf das personliche Gottesverhiltnis des einzelnen Menschen
beschrankte, ohne die Welt (und das Heil dieser Welt!) mit darin einzube-
zichen: ,Es wiirde uns teuer zu stehen bekommen, konnten wir Gott nur
suchen, wenn wir der Welt ginzlich abgestorben sind ... Gott bewahre
mich vor Leuten, die so geistlich sind, daf§ sie nichts anderes wollen als die
vollkommene Beschauung . . .“2®

So nimmt es nicht wunder, daf} Aragon, der ,im ,Fou d’Elsa‘ (Elsas
Narr) Johannes vom Kreuz cines sciner schénsten Gedichte widmet“®,
dieses Gedicht einmiinden 148t in das fiinfmal wiederholte , Jean de la
Croix je te demande“ — Johannes vom Kreuz, ich frage dich, worauf er
keine Antwort weifl als die, die Johannes ihm verweigert:

26 Vgl. hierzu auch Thomas Merton, Der heilige Johannes vom Kreuz in: Clare Boothe
Luce, Heilige fiir heute, Recklinghausen 1953, 306 ff, hier 316: , Johannes vom Kreuz. ..
macht uns uns selbst zugénglich, indem er unscre Herzen in ihren Tiefen fiir Gott 6ffnet.*
% Man kann die Lehre des Johannes vom Kreuz auch so zusammenfassen: Ich bin desto
freier, je mehr ich ich selbst bin. Ich bin desto mehr ich selbst, je mehr ich Gott meinen
Gott sein lasse. Ich lasse Gott desto mehr meinen Gott sein, je mehr ich ihn liebe, mich
ihm ganz und vorbehaltlos hingebe und dadurch mich ihm 6ffne, damit Er — was Sein
Waunsch seit Erschaffung der Welt ist — Sich ganz und vorbehaltlos mir hingeben kann.
Ich bin also desto freier, je mehr ich Gott liebe. Die Liebe zu Gott, die der erméglichende,
ihr Einlaf gewdhrende Grund fiir die Liebe Gottes zu mir ist, ist der Weg zur Freiheit.
28 H. U. von Balthasar, a.a.0., 526.

» Obras de S. Teresa, ed. Silverio, Bibl. mist carm. (1919-1924), VI, 67. Hier zitiert
nach Otger Steggink, Erfahrung und Realismus bei Teresa von Avila und Johannes vom
Kreuz, Diisseldorf 1976, 124.



Durch Liebe zur Freiheit 113

Car la réponse est de ce monde

a la question que je suis

Qui s’en écarte se perd et ne trouve

Que I'abime au bout du raccourrei
quand la réponse est en ce monde-ci
Dans ce monde-ci

Pamour et Paccomplissement de ’homme
Jean de la Croix®.

Aus dieser Welt ist die Antwort

Auf die Frage, die ich bin.

Wer ihr ausweicht, verliert sich und findet nur

Den Abgrund am Ende des Wegs.

Wenn die Antwort aus dieser Welt ist:

In dieser Welt, Johannes, liegt die Antwort:

Sie ist der Ort der Liebe und der Vollendung der Menschen.

Man kann auf diese Fragen, Bedenken und Vorwiirfe antworten — wie
Edith Stein es tut®* — durch den Hinweis auf seine tatsdchlich geiibte Néach-
stenliebe. Man kann auch darauf verweisen, daf} es die Liebe zu den ,See-
len“® war, die Johannes die ausfiihrlichen Kommentare zu seinen als
Zeugnis unmittelbaren Erlebens aufgezeichneten Gedichten schreiben liefR.
Und schlieflich kann man auf seine eigene Betonung des Wertes und der
Notwendigkeit der Nachstenliebe als Schule der Liebe zu Gott aufmerk-
sam machen: , Je mehr die Liebe (gegen den Nichsten) zunimmt, desto
mehr wachst auch die Gottesliebe.“34

Aber all das ist nicht die eigentliche Antwort des Johannes. Auch nicht
seine Bemerkung, daf} ein Leben in Zuriickgezogenheit und Einsamkeit
schon in sich selbst Dienst an den Seelen® und ,ein wenig dieser lauteren

3 So das Urteil von Roger Garaudy. Vgl. Garaudy, Metz, Rahner, Der Dialog oder An-
dert sich das Verhdltnis zwischen Katholizismus und Marxismus?, Rowohlt-Taschenbuch
944 A, Reinbek bei Hamburg 1966, 83.

31 Aragon, Le Fou d’Elsa, Poéme, Paris 1963, 355.

3 Vgl. E. Stein, a.a.0., 264: ,Und sein ganzes Leben ist ein Leben der Licbe: innigste
Verbundenheit mit den ndchsten Angehdrigen in der Liebe zu Gott; selbstvergessene, hin-
gebende Firsorge fiir die Kranken, viterliche Giite gegeniiber den Untergebenen, uner-
miidliche Geduld mit Beichtkindern jeder Art...“

3% So E. Stein, a.a.0., 194.

3 Zitiert nach E. Stein, a.a.0., 84. Vgl. Vgl. auch ebd. 252: ,Zwei Dinge. .. dienen der
Seele als Fliigel, um sich zur Vereinigung mit Gott zu erheben — das aufrichtige Mit-
leid mit dem Tode Jesu und mit den Néachsten.” (Auf spanisch auch zitiert bei P. Varga,
a.a.0, 142, Anm. 119).

35 Nach O. Steggink, a.a.0., 100.



Walter Repges 114

Liebe ... vor Gott und ... fiir die Kirche von gréflerem Nutzen als alle
anderen Werke zusammen® ist3®,

Seine eigentliche Antwort ist vielmehr die Feststellung, dafl nur der die
Welt richtig sieht und richtig liebt, der sie so sieht und so liebt, wie sie ist:
geschaffen vom Vater, heimgeholt vom Sohn, dazu bestimmt, in Gott und
durch Gott ihre Vollendung zu finden. Sein Weg zur Nachstenliebe ist der:
mit den Augen Gottes die Welt erkennen und nicht mit den Augen der
Welt Gott, mit dem Herzen Gottes die Welt lieben und nicht mit dem
Herzen der Welt Gott. Gott zu finden hilft ihm, die Welt zu finden und zu
verstehen und zu lieben®.

Und darum, weil erst mit dem Erwachen des gottlichen Du im Innersten
des Herzens die Welt in ihrer ganzen Schonheit — und ihrer richtigen Rela-
tion — miterwacht, darum sagt Johannes: , Je mehr sich einer von den Krea-
turen loslost, um so mehr Freude und Annehmbarkeiten findet er an
ihnen . . ., in der LSsung von den irdischen Giitern erhilt man eine wahre
Einsicht und versteht die Wahrheiten recht, die sie betreffen, sowohl vom
natiirlichen wie vom tibernatiirlichen Standpunkt aus.“38

Johannes hat die Welt nicht verachtet. Er hat nur den einzig méglichen
Weg gewiesen, in dieser Welt diese Welt zu finden. Die Einsamkeit, die er
predigte, ist die nur in dieser Welt zu realisierende Einsamkeit mit Gott im
Glauben. ,Indem man diese Einsamkeit verwirklicht, realisiert man seine
eigene, typisch irdische Existenz inmitten der Welt. Diese ,Flucht’ von der
Welt fiihrt und verhilft zu der Wahrheit dieser Welt. Es ist jenes Verlas-
sen seiner selbst, in dem man sich selbst erst wirklich findet.“s?

Das ist Johannes vom Kreuz: ,durch Gott die Geschdpfe zu erkennen
und nicht durch die Geschopfe Gott*!4

Warum also spricht Johannes immer von Gott und nie vom Nichsten?
Weil er davon iiberzeugt war, dafl das Ubernatiirliche der Sinn und darum
der Schliissel des Natiirlichen ist. Weil er sah, dafl die Gottesliebe die not-
wendige Voraussetzung fir die Néchstenliebe ist. Weil er erfahren hatte,

3 Zitiert nach P. Varga, a.a.0., 142. Vgl. auch W. Nigg, a.a0., 309.

37 Vgl. hierzu H. U. von Balthasar, a.a.0., 517

3 Zitiert nach H. U. von Balthasar, a.a0., 502, Vgl. P. Varga, a.a.0., 131 {.: ,Wer an
dem Schein der Welt haften bleibt, erfafit nie die Wahrheit der Welt.“ In seinem ,Auf-
stieg zum Berge Karmel® schreibt Johannes: ,Er (der Mensch) wird sich mehr frenen und
erfrischen an den Geschopfen, die er nicht zu eigen besitzt, als einer, der sich als Besitzer
daran klammert und dem die Sorge, gleich einer Schlinge, den Geist an die Erde fesselt
und die Weite des Herzens verengt. Auch erwirbt er durch den Verzicht auf die Dinge ein
klares Verstindnis fiir sie. Er begreift ihr wahres Wesen, sowohl der Natur wie der Uber-
natur nach...* (Subidae del Monte Carmelo, 1ib 111, cap XX, 2; Obras, 714. Hier iiber-
setzt nach P. Varga, a.a.0., 127).

30 So P. Varga, a.a0., 127.

40 Zitiert nach P. Varga, a.a0., 181.



Durch Liebe zur Freiheit 115

daf} der, der den Weg zu Gott im Glauben gefunden hat, damit den Weg
zu allem gefunden hat.

Weder Nachstenliebe als blofles Mittel zur Gottesliebe noch Gottesliebe
als blofles Mittel zur Néchstenliebe (Gott hat seinen Sinn in sich, sonst ware
er nicht Gott, und er mufl um seiner selbst willen geliebt werden), sondern:
Nichstenliebe als Frucht der Gottesliebe, Hingabe an die Welt als Frucht
der Hingabe an Gott, Aktion als Frucht der Kontemplation*!. Denn, so sagt
Johannes selbst®?, ,la compasién de los préjimos tanto més crece cuanto
mas el alma se junta con Dios por amor” — je grofler die Liebe zu Gott ist,
desto grofler ist auch die Liebe zum Nachsten®.

Vielleicht geh6rt Johannes zu den ,grandes simplificateurs du monde*
(den grofRen Vereinfachern der Welt)*. Vielleicht hat er auch nur geschrie-
ben fir die, die sich Gott was kosten lassen wollen®. Vielleicht hat er auch
tatsachlich ,,die wahre Tragweite der Geschichtlichkeit nicht verstanden®,
die doch ,den Sinn des Lebens auf Erden in sich zu bergen scheint.“4¢

Sicherlich aber reprasentiert er, der ,felsenfest davon iuiberzeugt war,
dafd nur die Liebe zu Gott im Leben wirklich Wert hat“4?, ein ,,Charisma
im Gnadenhaushalt des mystischen Leibes“®, das Bewunderung, Anerken-
nung und Dankbarkeit heischt und auf das die Kirche, die ihn (1926) zu
ihrem Lehrer erhob, nicht verzichten kann.

11 Vgl. dazu P. Varga, a.a.0., 140 ff. Varga zitiert (S. 142) H. U. von Balthasar: ,Wer
aber Gottes Antlitz nicht aus der Kontemplation kennt, wird es in der Aktion nicht wie-
dererkennen, selbst dann nicht, wenn es ihm aus dem Antlitz der Erniedrigten und Belei-
digten entgegenleuchtet.”

42 Dictamen 10. Bei P. Varga zitiert auf S. 142, Anm. 119, und bei E. Stein auf Seite 252.
Vgl. auch E. Stein, a.a.0., 84 ,ebenso steigert sich mit der Gottesliebe auch die Liebe zum
Nichsten.”

43 Und von dieser Nadstenliebe gilt sein Wort, dafl wie die Gottesliebe die Nichsten-
licbe, so auch die Nichstenliebe die Gottesliebe wachsen macht: ,cuanto més crece este
amor, tanto més crece el de Dios, y cuanto mas el de Dios, tanto mas este des préjimo.
Porque del que es en Dios es una misma la razén y una misma la causa® — Je mehr diese
Liebe wichst, desto mehr wichst auch die Liebe Gottes, desto mehr die Nichstenliebe.
Denn dem, der in Gott ist, ist Grund und Ursache dasselbe. (Obras, 720. Subida del Mon-
te Carmelo, lib. 111, cap. XXIII, 1.)

44 So H. Delacroix, Etudes d’hist. et de psych. du mysticisme, 1908, P. I11. (H. U. von
Balthasar verweist darauf a.a.O., 493, Anm. 124.)

4% Vgl. W. Nigg, a.a.0., 292.

16 P Varga, a.a.0., 185 1.

47 Kate O'Brien, Therese von Avila, Portrit einer Heiligen, Heidelberg 1954, 139.

48 So H. U. von Balthasar, a.a.0., 529.





