
Walter Repges 102 

worfen worden sei. Wir tun dies meist ab als Geziere. Das kann es bei 
uns sein. Wir sollten dafür weniger ein mitleidig-spöttisches Lächeln, 
sondern ein Erschrecken übrig haben vor den möglichen Abgründen, die 
sich im Menschen auf tun, der sich nicht des Kreuzes, sondern seiner Selbst- 
herrlichkeit rühmen will. Hören wir dazu Bonaventura in seinem Lignum 
vitae, dem •Lebensbaum": •Stolzes Menschenherz, du fliehst die Schmach 
und trachtest nach Ehrung! Beachte nun, wer der ist, der dort einherschrei- 
tet wie ein König gewandet und doch schmacherfüllt wie der verachtetste 
Knecht! Er ist dein König und dein Gott! ... Wehe und abermals wehe 
denen, die vor diesem leuchtenden Spiegel der Demut von Stolz aufge- 
bläht sind! ,Sie verspotten den Sohn Gottes aufs neue' (Hebr 6, 6), der um 
so höher von den Menschen erhoben werden müßte, je tiefer er sich für 
die Menschen erniedrigt hat."17 Die Erinnerung an das Leiden des Herrn 
ist für den alten und christusfernen Menschen, der in uns noch immer 
schlummert, ein •gefährliches" Unterfangen18. 

17 Bonaventura, Der Lebensbaum, übers, v. A. Aswerus, Zürich u.a. 1961, 32 f. (cf. BAC 
9,297; LVn. 25). 
18 Vgl. z. B. J. B. Metz, Zukunft aus dem Gedächtnis des Leidens: Concilium 8 (1972), 
399-407. 

Durch Liebe zur Freiheit 

Der Weg des heiligen Johannes vom Kreuz 

Walter Repges, Wachtberg-Villiprott 

Mit Gewalt hatten sie ihn, den Reformator des Karmeliterordens und 
Schüler der großen Teresa, im Dezember 1577 aus Avila verschleppt und 
gebunden nach Toledo verbracht, wo er fast neun Monate in einem finste- 
ren, engen, muffigen Kellerloch verbringen sollte, aus dem er nur heraus- 
geführt wurde, um von seinen •Brüdern" - den Gegnern der Reform • 
gegeißelt zu werden, und wo man ihm außer Wasser und Brot alles, sogar 
den Sakramentenempfang verweigerte. Und hier, im verlassenen Kerker 



Durch Liebe zur Freiheit 103 

von Toledo, singt er, der Gefangene, sein Lied der Freiheit, •einer Frei- 
heit, die nicht in Ketten gelegt werden kann: der Freiheit der Liebe"1: 

En una noche oscura, 
con ansias en amores inflamada, 
oh dichosa Ventura! 
sali sin ser notada, 
estando ya mi casa sosegada. 

Es war in dunkler Nacht. 
Ich brannt' vor Liebeswehen. 
- O Glück, das selig macht! - 
Entwich ich ungesehen 
Und ließ mein Haus in Ruhe stehen.2 

Das ist seine Botschaft: Es gibt einen Ausweg. Er führt zu unaussprech- 
lichem Glück. Und diesen Ausweg weist die Liebe, jene Liebe, die brennt, 
auch wenn, nein: gerade wenn alles andere in der Welt in Finsternis und 
Todesschatten gehüllt ist. 

I. Frei durch Sich-frei-machen 

Freiheit, das heißt für Johannes zunächst Loslösung, Sich-frei-machen und 
Sich-frei-machen-lassen von allem, was mich mit Beschlag belegen möchte 
und so mein Freisein bedroht, Loslösung darum von aller Fremdbestim- 
mung. 

Es könnte jemand sagen, einer, der im Kerker von Toledo sitzt und nichts 
hat - nichts zu essen, zu trinken, zu sehen, zu hören; niemanden obendrein, 
mit dem er sprechen oder korrespondieren könnte -, kann leicht sagen, man 
müsse verzichten und nicht begehren, entsagen und nicht genießen, arm 
sein und nicht besitzen. Aber es ist etwas anderes, ob man sich gegen ein 
solches Los aufbäumt - und sich dadurch doch wieder dem Besitz ausliefert 
und sich ihm Untertan macht - oder ob man sein Beraubtsein annimmt. 

1 So Lucinio Ruano, in: Peter Manns (Hg.), Die Heiligen in ihrer Zeit, Band II, Mainz 
1966, 267. Vgl. auch ebd. S. 268: •Johannes und der Lehrer der vollkommenen Freiheit 
der Kinder Gottes". Und S. 269: •Seine Lieder ... bleiben für alle Zukunft Erbe der opti- 
mistischen und starken Seelen, die ... um ihre Freiheit kämpfen." 
2 Crisogno de Jesus (Hg.), Vida y Obras de San Juan de la Cruz, Bibliotheca de Autores 
Cristianos, Madrid 1946 (im Folgenden kurz •Obras" genannt), 528 (Subida del Monte 
Carmelo) und 1237 (Poesias I). Hier übersetzt nach Walter Nigg, Große Heilige, Zürich- 
Stuttgart 1947, 296. 



Walter Repgcs 104 

Johannes nahm es an. Und der innerlich bejahte Verzicht ließ ihn die 
•Reinigung" und •Läuterung" der Sinne - ihre •dunkle Nacht" - als not- 
wendige erste Stufe der Leiter, die hinaus ins Freie führt, erfahren. 

Denn nicht diese Welt ist das Zu-Hause der Seele - der Ort, an dem sie 
zu sich selbst kommen und damit frei werden kann - sondern Gott. Und 
Gott ist der unendlich andere, der Absolute, der nur im Übersteigen alles 
Vorläufigen gefunden werden kann. Nichts in dieser Welt zu begehren ist 
der Weg, um in Gott alles zu finden. 

•Bewahren Sie", so schreibt er der Priorin des neu begründeten Klosters 
zu Cordoba, •aufs gewissenhafteste den Geist der Armut und der Ver- 
achtung alles Irdischen und beschäftigen Sie sich mit Gott allein, sonst er- 
wachsen Ihnen, wie Sie wissen, tausenderlei geistige und zeitliche Bedürf- 
nisse . .. Denn der Arme im Geist ist zufriedener und fröhlicher im Man- 
gel, weil er sein Alles auf das völlige Nichts gesetzt hat, und so bewahrt er 
in allem die Freiheit des Herzens. Glückseliges Nichts und glückselige Ver- 
einsamung des Herzens, die solche Kraft besitzen, sich alles zu unterwerfen, 
sich selbst aber keinem Ding zu unterwerfen und sich aller Sorgen zu ent- 
ledigen."3 

Sein Alles auf das völlige Nichts setzen! Alles gewinnen im alles Ver- 
lassen! Das ist die Devise des Heiligen und der Inhalt seiner beseligenden 
Erfahrung - oh dichosa Ventura! - O Glück, das selig macht! -, die er allen 
mitteilen möchte: 

Um dahin zu gelangen, daß du alles genießest, 
- darfst du in nichts Genuß suchen wollen. 
Um dahin zu gelangen, daß du alles besitzest, 
- darfst du in nichts etwas besitzen wollen. 
Um dahin zu gelangen, daß du alles bist, 
- darfst du in nichts etwas sein wollen. 
Um dahin zu gelangen, daß du alles weißt, 
- darfst du in nichts etwas wissen wollen.4 

Das ist der entscheidende Punkt: Die Welt kann dem Menschen nicht das 
geben, was er sucht - und was er braucht, um seine Erfüllung, seine Voll- 
endung, ja seine eigene Identität zu finden. Die Welt ist Verweis - und 
Versuchung, wenn sie sich an die Stelle dessen setzt, auf den sie verweist. 
Darum darf man ihr, will man sein Ziel erreichen, nicht verfallen. Darum 
3 Obras, 1224, Hier zitiert nach Edith Stein, Kreuzeswissenschaft. Studie über Johannes 
a Cruce, Louvain-Freiburg 1950, 246. 
4 Obras 565. (Subida del Monte Carmelo lib. I, cap. XIII, 6.) Eine deutsche Übersetzung 
bringt Hans Urs von Balthasar in seinem Buch: Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, 
Band II, Teil 2. Einsiedeln 1962, 478. Vgl. auch Paul Varga, Schöpfung in Christus nach 
Johannes vom Kreuz, Wiener Beiträge zur Theologie, Band XXI, Wien 1968, 79. 



Durch Liebe zur Freiheit 105 

darf man sich an nichts binden. Darum muß man sich frei halten von allem 
Geschöpflichen• •besitzen als besäße man nicht" (1 Kor 7, 30). •Denn die 
Gestalt dieser Welt vergeht." (1 Kor 7, 31) 

Dieses Entsagenmüssen, um nicht seine Freiheit preiszugeben, tut weh. 
Der Versuchung zu widerstehen, den dem Menschen wesentlichen, uner- 
sättlichen Durst an den trüben Quellen der Vergänglichkeit zu stillen, ist 
schwer. Vollziehen zu müssen, daß das Ziel überweltlich, jenseitig und dar- 
um von uns aus unerreichbar • und daß es dennoch notwendig ist, daß der 
Weg der Weg der Selbstaufgabe und des Nicht-mehr-weiterkönnens und 
Dennoch-immer-weiter-müssens ist, daß das Nein, das Nichts, der Tod der 
Abgrund ist, in den man sich stürzen muß, bedeutet unermeßliche Qual. 

Aber das Über-sich-hinaus-wollen und zugleich Nicht-über-sich-hinaus- 
können ist der Schöpfung inhärent, weil sie dazu bestimmt ist, von der 
Knechtschaft der Vergänglichkeit befreit zu werden und in der Freiheit und 
Herrlichkeit des unvergänglichen Gottes ihre Erfüllung zu finden (vgl. 
Rom 8, 21). Über den Abgrund zwischen dem ewigen Gott und dem zeit- 
lichen Geschöpf führt aber kein Weg außer dem weglosen Weg des Todes, 
der Leere, des Nichts. 

Wer Gott sehen will, muß sterben, zitiert Johannes5 aus dem Alten Bund 
(Ex 33, 20) und stellt uns als Symbolgestalt des Menschseins und Leiden- 
müssens, das mit dem Geschaffensein (wegen der Berufung zum Unend- 
lichen) notwendig verbunden ist, den frommen Dulder Hiob vor: ihn ließ 
Gott nicht, wie seine Freunde fälschlicherweise annahmen, seiner Sünden 
wegen leiden, sondern um ihn in seine Nähe zu versetzen, um ihn zu sich 
zu erheben. Deshalb sagt Hiob zwar: •Wenn du dich zu mir hinkehrst, 
dann quälst du mich." Aber er fügt hinzu: •auf wunderbare Weise" (Hiob 
10, 16). Gottes Nähe tut weh, weil es die Nähe des überhellen Lichtes ist, 
demgegenüber alles andere als Nacht erscheint, aber als Nacht, die der 
Mantel des ganz anderen Lichtes wird. Darum ist die Nacht, in die Gott 
uns stößt, eine Nacht voll Glück (•noche dichosa" - glückliche Nacht, nennt 
Johannes sie in seinem Lied von der Dunklen Nacht). Der Schmerz hört 
auf, ein Hindernis zum Glück zu sein. Das Leiden wird zum Ort der Gott- 
begegnung. 

Mehr noch als Hiob ist Jesus diesen der Schöpfung aufgegebenen Weg 
zu Gott gegangen. Er, der in allem - außer der Sünde - uns gleich gewor- 
den ist, hat auch das Leid und das dem Tode Ausgeliefertsein der Welt 
getragen und seinen Tod das Tor zum Leben werden lassen. 

Leidenmüssen ist jetzt nicht mehr nur das Tragen des Schicksals der 
Schöpfung, sondern es ist Nachfolge Christi; Nachfolge dessen, der, indem 
er Mensch wurde, sich der Mehrheit vermählte und, indem er starb, die 
5 Obras, 589 (Subida del Monte Carmelo, lib. II, cap. VII, 4). 



Walter Repges 106 

Menschheit erlöste: sie heimholte zu Gott, ihr den Weg bahnte zu Gott, 
ihren Weg des Sterbenmüssens endgültig den Weg zu Gott sein ließ. 

Er, Jesus, ist der Schlüssel, die Antwort auf alle Fragen, die •Offen- 
barung jenes Geheimnisses, das seit ewigen Zeiten unausgesprochen war" 
(Rom 16, 25). Er ist das •seit Schöpfung der Welt geschlachtete Lamm" 
(Offb 13, 8), das hierzu schon vor Grundlegung der Welt ausersehene 
Lamm ohne Fehl und Makel (1 Petr 1, 19 f.). Er ist der Erstgeborene der 
ganzen Schöpfung (Kol 1, 15). 

Und zum Vater kommt niemand außer durch den Sohn, der gesagt hat: 
•Der Menschensohn hat nichts, wo er sein Haupt hinlegen kann." (Mt 
8, 20) •Wer zu mir gehören will, der verleugne sich selbst, nehme sein 
Kreuz auf sich und folge mir nach. Denn wer sein Leben retten will, wird 
es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird es ge- 
winnen." (Mt 16, 24 f.) •Wer nicht allem entsagt, was er - mit dem Ver- 
langen6 - besitzt, kann mein Jünger nicht sein." (Lk 14, 33) 

Johannes will dem Herrn nachfolgen - und er will, daß auch andere ihm 
nachfolgen. Denn •wer das Kreuz Christi nicht sucht, sucht auch nicht die 
Herrlichkeit Christi"7. Darum mahnt er: •Harren Sie aus in... Selbst- 
verleugnung und Geduld... Besteht unser Leben nicht in der Nachahmung 
dessen, der erniedrigt und gekreuzigt wurde, so hat es keinen Wert."8 

II. Frei durch Lieben 

Der erste Schritt auf dem Wege zu Gott, der der Weg in die Freiheit ist, 
war das Nein, die Entsagung, das Kreuz. •Sali", singt Johannes: ich ent- 
wich, ich riß mich los, ich wurde frei von aller Habe, die den, der sie zu 
haben vermeint, selber hat, frei auch von aller Angst (•dejando mi cui- 
dado" - verschwunden war die Angst) vor den Dunkelheiten des Lebens, 
die Nacht zwar sind, aber Nacht, die zum Führer wird (•oh noche que 
guiaste" • o Nacht, die du den Weg wiesest). 

Der zweite Schritt ist das Ja zu dem innersten Sehnen des von allem 
Äußeren entblößten und ganz auf sich selbst zurückgeworfenen Herzens. 
•Sin otra luz y guia sino lo que en el corazon ardia" - Ohne anderes Licht 
und andere Führung als die, die im Herzen brannte. Kein anderes Licht 

6 Diesen erläuternden Zusatz macht E. Stein, a.a.O., 41, und Johannes macht ihn selbst, 
indem er schreibt: •El que non renuncia todas las cosas que con la voluntad posee, no 
puede ser mi discipulo" • Wer nicht allen Dingen entsagt, die er mit Willen besitzt, 
kann nicht mein Jünger sein (Obras, 541; Subida del Monte Carmelo, lib. I, cap. V, 2). 
7 Obras, 1200 (Puntos de Amor, 23). Hier zitiert nach der Übersetzung von E. Stein, a.a.O., 
250. 
8 Obras, 1230 (Brief an Mutter Ana de Jesus in Segovia; hier übersetzt in Anlehnung an 
E. Stein, a.a.O., 247). 



Durdi Liebe zur Freiheit 107 

und keinen anderen Führer will er kennen als sein eigenes Herz, sein 
suchendes, sein fragendes, sein Herz, das sich an den, der Zielpunkt seines 
Suchens und Fragens ist, verschenken will, sein Herz, das nichts mehr ge- 
nießen, nichts mehr besitzen, nichts mehr sein und nichts mehr wissen will - 
•estando ya mi casa sosegada" - und ließ mein Haus in Ruhe stehen! -, 
vielmehr sich aus-sprechen, sich auf sein einziges Ziel zubewegen, sich vor- 
behaltlos hingeben will. 

Johannes beschreibt dieses Feuer der Sehnsucht, das um so heller brennt, 
je mehr die Seele von allem Haben befreit ist, so wie Holz um so heller 
brennt, je mehr es von aller Feuchtigkeit befreit ist. 

Es ist erstens der Glaube, jener Glaube, der zwar Nacht des Geistes be- 
deutet - dunkler und schmerzhafter noch als die Nacht der Sinne -, absolute 
Leere, reine Empfänglichkeit, der aber gerade im Hintersichlassen alles 
Wissens, aller Gedanken und aller Vernunftvorstellungen zum Führer 
wird, der frei macht für das Unbegreifliche und den Geist beschenkt •de 
un entender no entendiendo toda sciencia transcendiendo" - mit einem 
Verstehen, das über das Verständnis hinausgeht und alles Wissen über- 
steigt9. Denn er - der Glaube - verlagert alle Wahrheitskriterien aus dem 
verstehen wollenden und nicht verstehen könnenden Ich in das ewige Du, 
das allein die Glaubenssehnsucht, diesen Ur-wunsch des Menschen erfül- 
len kann. Er gebietet darum das Übersteigen alles Geschöpflichen und das 
Sich-Hineinbegeben in den, der das Jenseits alles Geschöpflichen ist. Es 
ist das •credere in Deum", das Glauben in Gott hinein, das das •credere 
Deum", das Glauben an Gottes Dasein, und das •credere Deo", das Glau- 
ben an Gottes Wort und Gott Vertrauen, weit überholt. 

Dieses Feuer, •que en el corazon ardia" - das im Herzen brannte, ist 
zweitens die Hoffnung, die unter Verzicht auf jedes rückgreifende Ge- 
denken an weltlich tröstende Inhalte und Motive unablässig nur nach vorne 
schaut und alles von dem Nicht-Ich, der Nicht-Welt, dem Nicht-Geschaffe- 
nen erwartet, von dem, den man nicht •haben", der aber selbst sich (und in 
sich alles) schenken kann. 

Es ist schließlich - hinter allem und über allem und in allem - die Liebe. 
Die Liebe ist •die geheime Leiter", die die Seele von Stufe zu Stufe zu 

Gott emporsteigen und so den Weg ins Freie finden läßt10. Sie ist das Feuer, 
das die Seele mit brennender Sehnsucht nach Gott erfüllt, wie gleich die 
erste Strophe des Liedes von der Dunklen Nacht verkündet: •Con ansias 
en amores inflamada" - von Liebessehnsucht entflammt. Sie ist der tra- 

9 Obras, 1244 (Poesias IV, 3). W. Nigg übersetzt (a.a.O., 306): •Durch ein Verständnis, 
ledig der Gedanken • Hoch über allen Wissens Schranken." 
10 •Esta escala de amor" • Diese Treppe der Liebe, schreibt er in seinem Kommentar. 
{Obras, 846, Noche oscura dem alma, Hb. II, cap. XIX. 



Walter Repges 108 

gende Grund des Glaubens und der Hoffnung, denn die Liebe ist es, die 
alles glaubt, die alles hofft- und die niemals aufhört (1 Kor 13, 7 f.). Und 
diese glaubend hoffende Liebe läßt die Seele sich selber übersteigen und 
ihr ganzes Sein dem übergeben, den sie liebt: dem nur dem Liebenden zu- 
gänglichen Gott. 

Diese sich hingebende Liebe macht frei. Wer sich liebend verschenkt, 
findet sich, weil er das vollzieht, wozu er ist. Sich selbst in die Hand zu neh- 
men und sein Selbst zu verschenken, bedeutet, Ja zu sagen zu sich selbst als 
einem Glaubenden, Hoffenden und Liebenden. Sich selbst zu verschenken - 
sein Ich dem Du zu übergeben -, ist Selbstrealisierung. Entspricht doch eine 
solche Tat dem innersten Bedürfnis des Menschen, der ist, •um zu", der ein 
•auf-hin", ein sich immer wieder übersteigen Wollender und sich immer 
wieder übersteigen Müssender ist. Die Ek-stasis - so lebt und lehrt Johan- 
nes -, das Heraustreten aus sich, läßt den Menschen tun, was er ist, und 
tun, was er soll, läßt ihn sein Wesen vollziehen und seinen Sinn finden, 
läßt ihn zu sich selbst kommen, macht ihn frei. 

Je mehr man sich verschenkt, desto mehr findet man sich. Je mehr man 
liebt, desto mehr wird man frei. Darum ist die Liebe - nicht das Denken - 
das Höchste, was ein Mensch leisten kann, und das Wichtigste sowohl für 
seine eigene Seinsvollendung als auch für die Vollendung der Schöpfung 
überhaupt und die Verherrlichung des Schöpfers11. 

III. Frei durch Geliebtwerden 

Freiheit heißt nicht nur: sich loslösen und frei machen von aller Fremd- 
bestimmung. 

Freiheit heißt auch nicht nur: sich realisieren in dem Sich-Aussprechen, 
in der Hingabe, in dem Sich-Verlieren an das Du. 

Freiheit heißt auch: angesprochen werden, das mich meinende Du eines 
anderen vernehmen, erfahren, daß ein anderer Ja sagt zu mir. 

Lieben macht frei. Aber nicht minder frei macht das Geliebtwerden, das 
Vernehmen des Wortes der Liebe, welches mir sagt: ich meine dich, nicht 
deine Taten oder Eigenschaften oder irgend was, was du hast, sondern das, 
was du bist, nein, der du bist, dich, dein Ich, dich selbst. 

Gott zu lieben macht frei. Aber erst recht macht frei, Gottes Liebe zu er- 
fahren, von Gott ernstgenommen zu werden, von Gott zu vernehmen, daß 
man einer ist, der für Gott zählt; für Gott, den Schöpfer, den Seins-Ver- 

11 Vgl. Obras, 1030 (Cäntico Espiritual, Vorbemerkung zu Str. 29): •Ein Funken reiner 
Liebe ist kostbarer vor Gott, nützlicher für die Seele und segensvoller für die Kirche als 
alle anderen Werke zusammengenommen, wenn es auch den Anschein hat, als tue man 
nichts." (Hier übersetzt nach E. Stein. a.a.O., 232 f.). 



Durch Liebe zur Freiheit 109 

leiher, dessen Wort die Welten schuf, dessen Wort auch mich geschaffen 
hat und dessen Wort mir nun sagt: Du, ich liebe dich, dich habe ich ge- 
sucht, dich habe ich gemeint, für dich bin ich da, dir schenke ich mich (Mich!). 

Das läßt mich nicht nur mich als etwas Besonderes fühlen, sondern es 
läßt mich etwas Besonderes sein, nämlich der, zu dem Gott •du" gesagt hat 
und der darum dieser •Ich" ist; nämlich der, der einen Namen hat, der er 
selbst ist. 

Und wie erfahre ich dieses Ja der Liebe Gottes zu mir, das mich meinen 
Namen, mein Ich, mein Je-ich-selbst-sein finden läßt? 

Indem ich mich Gott öffne. Indem ich nicht auf mich schaue, sondern auf 
Gott. Indem ich Gott über mich verfügen lasse und so die Bedingungen 
schaffe, daß er mich lieben kann. 

Denn die Liebe, die den anderen bejaht, öffnet sich damit zugleich der 
Liebe des anderen, die mich bejaht. Das Wort •Ich bin da für Dich, mein 
Gott" ruft das andere Wort herbei: •Und ich bin da für dich, mein Sohn." 
Nicht als ob man Gott zur Liebe zwingen könnte! Aber Gott liebt nur den, 
der sich von ihm lieben läßt. Meine Bereitschaft ist die Bedingung dafür, 
daß ich diese seine ungeschuldete, freie Liebe erfahre, die meiner Liebe seit 
Ewigkeiten vorausgeht. 

Indem ich Ja sage zu Gott, lasse ich Gott Ja sagen zu mir. Indem ich mich 
Gott schenke, lasse ich Gott sich mir schenken. Hingabe und Annahme ge- 
hören zusammen, bedingen einander, schließen einander ein und lassen die 
Liebe zu einem wechselseitigen Geben und Nehmen werden, zu einem 
Schenken des Ich an das Du und zu einem Annehmen des Du durch das 
Ich. 

Das aber heißt: Hingabe und Annahme lassen die Liebe zum Wohnen 
des einen im anderen werden. 

Gott sagt mir nicht nur: Ich liebe dich. Sondern er vollzieht auch, was er 
sagt. Er schenkt Sich mir und nimmt Wohnung in mir. •A mi mismo le 
daria" - mich selbst will ich ihm schenken. So läßt Johannes den Vater 
sprechen12. 

Und zugleich nimmt er mein •Ich liebe Dich, mein Gott" an und ermög- 
licht mir, mich Ihm zu schenken und in Ihm Wohnung zu nehmen. • Amada 
en el Amado transformada" - In den Geliebten hast du die Geliebte um- 
gewandelt, singt Johannes13, du, o dunkle Nacht, die du den Gott lieben- 
den (und von Gott geliebten) Menschen den geliebten Gott finden und in 
ihm wohnen ließest. 

In dem anderen zu leben, nicht nur für, nicht nur bei, sondern in dem 
anderen zu sein, in ihn hineinverwandelt zu sein (•transformada" - um- 

12 Obras S. 1250, Romance 2. 



Walter Repges 110 

geformt): darin kommt der Liebende zum Ziel, dahin, wohin er gelangen 
soll, wofür er bestimmt ist, wo er sich vollendet, das aber heißt: wo er sich 
selbst findet. 

Ist das möglich, eine solche Gott in mir und mich in Gott wohnen las- 
sende Vereinigung?14 

Johannes sagt: diese Vereinigung, die das Morgengrauen der Ewigkeit 
und das Ende der Nacht ankündigt durch die vollkommene Liebe - er 
nennt sie die von Braut (Seele) und Bräutigam (Gott) gleicherweise er- 
sehnte •mystische Vermählung" - sei schon in diesem Leben möglich, und 
zwar deshalb, weil im tiefsten Grunde meiner Seele15, dort, wo ich ganz 
und nur ich selber bin, Gott anwesend ist16 und auf mich wartet17. 

Wenn ich mich also zurückziehe auf mein letztes Selbst, dorthin, wohin 
niemand gelangen kann außer mir selbst, auch nicht meine eigenen Sinne, 
Gefühle und Leidenschaften und erst recht kein Außenstehender (•en 
parte, donde nadie parecia" - dort, wo niemand erschien, heißt es im Lied 
von der Dunklen Nacht), dann begegne ich dort Gott und kann sein Wort 
der Liebe vernehmen, das mich bejaht, das mir Sein Leben schenkt und so 
das meinige vollendet, das mich in Ihm - meinem Bejaher - mich selbst und 
damit meine Freiheit finden läßt18. 

Denn Ich - Freiheit - Gott, sind, wie Johannes erfuhr, einander bedin- 
gende, ja geradezu auswechselbare •Begriffe" (es sind wahrlich mehr als 
Begriffe!): das eine kann ohne das andere nicht sein, und wer das eine fin- 
det, findet in dem einen und mit dem einen auch die beiden anderen. 

Ich bin frei, wenn ich ganz ich selbst bin, und ich bin ganz ich selbst nur 
vor Gott, wenn ich ganz Gott bin und Gott ganz vor, bei, in mir ist. Wer 
Gott sucht, sucht sein Ich, und wer sein Ich sucht, sucht die Freiheit, so wie 
der, der die Freiheit sucht, Gott selber sucht. 

Der Weg zu Gott ist der Weg in die Freiheit19. 

13 Obras, 528 und 1237 (Lied von der dunklen Nacht, Str. 5). 
14 Zu den verschiedenen Arten der Vereinigung mit Gott vgl. E. Stein, a.a.O., 148 ff. 
15 Teresa von Ävila nennt ihn •die siebte Wohnung" (Vgl. dazu E. Stein, a.a.O., 144). 
16 •Donde secretamente solo moras" • Wo du im geheimen nur wohnst, heißt es in der 
•Lebendigen Liebesflamme" (Llama de amor viva, cancion IV, verso 3; Obras 1169 u. 
1174). Vgl. Cäntico Espiritual, I, 5 (Obras, 917): •esencial y presencialmente esta escon- 
dido en el fntimo ser del alma" • er ist wesentlich und gegenwärtig verborgen im inner- 
sten Sein der Seele. 
17 •Adonde me esperaba" • wo er mich erwartete, heißt es im Lied von der Dunklen 
Nacht. 
18 •Es gibt", so erläutert Paul Varga die Botschaft des Johannes vom Kreuz (a.a.O., 83), 
•eine Substanz der Seele (substancia del alma), eine Mitte der Seele (centro del alma), 
die dem Menschen selber unbekannt ist und zu der er selber noch (obgleich er selber es 
ist) unterwegs ist. Um diese eigene Mitte zu erreichen, gilt es denselben Weg zu gehen, 
dieselben Bedingungen zu erfüllen, die notwendig sind, um Gott zu finden." 
19 Vgl. hierzu H. U. von Balthasar, a.a.O., 473. 



Durch Liebe zur Freiheit 111 

In dem Sich-öffnen für Gott geht es also nicht nur darum, Gott Raum zu 
geben in mir, sondern darum, mein eigenes Sein einzuholen, mein eigenes 
Ich zu finden, ganz und endgültig ich selbst zu werden. Es geht •um ein 
höheres Zu-sich-Kommen des Menschen"20, um •die Selbsterlangung in der 
ständigen Öffnung zum Du Gottes"21. 

Von ihm, seinem Gott, und vor Gottes Angesicht erhält der Mensch sein 
Je-ich-selber-sein, jenes Ich-Geheimnis, das er nur für sich bewahren und 
an niemanden weitergeben kann, jenen Namen, den nach dem Wort der 
Apokalypse (Offb 2, 17) niemand kennt außer dem, der ihn empfängt22. 
Darum •kann der Mensch ohne Gott gar nicht er selbst sein."23 

Die Begegnung mit Gott, das Aufblicken zu Gott, das Gott-gegenüber- 
Stehen läßt also in doppelter Weise den Menschen sein Selbst finden. 
Einerseits trägt die Begegnung mit Gott den Charakter der sich selbst ver- 
gessenden, nur an das Du denkenden, hingebenden Liebe, in der sich das 
Wesen des Menschen erfüllt, in der sich der Mensch selbst realisiert. Ande- 
rerseits trägt sie den Charakter des ganz und nur dem geliebten Du Ge- 
öffnetseins; nur vom Du empfängt das Ich die Anrede, die es erst jetzt 
vollkommen •ich selbst" sein läßt, die Anrede der Liebe, der Hingabe des 
göttlichen Du an mich24. 

Der Grund ist der, daß der Mensch aus sich nicht so ist, wie er sein soll. 
Er muß sich noch vollenden - sich, das heißt auch sein eigenes Selbst, seine 
Freiheit. Auch dahin noch ist er unterwegs. Aber erst vor dem endgülti- 
gen, definitiven, absoluten Du Gottes findet er sein endgültiges, definitives 
Selbst, sein Ich, seine Freiheit - jene Freiheit, die zu erlangen (- nicht zu 
erobern, sondern im Sich-schenken lassen zu erlangen -) er geboren ist25. 

Und weil der Mensch sein Ich, sein Selbst, seine Freiheit nur findet, in- 
dem er sich ganz dem absoluten Du Gottes hingibt und sich ganz dem ihm 

20 P. Varga, a.a.O., 84. 
21 P. Varga, a.a.O., Varga verweist dort in einer Anm. auch auf M. Schmaus, Kath. Dogm. 
II/2, 67: •Der Mensch kommt... im göttlichen Du zu sich selbst...". 
22 Vgl. hierzu P. Varga, a.a.O., 99 f. 
23 So P. Varga, a.a.O., S. 106. Vgl. auch 107: •Das Selbstsein (das Vollkommensein) des 
Mensdien läßt sich nur in Gott realisieren." Das Selbstsein des Menschen aber ist seine 
Freiheit. 
24 Für beide • Gott und Mensch • gilt, was Johannes zur Erläuterung der 3. Strophe 
seiner •Liebesflamme" (Llama de amor viva) schreibt: •Porque el verdadero amante 
etonces esta contento cuando todo lo que el es en si y vale y tiene y recibe lo emplea en 
el amado." • Der wahrhaft Liebende ist erst dann zufrieden, wenn er alles, was er in 
sich ist, kann, hat, erhält, dem Geliebten hingibt. Vgl. Obras, a.a.O., S. 1134 (Llamas de 
Amor Viva, III, 1). 
25 Vgl. hierzu auch die (über die Ansätze bei Johannes vom Kreuz selbst hinausgehenden) 
Ausführungen über Ich, Freiheit und Person bei E. Stein, a.a.O., besonders 142•148, und 
ihre Feststellung, •daß das Innerste (des Menschen) der Ort der vollkommensten Freiheit 
ist" (a.aO., 145). 



Walter Repges 112 

seinerseits Du sagenden (und so zu seinem endgültigen Ich erweckenden) 
Du Gottes öffnet26, und weil die Hingabe und das Sich-dem-andern-öffnen 
das Wesen der Liebe sind, darum ist - für Johannes - die Liebe zu Gott 
der Weg zur Freiheit27. 

IV. Frei in der Liebe zum Nächsten 

Die Frage drängt sich auf, wo denn für Johannes der Nächste, der Mit- 
mensch, der andere steht; ob es für ihn denn nur Gott und sein eigenes Ich 
gibt und nichts weiter - den Nächsten nicht und nicht die Welt, in der wir 
leben - und ob denn nicht die Liebe zum Nächsten auch die Freiheit bringt: 
dem, der liebt, und dem, der geliebt wird? 

Hans Urs von Balthasar ist nicht der erste, der auf das offenbare Fehlen 
des •sozialen Aspekts" im Werk des Johannes hinweist und fragt: •Wo 
bleibt im ganzen Werk Juans der Nächste? Wo ... die Liebe zum Bru- 
der?"28 Schon Teresa selbst nahm Anstoß daran, daß Johannes sich so ein- 
seitig nur auf das persönliche Gottesverhältnis des einzelnen Menschen 
beschränkte, ohne die Welt (und das Heil dieser Welt!) mit darin einzube- 
ziehen: •Es würde uns teuer zu stehen bekommen, könnten wir Gott nur 
suchen, wenn wir der Welt gänzlich abgestorben sind ... Gott bewahre 
mich vor Leuten, die so geistlich sind, daß sie nichts anderes wollen als die 
vollkommene Beschauung . . ."29 

So nimmt es nicht wunder, daß Aragon, der •im ,Fou d'Elsa' (Elsas 
Narr) Johannes vom Kreuz eines seiner schönsten Gedichte widmet"30, 
dieses Gedicht einmünden läßt in das fünfmal wiederholte •Jean de la 
Croix je te demande" - Johannes vom Kreuz, ich frage dich, worauf er 
keine Antwort weiß als die, die Johannes ihm verweigert: 

26 Vgl. hierzu auch Thomas Merton, Der heilige Johannes vom Kreuz in: Clare Boothe 
Luce, Heilige für heute, Recklinghausen 1953, 306 ff, hier 316: •Johannes vom Kreuz ... 
macht uns uns selbst zugänglich, indem er unsere Herzen in ihren Tiefen für Gott öffnet." 
27 Man kann die Lehre des Johannes vom Kreuz auch so zusammenfassen: Ich bin desto 
freier, je mehr ich ich selbst bin. Ich bin desto mehr ich selbst, je mehr ich Gott meinen 
Gott sein lasse. Ich lasse Gott desto mehr meinen Gott sein, je mehr ich ihn liebe, mich 
ihm ganz und vorbehaltlos hingebe und dadurch mich ihm öffne, damit Er • was Sein 
Wunsch seit Erschaffung der Welt ist • Sich ganz und vorbehaltlos mir hingeben kann. 
Ich bin also desto freier, je mehr ich Gott liebe. Die Liebe zu Gott, die der ermöglichende, 
ihr Einlaß gewährende Grund für die Liebe Gottes zu mir ist, ist der Weg zur Freiheit. 
28 H. U. von Balthasar, a.a.O., 526. 
29 Obras de S. Teresa, ed. Silverio, Bibl. mist carm. (1919-1924), VI, 67. Hier zitiert 
nach Otger Steggink, Erfahrung und Realismus bei Teresa von Avila und Johannes vom 
Kreuz, Düsseldorf 1976, 124. 



Durdi Liebe zur Freiheit 113 

Car la reponse est de ce monde 
ä la question que je suis 
Qui s'en ecarte se perd et ne trouve 
Que Fahime au bout du raccourrei 
quand la reponse est en ce monde-ci 
Dans ce monde-ci 
l'amour et l'accomplissement de l'homme 
Jean de la Croix31. 

Aus dieser Welt ist die Antwort 
Auf die Frage, die ich bin. 
Wer ihr ausweicht, verliert sich und findet nur 
Den Abgrund am Ende des Wegs. 
Wenn die Antwort aus dieser Welt ist: 
In dieser Welt, Johannes, liegt die Antwort: 
Sie ist der Ort der Liebe und der Vollendung der Menschen. 

Man kann auf diese Fragen, Bedenken und Vorwürfe antworten - wie 
Edith Stein es tut32 - durch den Hinweis auf seine tatsächlich geübte Näch- 
stenliebe. Man kann auch darauf verweisen, daß es die Liebe zu den •See- 
len"33 war, die Johannes die ausführlichen Kommentare zu seinen als 
Zeugnis unmittelbaren Erlebens aufgezeichneten Gedichten schreiben ließ. 
Und schließlich kann man auf seine eigene Betonung des Wertes und der 
Notwendigkeit der Nächstenliebe als Schule der Liebe zu Gott aufmerk- 
sam machen: •Je mehr die Liebe (gegen den Nächsten) zunimmt, desto 
mehr wächst auch die Gottesliebe."34 

Aber all das ist nicht die eigentliche Antwort des Johannes. Auch nicht 
seine Bemerkung, daß ein Leben in Zurückgezogenheit und Einsamkeit 
schon in sich selbst Dienst an den Seelen35 und •ein wenig dieser lauteren 

30 So das Urteil von Roger Garaudy. Vgl. Garaudy, Metz, Rahner, Der Dialog oder Än- 
dert sich das Verhältnis zwischen Katholizismus und Marxismus?, Rowohlt-Taschenbuch 
944 A, Reinbek bei Hamburg 1966, 83. 
31 Aragon, Le Fou d'Elsa, Poeme, Paris 1963, 355. 
32 Vgl. E. Stein, a.a.O., 264: •Und sein ganzes Leben ist ein Leben der Liebe: innigste 
Verbundenheit mit den nächsten Angehörigen in der Liebe zu Gott; selbstvergessene, hin- 
gebende Fürsorge für die Kranken, väterliche Güte gegenüber den Untergebenen, uner- 
müdliche Geduld mit Beichtkindern jeder Art..." 
33 So E. Stein, a.a.O., 194. 
34 Zitiert nach E. Stein, a.a.O., 84. Vgl. Vgl. auch ebd. 252: •Zwei Dinge... dienen der 
Seele als Flügel, um sich zur Vereinigung mit Gott zu erheben • das aufrichtige Mit- 
leid mit dem Tode Jesu und mit den Nächsten." (Auf spanisch auch zitiert bei P. Varga, 
a.a.O., 142, Anm. 119). 
35 Nach O. Steggink, a.a.O., 100. 



Walter Repges 114 

Liebe ... vor Gott und ... für die Kirche von größerem Nutzen als alle 
anderen Werke zusammen" ist86. 

Seine eigentliche Antwort ist vielmehr die Feststellung, daß nur der die 
Welt richtig sieht und richtig liebt, der sie so sieht und so liebt, wie sie ist: 
geschaffen vom Vater, heimgeholt vom Sohn, dazu bestimmt, in Gott und 
durch Gott ihre Vollendung zu finden. Sein Weg zur Nächstenliebe ist der: 
mit den Augen Gottes die Welt erkennen und nicht mit den Augen der 
Welt Gott, mit dem Herzen Gottes die Welt lieben und nicht mit dem 
Herzen der Welt Gott. Gott zu finden hilft ihm, die Welt zu finden und zu 
verstehen und zu lieben37. 

Und darum, weil erst mit dem Erwachen des göttlichen Du im Innersten 
des Herzens die Welt in ihrer ganzen Schönheit - und ihrer richtigen Rela- 
tion - miterwacht, darum sagt Johannes: •Je mehr sich einer von den Krea- 
turen loslöst, um so mehr Freude und Annehmbarkeiten findet er an 
ihnen . .., in der Lösung von den irdischen Gütern erhält man eine wahre 
Einsicht und versteht die Wahrheiten recht, die sie betreffen, sowohl vom 
natürlichen wie vom übernatürlichen Standpunkt aus."38 

Johannes hat die Welt nicht verachtet. Er hat nur den einzig möglichen 
Weg gewiesen, in dieser Welt diese Welt zu finden. Die Einsamkeit, die er 
predigte, ist die nur in dieser Welt zu realisierende Einsamkeit mit Gott im 
Glauben. •Indem man diese Einsamkeit verwirklicht, realisiert man seine 
eigene, typisch irdische Existenz inmitten der Welt. Diese ,Flucht' von der 
Welt führt und verhilft zu der Wahrheit dieser Welt. Es ist jenes Verlas- 
sen seiner selbst, in dem man sich selbst erst wirklich findet."39 

Das ist Johannes vom Kreuz: •durch Gott die Geschöpfe zu erkennen 
und nicht durch die Geschöpfe Gott" !40 

Warum also spricht Johannes immer von Gott und nie vom Nächsten? 
Weil er davon überzeugt war, daß das Übernatürliche der Sinn und darum 
der Schlüssel des Natürlichen ist. Weil er sah, daß die Gottesliebe die not- 
wendige Voraussetzung für die Nächstenliebe ist. Weil er erfahren hatte, 

30 Zitiert nach P. Varga, a.a.O., 142. Vgl. auch W. Nigg, a.aO., 309. 
37 Vgl. hierzu H. U. von Balthasar, a.a.O., 517 
38 Zitiert nach H. U. von Balthasar, a.aO., 502, Vgl. P. Varga, a.a.O., 131 f.: •Wer an 
dem Schein der Welt haften bleibt, erfaßt nie die Wahrheit der Welt." In seinem •Auf- 
stieg zum Berge Karmel" schreibt Johannes: •Er (der Mensch) wird sich mehr freuen und 
erfrischen an den Geschöpfen, die er nicht zu eigen besitzt, als einer, der sich als Besitzer 
daran klammert und dem die Sorge, gleich einer Schlinge, den Geist an die Erde fesselt 
und die Weite des Herzens verengt. Auch erwirbt er durch den Verzicht auf die Dinge ein 
klares Verständnis für sie. Er begreift ihr wahres Wesen, sowohl der Natur wie der Über- 
natur nach.. ." (Subida del Monte Carmelo, lib III, cap XX, 2; Obras, 714. Hier über- 
setzt nach P. Varga, a.a.O., 127). 
39 So P. Varga, a.aO., 127. 
40 Zitiert nach P. Varga, a.aO., 131. 



Durch Liebe zur Freiheit 115 

daß der, der den Weg zu Gott im Glauben gefunden hat, damit den Weg 
zu allem gefunden hat. 

Weder Nächstenliebe als bloßes Mittel zur Gottesliebe noch Gottesliebe 
als bloßes Mittel zur Nächstenliebe (Gott hat seinen Sinn in sich, sonst wäre 
er nicht Gott, und er muß um seiner selbst willen geliebt werden), sondern: 
Nächstenliebe als Frucht der Gottesliebe, Hingabe an die Welt als Frucht 
der Hingabe an Gott, Aktion als Frucht der Kontemplation41. Denn, so sagt 
Johannes selbst42, •la compasiön de los projimos tanto mas crece cuanto 
mäs el alma se junta con Dios por amor" - je größer die Liebe zu Gott ist, 
desto größer ist auch die Liebe zum Nächsten43. 

Vielleicht gehört Johannes zu den •grandes simplificateurs du monde" 
(den großen Vereinfachern der Welt)44. Vielleicht hat er auch nur geschrie- 
ben für die, die sich Gott was kosten lassen wollen45. Vielleicht hat er auch 
tatsächlich •die wahre Tragweite der Geschichtlichkeit nicht verstanden", 
die doch •den Sinn des Lebens auf Erden in sich zu bergen scheint."46 

Sicherlich aber repräsentiert er, der •felsenfest davon überzeugt war, 
daß nur die Liebe zu Gott im Leben wirklich Wert hat"47, ein •Charisma 
im Gnadenhaushalt des mystischen Leibes"48, das Bewunderung, Anerken- 
nung und Dankbarkeit heischt und auf das die Kirche, die ihn (1926) zu 
ihrem Lehrer erhob, nicht verzichten kann. 

41 Vgl. dazu P. Varga, a.a.O., 140 ff. Varga zitiert (S. 142) H. U. von Balthasar: •Wer 
aber Gottes Antlitz nicht aus der Kontemplation kennt, wird es in der Aktion nicht wie- 
dererkennen, selbst dann nicht, wenn es ihm aus dem Antlitz der Erniedrigten und Belei- 
digten entgegenleuchtet." 
42 Dictamen 10. Bei P. Varga zitiert auf S. 142, Anm. 119, und bei E. Stein auf Seite 252. 
Vgl. auch E. Stein, a.a.O., 84 •ebenso steigert sich mit der Gottesliebe auch die Liebe zum 
Nächsten." 
43 Und von dieser Nächstenliebe gilt sein Wort, daß wie die Gottesliebe die Nächsten- 
liebe, so auch die Nächstenliebe die Gottesliebe wachsen macht: •cuanto mäs crece este 
amor, tanto mäs crece el de Dios, y cuanto mäs el de Dios, tanto mäs este des projimo. 
Porque del que es en Dios es una misma la razön y una misma la causa" • Je mehr diese 
Liebe wächst, desto mehr wächst auch die Liebe Gottes, desto mehr die Nächstenliebe. 
Denn dem, der in Gott ist, ist Grund und Ursache dasselbe. (Obras, 720. Subida del Mon- 
te Carmelo, lib. Ill, cap. XXIII, 1.) 
44 So H. Delacroix, Etudes d'hist. et de psych, du mysticisme, 1908, P. III. (H. U. von 
Balthasar verweist darauf a.a.O., 493, Anm. 124.) 
45 Vgl. W. Nigg, a.a.O., 292. 
46 P. Varga, a.a.O., 135 f. 
47 Kate O'Brien, Therese von Avila, Porträt einer Heiligen, Heidelberg 1954, 139. 
48 So H. U. von Balthasar, a.a.O., 529. 




