
•Laßt euch nicht verführen!" 

Der Gegenwartsmensch vor der Sinnfrage 

Josef Imbach OFMConv., Rom 

Laßt euch nicht verführen! Laßt euch nicht vertrösten! 
Es gibt keine Wiederkehr. Ihr habt nicht zuviel Zeit! 
Der Tag steht in den Türen; Laßt Moder den Erlösten! 
Ihr könnt schon Nachtwind spüren: Das Leben ist am größten: 
Es kommt kein Morgen mehr. Es steht nicht mehr bereit. 

Laßt euch nicht betrügen! Laßt euch nicht verführen 
Das Leben wenig ist. Zu Fron und Ausgezehr! 
Schlürft es in schnellen Zügen! Was kann euch Angst noch rühren? 
Es wird euch nicht genügen, Ihr sterbt mit allen Tieren 
Wenn ihr es lassen müßt! Und es kommt nichts nachher. 

Dieses Gedicht trägt den Titel Gegen Verführung und stammt von Ber- 
tolt Brecht1. Der Mensch wird darin nicht metaphysisch oder religiös, son- 
dern rein biologisch definiert: Leben als Verfallsprozeß auf den Tod hin: 
•Ihr sterbt mit allen Tieren / Und es kommt nichts nachher." 

Indessen verhält es sich aber so, daß der Mensch nur selten lammfromm 
oder kuhäugig um sich blickt, sondern meist fragend. Er befragt nicht nur 
Welt und Umwelt, sondern auch und vor allem sich selbst. Er macht sich 
Gedanken über den Zweck seines Tuns und den Sinn seines Lebens. Und 
die Antworten genügen nie, weil immer eine Frage zuviel da ist, die zwar 
unterdrückt, aber nicht beseitigt werden kann: jene nach dem letzten Wo- 
für und Wozu. Franz Kafka hat das in seinen Roman-Parabeln Das Schloß 
und Der Prozeß in unübertroffener Weise aufgezeigt. Der Mensch, ver- 
loren und anonym, sucht verzweifelt nach einem festen Bezugspunkt, nach 
einem Absoluten, einer letzten Instanz, von der her er sich - und damit 
seine Identität - verstehen und dem Leben einen Sinn geben könnte. Doch 
Kafkas Helden bleiben isoliert. Zum Schloß gibt es keinen Zugang, und 
der Prozeß endet mit der Exekution des Opfers. Ohne daß der zum Leben 
und schließlich zum Tod Verurteilte einen Richter gesehen hätte, stoßen 

1 B. Brecht, Gegen Verführung, in: Gedichte. Ges. Werke, Bd. 8, Frankfurt 1965, 260. - 
Bei diesem Beitrag handelt es sich um die überarbeitete Fassung eines Vortrags, den ich 
am 24. 6. 1979 im Bildungshaus Schwarzenberg (bei Scheinfeld) gehalten habe. 



•Laßt euch nicht verführen!" 117 

ihm die Henker ein Messer ins Herz. Er stirbt - Brechtscher Konsequenz - 
•wie ein Hund"2. 

Und doch besteht ein Unterschied. Der Lyriker Erich Fried hat ihn in 
einem seiner Warngedichte so umschrieben3: 

Ein Hund 
der stirbt 
und der weiß 
daß er stirbt 
wie ein Hund 
und der sagen kann 
daß er weiß 
daß er stirbt 
wie ein Hund 
ist ein Mensch 

Und so fragen sich denn auch - oder vielleicht gerade - jene, die im 
Kafkaschen Sinn auf den Hund gekommen sind: Wozu dieses ganze Leben? 

Was sagen die Naturwissenschaften? 

Wir sind heute geneigt, unsere Lebensprobleme auf die technisch-natur- 
wissenschaftliche Ebene zu transponieren und so zu lösen. Denn die Welt 
ist für uns machbar und die Umwelt gestaltbar geworden. In den letzten 
hundert Jahren beispielsweise hat die Biologie mehr Fortschritte erzielt 
als in der Zeit von Hippokrates, dem Begründer der wissenschaftlichen 
Medizin (geb. um 460 v. Chr.) bis zu dem berühmten französischen Physio- 
logen Claude Bernard (1813-1878). Hand in Hand mit dem Fortschritt 
der Naturwissenschaften ging die Entwicklung der Technik. Nicht nur hat 
in unserem Jahrhundert eine Errungenschaft die andere in immer kürzeren 
Abständen abgelöst, sondern gleichzeitig wurde auch die Zeitspanne zwi- 
schen einer grundlegenden Entdeckung und ihrer praktischen seriellen 
Anwendung immer kürzer: 112 Jahre betrug sie für die Fotografie, 56 Jah- 
re noch für das Telefon und nur noch fünf Jahre für die Transistoren4. 
Dieses enorme Wachstum an Wissen und Können blieb nicht ohne Folgen 
für unser Lebensgefühl. Es liegt daher nahe, daß man sich für sämtliche 
Fragen - und damit auch für die Sinnfrage - von den Wissenschaften, 
vorab von den Naturwissenschaften, einen verbindliche Antwort erwartet. 
Was können sie uns sagen über den Sinn des Lebens? 

2 F. Kafka, Der Prozeß, Frankfurt 1964 ( = Fischer Bücherei, Exempla classica, Bd. 3), 165. 
3 E. Fried, Warngedichte, München 1964. 
4 Vgl. R. Garaudy, Marxismus im 20. Jahrhundert, Reinbek 41972 ( = rororo 1148), 22 f. 



Josef Imbach 118 

Von zahlreichen neueren Veröffentlichungen greifen wir uns eine der 
bekanntesten heraus, jene des Molekularbiologen Jacques Monod: Zufall 
und Notwendigkeit5. Darin vertritt der französische Nobelpreisträger die 
Ansicht, daß es sinnlos sei, überhaupt nach einem Sinn des menschlichen 
Lebens zu fragen, denn •angefangen von der Bakterie bis zum Menschen" 
ist alles das •Ergebnis einer riesigen Lotterie", denn •das Universum trug 
weder das Leben, noch die Biosphäre den Menschen in sich. Unsere ,Los- 
nummer' kam beim Glücksspiel heraus. Ist es da verwerflich, daß wir un- 
ser Dasein als sonderbar empfinden - wie jemand, der im Glücksspiel eine 
Milliarde gewonnen hat?" Daher •muß der Mensch endlich aus seinem 
tausendjährigen Traum erwachen, und seine totale Verlassenheit, seine 
radikale Fremdheit erkennen. Er weiß nun, daß er seinen Platz wie ein 
Zigeuner am Rand des Universums hat, das für seine Musik taub ist und 
gleichgültig gegen seine Hoffnungen, Leiden und Verbrechen." Damit 
weiß der Mensch endlich, •daß er in der teilnahmslosen Unermeßlichkeit 
des Universums allein ist, aus dem er zufällig hervortrat. Nicht nur sein 
Los, auch seine Pflicht steht nirgendwo geschrieben." Auf eine Kurzfor- 
mel gebracht: Die Evolution hätte auch einen ganz anderen Verlauf neh- 
men können. Rein zufällig ist der Mensch dabei herausgekommen; er ist von 
keinem Gott gewollt und seine Existenz hängt im Nichts - und deshalb ist 
es geradezu unsinnig, nach einem höheren, letzten, gar allgemeinverbind- 
lichen Sinn zu suchen. Nach Sinn zu fragen wäre ebenso aussichtslos wie 
in einem dunklen Zimmer eine schwarze Katze zu suchen, die gar nicht 
vorhanden ist. 

Das Bestechende dieser Auffassung liegt nun darin, daß sie wissen- 
schaftlich abgesichert scheint. Doch machen wir einmal die Gegenprobe! 
Dazu ziehen wir einen anderen Naturwissenschaftler zu Rat, den Atom- 
physiker Wernher von Braun. In einem Interview, das in der Zeitschrift 
Christian Life veröffentlicht wurde, äußert er sich so: •Meine Mitarbeit 
bei der Erforschung des Weltraums hat meinen Glauben an Gott nicht ver- 
mindert, sondern gestärkt. Während wir die Schöpfung besser kennenler- 
nen, sollten wir auch eine bessere Kenntnis des Schöpfers erhalten und eine 
tiefere Verantwortung des Menschen für das, was Gott damit will. Die 
bemannten Raumflüge sind phantastische Leistungen, aber bis jetzt haben 
sie nur ein kleines Fenster in den gewaltigen Weltraum geöffnet. Doch 
das, was wir durch dieses Fenster von den unendlichen Geheimnissen des 
Universums sehen können, bekräftigt die Gewißheit, daß es einen Schöpfer 
gibt Ich glaube auch an die Unsterblichkeit der Seele und an ein ewiges 

ä J. Monod, Zufall und Notwendigkeit. Philosophische Fragen der modernen Biologie, 
München 51973. Die folgenden Zitate: 171, 179, 211, 219 Die französische Originalaus- 
gabe erschien 1970. 



•Laßt euch nicht verführen!" 119 

Leben. Diese Auffassung läßt sich sogar wissenschaftlich begründen: Die 
Wissenschaft hat herausgefunden, daß nichts spurlos verschwinden kann. 
Die Natur kennt keine Vernichtung, nur Umwandlung. Wenn nun Gott 
dieses fundamentale Prinzip gebraucht, selbst wenn es um den kleinsten 
und unbedeutendsten Teil des Universums geht, ist es dann nicht ganz 
logisch, damit zu rechnen, daß er dieses Prinzip auch braucht, wenn es um 
das Meisterwerk seiner Schöpfungstätigkeit geht, nämlich um die Seele 
des Menschen? Das, glaube ich, tut er."6 

Hier führt ein vertiefter Einblick ins Universum zu einer deutlicheren 
Erkenntnis Gottes. Wo Monod bloß den Zufall wirken sieht, nimmt Wern- 
her von Braun Gottes Wirken wahr: Gott hat den Menschen gewollt und 
darum ist der Mensch auf Gott hin geschaffen, bestimmt für ein •ewiges 
Leben". Dieses ewige Leben, nämlich die nie mehr endende und beseli- 
gende Gemeinschaft mit Gott, wäre demnach das Ziel des Menschen - und 
damit der Sinn seines Lebens. 

Da trauen wir nun unserer Brille nicht mehr, wenn wir das lesen. Zwei 
Naturwissenschaftler gelangen, ausgehend von den gleichen Gegebenhei- 
ten, nämlich vom Werdegang und der Struktur des Universums, zu zwei 
verschiedenen, völlig entgegengesetzten Ergebnissen. Was für den einen 
Notwendigkeit als Folge des Zufalls ist, ist für den anderen göttliche Pla- 
nung und Fügung. Wer hat recht? 

Wenn wir genau hinsehen, fällt uns auf: Beide beobachten obj ektive Tat- 
sachen - die Entwicklung des Lebens, den Lauf der Welt - und deuten sie 
dann aufgrund ihrer subjektiven Weltanschauung. Monod (er war ein 
Freund von Albert Camus, dem Dichter des Absurden) ist Atheist - also 
ist für ihn alles Zufall; Wernher von Braun glaubt an einen Schöpfer- 
gott - also ist die vorgegebene Entwicklung letztlich sein Wille und sein 
Werk. 

Diese Schlußfolgerungen beruhen daher nicht auf wissenschaftlichen 
Voraussetzungen, sondern sind das Resultat einer persönlichen Überzeu- 
gung. Aufschlußreich dafür ist die von Wernher von Braun verwendete 
Terminologie. Da ist die Rede von einem (bereits vorgegebenen) Glauben 
an Gott, der durch die Erforschung des Weltraums nicht nur nicht ver- 
mindert, sondern, darüber hinaus, geradezu gestärkt wird. Und während 
Monod schlicht vom •Universum" spricht, verwendet von Braun den 
Begriff •Schöpfung", was doch die Existenz eines Schöpfers bereits voraus- 
setzt. - In beiden Fällen, bei Monod wie bei von Braun, handelt es sich 
nicht um wissenschaftliche Schlußfolgerungen, sondern um eine Interpre- 
tation wissenschaftlicher Daten im Licht der persönlichen Weltanschauung. 

6 Zit. bei R. Sauer, Die Herausforderung des Atheismus, München 1970, 138 f. 



Josef Imbach 120 

Der Forschungsbereich der Naturwissenschaften hingegen beschränkt 
sich auf das Meß- und Wägbare; sie sagen uns, wie die Dinge sind, aber 
keinesfalls, wozu wir sie gebrauchen sollen. Anband eines Beispiels ver- 
deutlicht: Ein Mineraloge mag das Alter eines Steins bestimmen oder ihn 
auf seine Zusammensetzung hin untersuchen; aber wenn man wissen möch- 
te, ob es nun besser sei, diesen Stein als Briefbeschwerer zu benutzen oder 
damit jemandem den Schädel einzuschlagen, so kann er sich darüber in 
seiner Eigenschaft als Wissenschaftler nicht verbindlich äußern. Aber nicht 
nur die Frage, wie wir die Dinge verwenden, sondern auch jene andere, 
ob wir sie überhaupt gebrauchen sollen, d. h. jene nach dem Sinn einzelner 
möglicher Handlungen und unseres ganzen Lebens, liegt offensichtlich 
außerhalb des naturwissenschaftlichen Forschungsbereichs. Hat die Welt 
als ganze und das Leben des einzelnen Menschen ein Ziel und einen Sinn? 
Aus unseren bisherigen Überlegungen dürfte hinreichend deutlich gewor- 
den sein, daß diese Frage von den Naturwissenschaften gar nicht beant- 
wortet werden kann. Tun sie das dennoch, so verlassen sie ihren Kompe- 
tenzbereich. Unter der Hand wechseln sie - oft ohne sich darüber Rechen- 
schaft zu geben - vom empirischen Feld hinüber in jenes der persönlichen 
Überzeugungen und Weltanschauungen. 

Weltanschauliche Antworten 

Die aber sind vielgestaltig. Da hört man die Behauptung, schon die 
Sinnfrage zu stellen, sei sinnlos. Das Leben lasse sich ohnehin nicht ver- 
stehen und es gelte lediglich, es einigermaßen aufrecht zu bestehen. Der 
Mensch lebt eben sein Leben aus, ohne müßiges Fragen nach dem Warum 
und Wozu, ähnlich wie eine Kerze niederbrennt bis zum Verglimmen des 
Dochts (falls kein Windstoß die Flamme vorzeitig ausbläst). Hält der Ver- 
gleich aber unserer Erfahrung stand? Ernst Block bemerkt dazu: •Das kann 
zwar der Fall sein, aber nicht deshalb, weil der Mensch einer Kerze ähn- 
lich ist, zum Beispiel nicht kopflos, also wirkt der Vergleich auch nachher 
nicht zwingend."7 Mit anderen Worten: man kann zwar behaupten, die 
Sinnfrage zu stellen sei sinnlos; aber man kann nicht verhindern, daß sie 
trotzdem immer wieder auftaucht. Gerade deshalb darf die Frage nach 
Sinn nicht zum vornherein als unsinnig abgetan werden; das wäre keine 
Antwort, sondern vielmehr deren glatte Verweigerung. 

Andere verbieten zwar nicht das Fragen, sind aber mit der Antwort 
verdächtig schnell zur Hand: Das Leben ist sinnlos. Samuel Beckett for- 
muliert das in seinem Endspiel ebenso kurz wie drastisch: •Lebenslänglich 

7 E. Blodi, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 3, Frankfurt 1973 ( = suhrkamp taschenbuch Wissen- 
schaft, Bd. 3), 1298. 



•Laßt euch nicht verführen!" 121 

dieselben Albernheiten." Und: •Das ganze Universum stinkt nach Kada- 
ver."8 Ohne Bild und weniger schockierend: Sein als Sein zum Tode. Exi- 
stenz - wie schon bei Brecht, bei Kafka, bei Monod - als irreversibler biolo- 
gischer Verfallsprozeß. Der Mensch - ein Muster ohne Wert, eine schnell- 
lebige Episode, die mit seinem Tod ausgeträumt ist. Solcher Sinnlosigkeits- 
verdacht wird nicht selten erhärtet durch Erfahrungen von Unsinn und 
Widersinn - beispielsweise wenn eine Politik sich nicht am Menschen, 
sondern an der Macht orientiert. Oder, auf individueller Ebene, wenn man 
mit schmerzhaften Krankheiten, unheilbaren Leiden und verfrühtem Ster- 
ben konfrontiert wird. Da ist manch einer schnell geneigt, Schopenhauer 
gegen Leibniz recht zu geben: Unsere Welt ist nicht nur nicht die beste, 
sondern geradezu die schlimmste aller möglichen Welten • und wäre sie 
noch ein klein wenig schlechter, so könnte sie überhaupt nicht mehr beste- 
hen. 

Aber was auf den ersten Blick überzeugt, wirkt bei näherem Zusehen 
nicht unbedingt schlüssig. Woher will man denn so sicher wissen, daß kein 
Sinn gegeben ist? Behauptungen lassen sich doch nur über etwas aufstel- 
len, das man wenigstens ansatzweise kennt. Nur wer weiß, was Licht ist, 
kann sagen: Ich bin im Dunkeln. Ähnlich gilt: Nur wer - wenn auch nur 
fragmentarisch - weiß, was Sinn ist, vermag sein Leben als Fehlschlag 
(eben: als sinnlos, unsinnig oder widersinnig) zu empfinden. Aber mit 
diesem Eingeständnis beweist er ja gerade, daß es anders sein könnte. Die 
erfahrungsbedingte Behauptung •Das Leben ist sinnlos" besagt also im 
Grunde nichts weiter als daß man sein eigenes Leben, subjektiv, als un- 
sinnig empfindet. 

Vielen bleiben sinnwidrige Erfahrungen größeren Ausmaßes erspart. 
Sie wissen sich zu bescheiden, geben sich gedämpft optimistisch. Sie begnü- 
gen sich mit dem Lebenssinn in kleiner Münze. Das ist: ein schöner Abend 
unter Freunden; der Sonntagsausflug und der Jahresurlaub; ein unter- 
haltsamer Roman, Musik und eine Tasse Kaffee - kurz, es sind die kleinen 
Annehmlichkeiten, die das Leben lebenswert erscheinen lassen. Nun wird 
ja niemand behaupten wollen, daß diese kleinen Alltagsfreuden unwich- 
tig oder gar sinnlos seien. Schließlich kann kein Mensch sich immerfort mit 
den großen Menschheitsfragen befassen, ohne sich einen Augenblick der 
Entspannung zu gönnen. Andererseits aber wird man behaupten dürfen, 
daß sich der Sinn des Lebens nicht in den kleinen Freuden und im kurzen 
Glück erschöpft. Das wäre doch reichlich kurzgegriffen. Denn da müßte man 
ja das Leben all jener als sinnleer und lebensunwert bezeichnen, die es 
nicht mehr richtig genießen mögen, sei es, weil sie krank oder schwermütig 

S. Beckett, Endspiel, in: Fünf Spiele, Frankfurt 1970 ( = Fischer Bücherei, Bd. 7001), 29. 



Josef Imbadi 122 

oder altersschwach oder all das zusammen sind. Wenn wir wirklich vor 
wichtige Fragen gestellt sind, wie sie etwa der Tod eines uns nahestehen- 
den Menschen mit sich bringt, dann hält Lebenssinn in kleiner Münze als 
Antwort nicht vor. 

Andere sind weniger bescheiden; sie machen Brechts Proklamation zum 
Programm ihres Lebens: •Schlürft es in vollen Zügen! / Es wird euch nicht 
genügen, / Wenn ihr es lassen müßt." Erfolg, Karriere, Lustgewinn, Macht 
lauten jetzt die Stichworte für Sinn. Vor allem aber Besitz. Denn je mehr 
einer hat, um so mehr kann er sich leisten. Diese Antwort auf die Sinnfrage 
geht stillschweigend von der Voraussetzung aus, daß das Glück ausschließ- 
lich eine Folge von äußeren Umständen, somit machbar sei - etwa so, wie 
man ein Spielzeug oder einen Sportwagen produziert. Brauchen wir uns 
darüber lange aufzuhalten? Wir alle wissen: wenn das Konto stimmt, ist 
das zwar keine schlechte Sache, aber damit geht die Rechnung im Leben bei 
weitem nicht auf. Weil auch volle Kassen die Leere im Herzen eines Men- 
schen nicht auszufüllen vermögen. Nur beiläufig sei hier auf einige Romane 
verwiesen, die das Gesagte illustrieren: Bonjour tristesse von Francoise 
Sagan, La noia von Alberto Moravia und, neuerdings, Angst vorm Fliegen 
von Erica Jong. 

Im übrigen handelt es sich bei dieser Art von Sinngebung um eine An- 
wendung des Nützlichkeitsprinzips: sinnvoll ist, was dem einzelnen für 
seine Zwecke dient. Zwischen Nutzen und Sinn besteht tatsächlich oft nur 
ein kleiner Unterschied - doch der hat große Folgen. Am Beispiel veran- 
schaulicht: Wenn Sinn nur darin besteht, möglichst viel Nutzen für sich 
selbst herauszuschlagen, dann ist wirklich nicht einzusehen, warum man 
sich eines anderen Menschen nicht rücksichtslos bedienen sollte, auch wenn 
er dabei zugrunde geht. Wir sehen immer deutlicher: Alle Antworten auf 
die Sinnfrage müssen stets auch von den darin implizierten möglichen Fol- 
gen her bedacht werden. 

Lebenssinn - vom Tod in Frage gestellt 

Das gilt gerade dann, wenn sich die Sinnfrage vom Tod her stellt. Denn 
in gleicher Weise macht der Tod das Leben des Menschen rückgängig. Und 
damit erscheint auch der Sinn des Lebens fraglich. Vielleicht deshalb nei- 
gen die meisten atheistischen Humanismen, voran der offizielle Marxismus, 
dazu, das Todesproblem aus ihren Überlegungen auszublenden. Offenbar 
weiß man, daß die •glückliche Menschheit" von morgen und die anzustre- 
bende •bessere Zukunft" den Tod des einzelnen auch nicht in einem ver- 
klärten rosa Licht erscheinen lassen. Das 1970 in Ost-Berlin erschienene 
Marxistisch-Leninistische Wörterbuch der Philosophie beispielsweise ent- 



•Laßt euch nicht verführen!" 123 

hält zwar einen Beitrag über •Leben", während die Begriffe •Sterben" und 
•Tod" nicht behandelt werden. Um so intensiver jedoch befassen sich ge- 
rade die Ketzer und Häretiker unter den Marxisten mit der Sinnfrage im 
Horizont des Todes. 

So der polnische Denker Adam Schaff, der in seinen Überlegungen zur 
Sinnfrage von einer sehr konkreten Erfahrung ausgeht, nämlich von der 
möglichen Resignation des Menschen angesichts seines unvermeidlichen 
Todes. In seiner Schrift Marxismus und menschliches Individuum schreibt 
er: •Das Bibelwort ,Vanitas vanitatum, omnia vanitas' (Wie ist alles so 
nichtig! Es ist alles umsonst!), in der einen oder anderen Form in allen 
Philosophien des Orients auftauchend, ist jedem Menschen nahe, der Be- 
trachtungen über Leben und Tod anstellt. Man kann solche Erwägungen 
mit einem Lächeln des Mitleids als Unsinn, als unfruchtbare Grübelei ab- 
tun. Und dennoch lassen sich diese Probleme nicht einfach verleugnen. Es 
bleibt das ,Wozu?', das sich dem von Widerwärtigkeiten und Mißerfolgen 
des Lebens müden Menschen auf die Lippen zwingt. Es bleibt erst recht die 
Frage, die sich im Zusammenhang mit Reflexionen über den Tod erhebt: 
,Wozu alles, wenn man sowieso sterben muß?'"9 Damit wird deutlich: der 
Tod des Individuums läßt dieses nach dem Sinn seines Lebens und Schaf- 
fens als ganzem forschen. Aber gerade diese Fragestellung stellt Schaff 
seinerseits in Frage: Hier werde der Tod von der Person und nicht von der 
Natur her betrachtet. Aus dieser letzteren Sicht allerdings löst sich das 
Problem gleichsam von selbst, denn Geborenwerden und Sterben gehört 
nun einmal zum Kreislauf der Natur, der auch der Mensch zuzurechnen ist. 
Doch Schaff ist sich der Komplexheit des Problems durchaus bewußt. Denn 
auch ihm scheint es unwahrscheinlich, •daß jemanden die Perspektive be- 
friedigt, daß er, Würmer und Pflanzen nährend, zum Leben der Natur 
beiträgt"10. 

Noch akzentuierter in dieser Hinsicht äußert sich der Franzose Roger 
Garaudy in seinem autobiographischen Bericht Menschenwort. Auch er 
gibt sich Rechenschaft über die Tatsache, daß jeder, wie Rilke sagt, •seinen 
eigenen Tod" stirbt: •Der Tod ist der Tod des Individuums. Jeder Ver- 
such, das Individuum dem Tod zu entreißen, ist nur eine illusorische Trö- 
stung, die man sich verabreicht: sei es durch animistische Vorstellung vom 
Weiterleben eines ,Doubles' oder die angebliche Unsterblichkeit der Seele 
Piatos. Der Tod ist beängstigend nur für den, der sich auf das Individuum 
beschränkt, der sich an sein Haben klammert. Denn alles, was Individuum 
ist, wird mit dem Tod zerstört. Das biologische Individuum und die soziale 

9 A. Schaff, Marxismus und menschliches Individuum, Wien o. J. (1965), 32. 
10 Ebd. - Zur Problematik von Sinnfrage und Tod im Marxismus vgl. F. Reisinger, Der 
Tod im marxistischen Denken heute (Schaff, Kolakowski, Machovec, Prucha), Mainz 1977. 



Josef Imbach 124 

Persönlichkeit überleben den Schiffbruch nicht."11 Und weiter: •Der Tod - 
ich meine den natürlichen Tod nach einem langen Leben der Arbeit und 
der Liebe • ist keine Zäsur, ist keine Verneinung des Lebens. Er gibt viel- 
mehr dem Leben seine höchste Bedeutung. Mein eigener Tod ist ein ständi- 
ger Hinweis dafür, daß mein Unterfangen kein individuelles Unterfangen 
ist. Ich bin Mensch nur, wenn ich an einem Projekt teilhabe, das über mich 
hinausgeht. Nur der Tod ermöglicht es mir, eine Wahl zu treffen, dieses 
oder jenes Unterfangen meinem Leben überzuordnen - eine Wahl zu tref- 
fen, die mein Leben transzendiert."12 Dabei handelt es sich allerdings, 
paradox ausgedrückt, um eine immanente Transzendenz, d. h. um eine 
Transzendenz in horizontaler Richtung. Mit dem Tod überschreitet der ein- 
zelne die Grenzen seines Individuums in ein •Projekt" hinein: •Alles er- 
eignet sich in dieser Geschichte und in diesem Leben. Wir sind hier bloß ein 
Mensch und der stirbt nicht mit uns. Die gesamte Natur ist mein Körper. 
Das ganze Projekt der Menschheit, ständig neu im Entstehen begriffen, 
niemals vollendet, weder in seiner Verwirklichung noch in seinem Konzept, 
bildet meinen Geist. Ich bin verflucht, wenn ich mich meiner Verantwor- 
tung dafür entziehen will, gerettet aber, wenn ich an seiner Gestaltung und 
Verwirklichung beitrage."13 Daraus folgert Garaudy: •Mein Leben hat 
seine Dimension der Ewigkeit nicht nach diesem Leben oder jenseits die- 
ses Lebens, sondern hier und jetzt, indem ich der verantwortlich Schaf- 
fende an einem Projekt bin, das über mich hinausgeht.. . Unter einer sol- 
chen Perspektive ist mein Tod in keiner Weise absurd, empörend oder 
verabscheuenswürdig "14. 

Da ist nichts mehr von Nietzsches berühmten •Denn alle Lust will Ewig- 
keit" ; vielmehr hat das individuelle Leben nur eine Bestimmung hinsicht- 
lich der Geschichte als ganzer, insofern das Individuum sich einzusetzen hat 
für ein •Projekt": eine gerechtere Gesellschaft, eine bessere Zukunft, eine 
glücklichere Menschheit. Wenn aber der Sinn des individuellen Lebens 
darin aufgeht, dann ist der einzelne nichts weiter als ein Baustein im Ge- 
bäude der Zukunft. Er ist - man muß das mit aller Deutlichkeit sagen - 
Mittel zum Zweck, und sonst nichts. Und das heißt doch: nicht mehr Sub- 
jekt, sondern Objekt der Geschichte, nicht mehr Person, sondern eine 
Sache - neben anderen. 

Da nützt es denn nichts, die Sinnfrage auf individueller Ebene für un- 
erlaubt zu erklären; sie stellt sich nur noch akuter, wenn man mit der Mög- 

11 R. Garaudy, Menschenwort Ein autobiographischer Bericht, Wien, München, Zürich, 
1976,40. 
12 Ebd., 39. 
13 Ebd., 49. 
11 Ebd., 48 f. 



•Laßt euch nicht verführen!" 125 

lichkeit rechnen muß, daß, wenn nach Marx im Tod auch die Gattung über 
das Individuum siegt, diese Gattung selbst einmal erlöschen könnte. An- 
gesichts dieser realen Möglichkeit nützt es recht wenig, wenn man, wie 
Ernst Block, den einzelnen anherrscht, er habe sich gefälligst nicht so wich- 
tig zu nehmen15. Denn der Einzelmensch befaßt sich eben nicht nur mit dem 
Leben und der Zukunft im allgemeinen; darin eingeschlossen ist ja immer 
auch sein Leben und seine Zukunft. Der Verdacht der Absurdität der end- 
lichen, individuellen Existenz bleibt bestehen. Der Tscheche Milan Macho- 
vec hat das sehr deutlich erkannt, wenn er schreibt, daß •der Materialis- 
mus notwendigerweise bestimmte Tendenzen zur Resignation und Skepsis 
fördert, zumal es unter kosmischen Gesichtspunkten völlig gleichgültig er- 
scheint, ob der Mensch nun moralisch oder unmoralisch, glücklich oder un- 
glücklich ist"18. Selbst Ernst Blocks Zukunftsmusik tönt angesichts der 
Todesfrage nur noch gedämpft, etwa wenn er bekennt: •Nicht nur die 
Leiche ist bleich, auch unser Sterben sieht sich durch dieses Ende zu schlech- 
ter Letzt ausgeblutet und entwertet. Grab, Dunkel, Fäulnis und Würmer 
hatten und haben, wann immer sie nicht verdrängt werden, eine Art rück- 
wirkend entwertender Kraft." Und: •Daß der Name des Märtyrers im Her- 
zen der Arbeiterklasse eingeschreint ist, gibt diesem Namen keine Augen, 
kein leibhaftig anwesendes Dasein zurück, auch er liegt als Leiche weitab 
vom intendierten Ziel."17 Hier fallen die Dissonanzen nicht einem Schnitt 
zum Opfer wie im offiziellen Marxismus; sie bleiben stehen. Dieser ver- 
meidet es geflissentlich, die Frage nach dem Los des Individuums über- 
haupt aufkommen zu lassen und wird so zu einer Philosophie der nicht zu 
Ende gedachten Gedanken. Block, Machovec, Schaff, Garaudy (und es 
wären noch viele zu nennen) versuchen wenigstens, die Spannung auszu- 
halten. Der Sinn des Lebens ist ausschließlich im Diesseits zu suchen; Auf- 
erstehung bleibt •Wunschmythos" und •Wunschmysterium"18. Und es 
wird nicht verschwiegen, daß die innerweltliche Zukunft, für die allein 
man lebt, unabgegoltene Opfer fordert. 

Indessen aber fragt der einzelne bekanntlich nicht nur nach seiner Rolle 
auf dem Schachbrett derWelt (lieber König als Bauer!), sondern auch, wo- 
zu denn letzten Endes dieses ganze Spiel gut sein soll. Andersherum aus- 
gedrückt: Welchen Sinn hat die Geschichte? Dem Individuum gibt sie zwar 
einen Halt, ein Ziel, auch einen Sinn - aber sie selber erscheint haltlos, 
ziellos, sinnlos. Mit innerweltlichen Zukunftshoffnungen läßt sich die Sinn- 
frage nicht lösen; sie wird bloß verlagert. 
15 E. Bloch, Atheismus im Christentum, Reinbek 1970 ( = rowohlts deutsche enzyklopädie, 
Bd. 347), 239. 
16 M. Machovec, Vom Sinn des menschlichen Lebens, Freiburg 1971, 116; kursiv von mir. 
17 Bloch, Prinzip Hoffnung, 1299, 1300. 
18 Bloch, Atheismus im Christentum, 244. 



Josef Imbach 126 

Außerdem bleibt kritisch zu überlegen: Könnten die kommenden Gene- 
rationen eine glücklichere Zukunft so einfachhin akzeptieren, die auf dem 
unabgegoltenen Unglück ihrer Väter beruht? Dostojewski hat dieses Pro- 
blem in seiner ganzen Schärfe und Tragweite erfaßt, wenn er in seinem 
Roman Die Brüder Karamasow schreibt: •Stell dir vor, du selbst errichte- 
test das Gebäude des Menschenschicksals mit dem Endziel, die Menschen 
zu beglücken, ihnen endlich Frieden und Ruhe zu geben, aber du müßtest 
dazu unbedingt und unvermeidlich ein einziges Geschöpf zu Tode quälen - 
wärst du unter dieser Bedingung bereit, der Architekt zu sein? ... Und 
könntest du es für möglich halten, daß die Menschen, für die du baust, 
bereit wären, ihr Glück um den Preis des ungerechtfertigten Blutes eines 
zu Tode gequälten Kindes zu empfangen und danach für ewig glücklich zu 
bleiben?"19 Das zeigt uns: Wenn immer das Glück (und damit der Sinn) 
ausschließlich in ein zukünftiges Kollektiv oder in eine kollektive Zukunft 
hineinverlegt wird, dann ist dieser Sinn halbiert; er gilt einzig den Kom- 
menden und den Durchgekommenen. Aber was sagen wir angesichts der 
Verfolgten und Verfemten, der Gejagten und Gefolterten, angesichts auch 
der rücksichtslos Liquidierten und kaltblütig Beseitigten, kurz, im Hinblick 
auf all jene, die zu den Verlierern der Geschichte gehören und deren Na- 
men schon nach einer Generation getilgt ist aus dem Gedächtnis der 
Menschheit? Denn kein noch so gewaltiger Fortschritt tilgt auch nur eine 
der Ungerechtigkeiten, die den Toten widerfuhr. Und angesichts eines 
Glücks, das auf der Ausbeutung ihrer Vorfahren beruht, könnten die kom- 
menden Generationen nur sagen: Das ist zu wahr, um schön zu sein. 

In dieser Richtung äußert sich auch die Gemeinsame Synode der Bis- 
tümer in der Bundesrepublik Deutschland in ihrem Beschluß Unsere Hoff- 
nung: •Wenn wir uns zu lange der Sinnlosigkeit des Todes und der Gleich- 
gültigkeit gegenüber den Toten unterwerfen, werden wir am Ende auch für 
die Lebenden nur noch banale Versprechungen parat haben Es ist, als 
bestünde die Gefahr, daß den großen Worten, unter denen wir unsere 
eigene Geschichte betreiben - Freiheit, Emanzipation, Gerechtigkeit, Glück 
- am Ende nur noch ein ausgelaugter, ausgetrockneter Sinn entspricht.«2» 
Das zeigt uns: wenn überzeugende Motivationen fehlen, werden unsere 
großen Werte zu bloßen Wörtern. Kurzfristig ist damit vielleicht Politik, 
auf lange Sicht aber sicher kein Staat zu machen. Es wäre zumindest über- 
denkenswert, ob der gewaltsame Protest der jüngeren Generation (und 
19 F. M. Dostojewski, Die Brüder Karamasow, München 1958 (= Winkler Ausgabe) 331 f. 
Fast wörtlich greift Dostojewski diese Formulierung auf in seiner 1880 gehaltenen Pusch- 
kin-Rede; in: Tagebuch eines Schriftstellers, München 1963 (= Piper Ausgabe), 494 f. 
20 Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland, Unsere Hoff- 
nung. Ein Bekenntnis des Glaubens in dieser Zeit, in: Offizielle Gesamtausgabe Bd  1 
Freiburg Basel Wien 1976, 91 (Nr. I, 3). 



•Laßt euch nicht verführen!" 127 

Gewalt heißt lateinisch Terror) nicht auch darauf zurückzuführen ist, daß 
unsere Gesellschaft keinen Sinn mehr anzubieten hat, der den oben ge- 
nannten Einwänden standhält und für den deshalb zu leben sich lohnt. 

Gerechtigkeit, Freiheit, Glück - diese Ziele müssen besser motiviert wer- 
den, sonst werden sie zu Schlagwörtern - und die Enttäuschten (oder Ge- 
täuschten) schlagen zurück, weil sie nicht Versprechungen für die Zukunft 
wollen, sondern nach einem Lebenssinn für die Gegenwart verlangen. 

Das fühlte auch Max Horkheimer, der gegen Ende seines Lebens an- 
gesichts eines aufs Innerweltliche beschränkten Sinnangebotes immer grö- 
ßere Skepsis anmeldete. Er sprach von einer •Sehnsucht danach, daß der 
Mörder nicht über das unschuldige Opfer triumphieren möge", von einer 
Hoffnung auch, daß das Unrecht, durch das die Welt gekennzeichnet ist, 
•nicht das letzte Wort sein möge"21. Weniger bildhaft ausgedrückt: Es stellt 
sich eben doch die Frage, ob Hoffnung über den Tod hinaus dem Menschen 
so ganz und gar unangemessen wäre, eine Hoffnung darauf, daß der ein- 
zelne nicht ins Nichts oder nur in die Geschichte hinein stirbt, und daß so 
auch den Opfern zuteil wird, wofür sie lebenslang vielleicht vergeblich 
gekämpft haben: Gerechtigkeit. Theologisch gesagt: Die Sinnfrage stellt 
sich als Gottesfrage. Wohlgemerkt: als Frage! 

Sinnfrage und Gottesfrage 

Damit erscheint unser Problem unversehens in eben der Perspektive, die 
das Christentum als die einzig richtige, weil dem Menschen und seinen 
Hoffnungserwartungen entsprechende erachtet. 

Die bisherigen Lösungsversuche haben alle eines gemeinsam. Ihr Grund- 
muster läßt sich auf das der erwähnten Romane von Kafka zurückführen: 
Der Mensch - er, und nur er - sucht ein Absolutes, einen Wert, eine letzte 
Instanz, ein Ziel, für das zu leben sich lohnt. Und dieses Ziel (und damit der 
Sinn) kann, entsprechend der Endlichkeit des Menschen, immer nur end- 
lich • eben: innerweltlich - sein. Sinn erscheint so als Sinngebung seitens 
des Menschen. Nicht so im Christentum. Sinn ist für das Christentum ganz 
wesentlich Sinnfindung, etwas also, das sich der Mensch nicht selber sagt 
und nicht selber gibt, sondern bereits vor-findet. Solange der Mensch selber 
sucht, dreht sich alles um ihn selbst: Ich befrage mich nach dem Sinn meines 
Lebens. Die Situation ändert sich schlagartig, wenn ein anderer nach mir 
fragt - und zwar nicht nach meinem Einfluß oder nach meiner gesellschaft- 
lichen Position, sondern nach mir selbst. Wir reden dann von Liebe. Diese 
hat ihren Sinn in sich selbst. Sie bedarf keiner weiteren Rechtfertigung • 

21 M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen, Hamburg 1970, 61 f. 



Josef Imbach 128 

außer natürlich angesichts der Endlichkeit und Vergänglichkeit des Men- 
schen. 

Dieses Modell vermag zu verdeutlichen, was Sinn christlich gesehen be- 
deutet: nicht etwas, das der Mensch selber schafft, sondern eine ganz per- 
sönliche Beziehung, in der zwei Freiheiten aufeinandertreffen, die göttliche 
und die menschliche. Und diese Beziehung weist ihrerseits einen Bezug auf 
zu allem Akzidentellen, Zufälligen und nicht Nowendigen, das mit der 
Endlichkeit des Menschen gegeben ist und das so seinerseits als sinnvoll 
erfahren werden kann. 

Allerdings ist sogleich anzumerken, daß damit der absolute, allem End- 
lichen sinngebende Sinn etwas zu unvermittelt mit Gott gleichgesetzt wird. 
Denn Gott erscheint hier so irgendwie als letztes Glied einer langen Kette 
von Sinnangeboten, er wird zu etwas Gegenständlichem, sozusagen Hand- 
greiflichem, dessen sich die menschliche Vernunft bemächtigen kann. Denn 
sinnvoll ist für uns ja nur das, was wir begreifen und verstehen können. 
Das entspricht voll jenem neuzeitlichen Erkenntnisideal, nach welchem (so 
Karl Rahner) •Erkenntnis erst dann zu ihrem Wesen und Ziel kommt, 
wenn sie durchschaut und so das Erkannte beherrscht"22. Indessen aber ist 
Gott, soll er Gott bleiben und nicht zu einem Gegenstand neben anderen 
werden, der absolut Jenseitige, der Unbegreifliche und Undurchschaubare, 
das Geheimnis schlechthin. 

Damit erhebt sich die Frage, wie denn derjenige, dessen sich die Ver- 
nunft nie bemächtigen kann, vom vernünftig Denkenden als umfassender, 
weil alle partiellen Sinnerfahrungen umgreifender Sinn anerkannt werden 
kann. Das Problem läßt sich nur lösen, wenn wir über die Möglichkeits- 
bedingungen menschlicher Erkenntnis reflektieren. Erkenntnis, wie wir sie 
gemeinhin verstehen, kommt zu ihrem Ziel, wenn sie ihr Objekt umkreisen 
und orten, es de-finieren kann. Das geschieht aber immer nur in einem 
Bezugsrahmen, der auch seinerseits wiederum zum Objekt menschlicher Er- 
kenntnis werden kann - aber nur unter der Bedingung, daß man auch ihn 
in neue Bezüge hineinhebt. Das führt zu der Feststellung: •Die schlichte 
Tatsache, die in jeder Erkenntnis unweigerlich neu bejaht wird, daß näm- 
lich jede Einzelerkenntnis nur innerhalb eines unendlichen Prozesses mög- 
lich ist, der von uns aus nie beendet wird, . . . sagt immer aufs neue, daß 
das Begriffene vom Unbegreiflichen und das Begreifen vom Walten der 
Unbegreiflichkeit lebt."23 Dieses unbegreifliche Geheimnis, das Erkenntnis 
erst ermöglicht, nennt der Gläubige Gott. 

-- K. Rahner, Die menschliche Sinnfrage vor dem absoluten Geheimnis Gottes; in: Schrif- 
ten zur Theologie, Bd. 13, Zürich, Einsiedeln, Köln 1978, 118. Dieser Arbeit ist auch der 
folgende Gedankengang verpflichtet. 
23 Ebd., 121 f. 



•Laßt euch nicht verführen!" 129 

Wenn also von Gott als einem letzten Sinn und Ziel die Rede ist, dann 
darf das nie so verstanden werden, als sei dieser Gott das letzte Glied einer 
Kette von partikulären Sinnerfahrungen. Er ist vielmehr der Ermög- 
lichungsgrund von Sinnerfahrung überhaupt und als solcher der •absolute 
Sinn" oder, um im Bild zu bleiben, der Nagel, an dem die ganze Kette 
hängt. 

Zum gleichen Ergebnis kommen wir, wenn wir die Frage nicht auf der 
abstrakten Ebene des Denkens, sondern auf jene der menschlichen Exi- 
stenzerfahrung angehen. Denn auch da gibt es Vollzüge, die als sinnvoll 
erfahren werden, weil sie einfach sinnvoll sind - wobei solche Sinnerfah- 
rungen, weil letztlich unbegreiflich, nicht noch einmal auf den Begriff ge- 
bracht werden können. Solches ereignet sich (wie wir schon sagten) da, wo 
zwei Menschen einander lieben. Diese Liebe wird von ihnen als sinnvoll 
empfunden, obwohl sie letztlich unbegreiflich und unerklärlich ist. Natür- 
lich •kennt" man den Partner, aber wo er nicht um seiner Stellung, seines 
Ansehens usw., sondern um seiner selbst willen angenommen wird, ge- 
schieht eine Bejahung, die ihrerseits nicht mehr analysierbar ist, weil sie in 
jene Tiefen reicht, die rein verstandesmäßig nicht mehr auslotbar sind. 
Wer das dennoch versucht, dem verschlägt es buchstäblich die Sprache. 
Denn das Sinnvolle dieses Vollzugs kann •nur" erfahren werden, in selbst- 
loser und freier und so beseligender Überantwortung. Damit haben wir in 
Form eines Vergleichs in etwa auszudrücken versucht, was der Gläubige 
meint, wenn er Gott als letztes Ziel und Sinn seines Lebens bezeichnet, 
nämlich nicht daß er Gott verstünde, sondern daß er sich von Gott verstan- 
den weiß; nicht daß er Gott in sich aufnähme, sondern daß er von Gott 
aufgenommen wird. 

Das Bewußtsein der endlichen Reichweite menschlicher Erkenntnis 
schließt also nicht aus, sondern ein, daß Gott als der Sinn schlechthin er- 
fahren werden kann. Ebensowenig stellt die Erkenntnis der Endlichkeit 
menschlichen Lebens für den Gläubigen dieses Leben als ganzes in Frage, 
weil er sich in seiner Endlichkeit angenommen weiß vom unendlichen Gott. 
Was Horkheimer lediglich als •Sehnsucht" bezeichnet, stellt so für den 
Gläubigen eine reale Verheißung dar seitens dessen, der nicht ein Gott der 
Toten ist, sondern der Lebenden (Mk 12, 27). Anders gesagt: auf das 
Grundmißtrauen gegenüber dem Leben und dem dadurch bedingten Sinn- 
losigkeitsverdacht anwortet der christliche Glaube mit seinem Bekenntnis 
zum lebenspendenden und totenerweckenden Gott, der den Menschen zur 
beseligenden Gemeinschaft mit sich beruft. Statt einer Begründung solchen 
Auf erstehungsglaubens (die den Rahmen dieses Beitrags sprengen würde)24 

24 Dazu ausführlich: J. Imbach, In Angst leben? (Theologische Meditationen, Bd. 45) 
Zürich Einsiedeln Köln 1977, 60•65. 



Ewald Zacher 130 

zu geben, begnügen wir uns hier mit dem Hinweis auf seine Bedeutung. 
Auferstehungsglaube besagt: nicht bloß mein Name, meine Werke, oder 
mein Beitrag für die zukünftige Welt und Menschheit werden überdauern, 
sondern ich selbst, mit meiner ganz persönlichen Geschichte, werde von 
Gott zu neuem Leben erweckt. 

Nicht religiöse Rechthaberei, sondern einzig und allein die Sorge um den 
Menschen und sein Heil drängt den Christen, diesen Glauben zu verkün- 
den. Und eben diese Sorge ist es, die ihn veranlaßt, angesichts der zahl- 
reichen sinnarmen oder sinnwidrigen Sinnangebote unserer Zeit mit Brecht, 
aber gegen ihn zu sagen: •Laßt euch nicht verführen!" 

Hoffnung auf ewiges Leben 

Johanneische Fragmente 

Ewald Zacher, Mainz 

Aphorismen kann man nicht wie einen Roman lesen. Sie blitzen 
auf, geben hier und dort einen Schein, und langsam erlebt man 
den großen Lichtbogen, der alles umspannt. 
So sollte man die folgenden dreißig Absätze lesen: mal diesen, 
mal jenen, mal im Zusammenhang, mal einzeln. Sehr bald 
wird man die Einheit des Ganzen und zugleich die Eigenart der 
einzelnen Teile erspüren. So wie es Urs von Balthasar schrieb: 
Das Ganze im Fragment - Das Fragment als Spiegel des Gan- 
zen. (Die Schriftleitung) 

I Die Alternative des Lebens 

1 

Wenn es hoch kommt, einige Jahre der Freude und des Glücks, nicht rand- 
voll, aber doch voller Liebe, und dann endlich nichts, nichts mehr. Es hat 
ein Ende. 

Hat es ein Ende, muß es ein Ende haben, das Leben? 
Da bäumt sich die Hoffnung auf und will ewiges Leben. 




