,,LaBt euch nicht verfiithren!«

Der Gegenwartsmensch vor der Sinnfrage

Josef Imbach OFMConv., Rom

Laft euch nicht verfihren! Lafit euch nicht vertrosten!

Es gibt keine Wiederkehr. Thr habt nicht zuviel Zeit!

Der Tag steht in den Tiren; Lafit Moder den Erlosten!

Ihr konnt schon Nachtwind spiren: Das Leben ist am grofiten:

Es kommt kein Morgen mehr. Es steht nicht mehr bereit.

Lafit euch nicht betriigen! Lafit euch nicht verfithren

Das Leben wenig ist. Zu Fron und Ausgezehr!

Schlirft es in schnellen Ziigen! Was kann euch Angst noch rithren?
Es wird euch nicht geniigen, Ihr sterbt mit allen Tieren

Wenn ihr es lassen mifit! Und es kommt nichts nachher.

Dieses Gedicht triagt den Titel Gegen Verfiihrung und stammt von Ber-
tolt Brecht'. Der Mensch wird darin nicht metaphysisch oder religios, son-
dern rein biologisch definiert: Leben als Verfallsprozefl auf den Tod hin:
, Thr sterbt mit allen Tieren / Und es kommt nichts nachher.

Indessen verhalt es sich aber so, dafl der Mensch nur selten lammf{romm
oder kuhdugig um sich blickt, sondern meist fragend. Er befragt nicht nur
Welt und Umwelt, sondern auch und vor allem sich selbst. Er macht sich
Gedanken tiber den Zweck seines Tuns und den Sinn seines Lebens. Und
die Antworten genligen nie, weil immer eine Frage zuviel da ist, die zwar
unterdriickt, aber nicht beseitigt werden kann: jene nach dem letzten Wo-
fir und Wozu. Franz Kafka hat das in seinen Roman-Parabeln Das Schlof§
und Der Prozefl in uniibertroffener Weise aufgezeigt. Der Mensch, ver-
loren und anonym, sucht verzweifelt nach einem festen Bezugspunkt, nach
einem Absoluten, einer letzten Instanz, von der her er sich — und damit
seine Identitdt — verstehen und dem Leben einen Sinn geben konnte. Doch
Kafkas Helden bleiben isoliert. Zum Schlof} gibt es keinen Zugang, und
der Prozef endet mit der Exekution des Opfers. Ohne dafl der zum Leben
und schlieflich zum Tod Verurteilte einen Richter gesehen hatte, stofen

t B. Brecht, Gegen Verfiihrung, in: Gedichte. Ges. Werke, Bd. 8, Frankfurt 1965, 260. —
Bei diesem Beitrag handelt es sich um die iiberarbeitete Fassung eines Vortrags, den ich
am 24. 6. 1979 im Bildungshaus Schwarzenberg (bei Scheinfeld) gehalten habe.



»Lafit euch nicht verfiihren!“ 117

ihm die Henker e¢in Messer ins Herz. Fr stirbt — Brechtscher Konsequenz —
,wie ein Hund“2.

Und doch besteht ein Unterschied. Der Lyriker Erich Fried hat ihn in

cinem seiner Warngedichte so umschrieben®:

Ein Hund

der stirbt

und der weifl

dafl er stirbt

wie ein Hund

und der sagen kann
dafl er weifl

dafd er stirbt

wie ein Hund

ist ein Mensch

Und so fragen sich denn auch — oder vielleicht gerade — jene, die im
Kafkaschen Sinn auf den Hund gekommen sind: Wozu dieses ganze Leben?

Was sagen die Naturwissenschaften?

Wir sind heute geneigt, unsere Lebensprobleme auf die technisch-natur-
wissenschaftliche Ebene zu transponieren und so zu lésen. Denn die Welt
ist fiir uns machbar und die Umwelt gestaltbar geworden. In den letzten
hundert Jahren beispielsweise hat die Biologie mehr Fortschritte erzielt
als in der Zeit von Hippokrates, dem Begriinder der wissenschaftlichen
Medizin (geb. um 460 v. Chr.) bis zu dem berithmten franzésischen Physio-
logen Claude Bernard (1813-1878). Hand in Hand mit dem Fortschritt
der Naturwissenschaften ging die Entwicklung der Technik. Nicht nur hat
in unserem Jahrhundert eine Errungenschaft die andere in immer kiirzeren
Abstidnden abgelost, sondern gleichzeitig wurde auch die Zeitspanne zwi-
schen einer grundlegenden Entdeckung und ihrer praktischen seriellen
Anwendung immer kiirzer: 112 Jahre betrug sie fiir die Fotografie, 56 Jah-
re noch fiir das Telefon und nur noch finf Jahre fir die Transistoren®.
Dieses enorme Wachstum an Wissen und Kénnen blieb nicht ohne Folgen
fur unser Lebensgefuhl. Es liegt daher nahe, dafl man sich fiir simtliche
Fragen — und damit auch fir die Sinnfrage — von den Wissenschaften,
vorab von den Naturwissenschaften, einen verbindliche Antwort erwartet.
Was konnen sie uns sagen iiber den Sinn des Lebens?

 ¥. Kafka, Der Prozefs, Frankfurt 1964 (=Fischer Biicherei, Exempla classica, Bd. 3), 165.
3 E. Fried, Warngedichte, Miinchen 1964.
¢ Vgl. R. Garaudy, Marxismus im 20. Jahrhundert, Reinbek 41972 (=rororo 1148), 22 {.



Josef Imbach 118

Von zahlreichen neueren Verdffentlichungen greifen wir uns eine der
bekanntesten heraus, jene des Molekularbiologen Jacques Monod: Zufall
und Notwendigkeit®. Darin vertritt der franzdsische Nobelpreistriger die
Ansicht, dafl es sinnlos sei, iiberhaupt nach einem Sinn des menschlichen
Lebens zu fragen, denn ,angefangen von der Bakterie bis zum Menschen®
ist alles das , Ergebnis einer riesigen Lotterie“, denn ,das Universum trug
weder das Leben, noch die Biosphire den Menschen in sich. Unsere ,Los-
nummer‘ kam beim Gliicksspiel heraus. Ist es da verwerflich, daf wir un-
ser Dasein als sonderbar empfinden — wie jemand, der im Gliicksspiel eine
Milliarde gewonnen hat?“ Daher ,mufl der Mensch endlich aus seinem
tausendjahrigen Traum erwachen, und seine totale Verlassenheit, seine
radikale Fremdheit erkennen. Er weifl nun, daf er seinen Platz wie ein
Zigeuner am Rand des Universums hat, das fiir seine Musik taub ist und
gleichgiltig gegen seine Hoffnungen, Leiden und Verbrechen.“ Damit
weifl der Mensch endlich, ,daf er in der teilnahmslosen Unermeflichkeit
des Universums allein ist, aus dem er zufillig hervortrat. Nicht nur sein
Los, auch seine Pflicht steht nirgendwo geschrieben.“ Auf eine Kurzfor-
mel gebracht: Die Evolution hitte auch einen ganz anderen Verlauf neh-
men kénnen. Rein zufallig ist der Mensch dabei herausgekommen;er ist von
keinem Gott gewollt und seine Existenz hingt im Nichts — und deshalb ist
es geradezu unsinnig, nach einem hoheren, letzten, gar allgemeinverbind-
lichen Sinn zu suchen. Nach Sinn zu fragen wire ebenso aussichtslos wie
in einem dunklen Zimmer eine schwarze Katze zu suchen, die gar nicht
vorhanden ist.

Das Bestechende dieser Auffassung liegt nun darin, daf} sie wissen-
schaftlich abgesichert scheint. Doch machen wir einmal die Gegenprobe!
Dazu ziehen wir einen anderen Naturwissenschaftler zu Rat, den Atom-
physiker Wernher von Braun. In einem Interview, das in der Zeitschrift
Christian Life veroffentlicht wurde, duflert er sich so: ,Meine Mitarbeit
bei der Erforschung des Weltraums hat meinen Glauben an Gott nicht ver-
mindert, sondern gestirkt. Wahrend wir die Schopfung besser kennenler-
nen, sollten wir auch eine bessere Kenntnis des Schopfers erhalten und eine
tiefere Verantwortung des Menschen fiir das, was Gott damit will. Die
bemannten Raumfliige sind phantastische Leistungen, aber bis jetzt haben
sie nur ein kleines Fenster in den gewaltigen Weltraum gedffnet. Doch
das, was wir durch dieses Fenster von den unendlichen Geheimnissen des
Universums sehen konnen, bekriftigt die Gewifheit, daf} es einen Schopfer
gibt. . .. Ich glaube auch an die Unsterblichkeit der Seele und an ein ewiges

® J. Monod, Zufall und Notwendigkeit. Philosophische Fragen der modernen Biologie,
Miinchen 51973. Die folgenden Zitate: 171, 179, 211, 219 Die franzésische Originalaus-
gabe erschien 1970.



»Laft euch nicht verfithren!” 119

Leben. Diese Auffassung 14fit sich sogar wissenschaftlich begriinden: Die
Wissenschaft hat herausgefunden, dafl nichts spurlos verschwinden kann.
Die Natur kennt keine Vernichtung, nur Umwandlung. Wenn nun Gott
dieses fundamentale Prinzip gebraucht, selbst wenn es um den kleinsten
und unbedeutendsten Teil des Universums geht, ist es dann nicht ganz
logisch, damit zu rechnen, dafl er dieses Prinzip auch braucht, wenn es um
das Meisterwerk seiner Schopfungstitigkeit geht, ndmlich um die Seele
des Menschen? Das, glaube ich, tut er.“®

Hier fihrt ein vertiefter Einblick ins Universum zu einer deutlicheren
FErkenntnis Gottes. Wo Monod blof} den Zufall wirken sieht, nimmt Wern-
her von Braun Gottes Wirken wahr: Gott hat den Menschen gewollt und
darum ist der Mensch auf Gott hin geschaffen, bestimmt fiir ein ,ewiges
Leben“. Dieses ewige Leben, nimlich die nie mehr endende und beseli-
gende Gemeinschaft mit Gott, ware demnach das Ziel des Menschen — und
damit der Sinn seines Lebens.

Da trauen wir nun unserer Brille nicht mehr, wenn wir das lesen. Zwei
Naturwissenschaftler gelangen, ausgehend von den gleichen Gegebenhei-
ten, nimlich vom Werdegang und der Struktur des Universums, zu zwei
verschiedenen, vollig entgegengesetzten Ergebnissen. Was fiir den einen
Notwendigkeit als Folge des Zufalls ist, ist fiir den anderen gottliche Pla-
nung und Figung. Wer hat recht?

Wenn wir genau hinsehen, fillt uns auf: Beide beobachten objektive Tat-
sachen — die Entwicklung des Lebens, den Lauf der Welt — und deuten sie
dann aufgrund ihrer subjektiven Weltanschauung. Monod (er war ein
Freund von Albert Camus, dem Dichter des Absurden) ist Atheist — also
ist fiir ihn alles Zufall; Wernher von Braun glaubt an einen Schopfer-
gott — also ist die vorgegebene Entwicklung letztlich sein Wille und sein
Werk.

Diese SchluBfolgerungen beruhen daher nicht auf wissenschaftlichen
Voraussetzungen, sondern sind das Resultat einer personlichen Uberzeu-
gung. Aufschlufireich dafiir ist die von Wernher von Braun verwendete
Terminologie. Da ist die Rede von einem (bereits vorgegebenen) Glauben
an Gott, der durch die Erforschung des Weltraums nicht nur nicht ver-
mindert, sondern, dariiber hinaus, geradezu gestirkt wird. Und wahrend
Monod schlicht vom ,Universum® spricht, verwendet von Braun den
Begriff ,Schopfung®, was doch die Existenz eines Schopfers bereits voraus-
setzt. — In beiden Fallen, bei Monod wie bei von Braun, handelt es sich
nicht um wissenschaftliche Schlufifolgerungen, sondern um eine Interpre-
tation wissenschaftlicher Daten im Licht der personlichen Weltanschauung.

6 Zit. bei R. Sauer, Die Herausforderung des Atheismus, Minchen 1970, 138 {.



Josef Imbadh 120

Der Forschungsbereich der Naturwissenschaften hingegen beschrankt
sich auf das Mefi- und Wigbare; sie sagen uns, wie die Dinge sind, aber
keinesfalls, wozu wir sie gebrauchen sollen. Anhand eines Beispiels ver-
deutlicht: Ein Mineraloge mag das Alter eines Steins bestimmen oder ihn
auf seine Zusammensetzung hin untersuchen; aber wenn man wissen méoch-
te, ob es nun besser sei, diesen Stein als Briefbeschwerer zu benutzen oder
damit jemandem den Schidel einzuschlagen, so kann er sich dariiber in
seiner Eigenschaft als Wissenschaftler nicht verbindlich dzuflern. Aber nicht
nur die Frage, wie wir die Dinge verwenden, sondern auch jene andere,
ob wir sie tiberhaupt gebrauchen sollen, d. h. jene nach dem Sinn einzelner
moglicher Handlungen und unseres ganzen Lebens, liegt offensichtlich
auflerhalb des naturwissenschaftlichen Forschungsbereichs. Hat die Welt
als ganze und das Leben des einzelnen Menschen ein Ziel und einen Sinn?
Aus unseren bisherigen Uberlegungen diirfte hinreichend deutlich gewor-
den sein, dafl diese Frage von den Naturwissenschaften gar nicht beant-
wortet werden kann. Tun sie das dennoch, so verlassen sie ihren Kompe-
tenzbereich. Unter der Hand wechseln sie — oft ohne sich dariiber Rechen-
schaft zu geben — vom empirischen Feld hiniiber in jenes der persénlichen
Uberzeugungen und Weltanschauungen.

Weltanschauliche Antworten

Die aber sind vielgestaltig. Da hort man die Behauptung, schon die
Sinnfrage zu stellen, sei sinnlos. Das Leben lasse sich ohnehin nicht ver-
stehen und es gelte lediglich, es einigermafien aufrecht zu bestehen. Der
Mensch lebt eben sein Leben aus, ohne miifliges Fragen nach dem Warum
und Wozu, dhnlich wie eine Kerze niederbrennt bis zum Verglimmen des
Dochts (falls kein Windstof§ die Flamme vorzeitig ausblist). Hilt der Ver-
gleich aber unserer Erfahrung stand? Ernst Bloch bemerkt dazu: ,Das kann
zwar der Fall sein, aber nicht deshalb, weil der Mensch einer Kerze dhn-
lich ist, zum Beispiel nicht kopflos, also wirkt der Vergleich auch nachher
nicht zwingend.“” Mit anderen Worten: man kann zwar behaupten, die
Sinnfrage zu stellen sei sinnlos; aber man kann nicht verhindern, daf} sie
trotzdem immer wieder auftaucht. Gerade deshalb darf die Frage nach
Sinn nicht zum vornherein als unsinnig abgetan werden; das wire keine
Antwort, sondern vielmehr deren glatte Verweigerung.

Andere verbieten zwar nicht das Fragen, sind aber mit der Antwort
verdachtig schnell zor Hand: Das Leben ist sinnlos. Samuel Beckett for-
muliert das in seinem Endspiel ebenso kurz wie drastisch: »Lebenslidnglich

* E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 8, Frankfurt 1973 (=suhrkamp taschenbuch wissen-
schaft, Bd. 8), 1298.



~Laft euch nicht verfiihren!” 121

dieselben Albernheiten.“ Und: ,Das ganze Universum stinkt nach Kada-
ver.“® Ohne Bild und weniger schockierend: Sein als Sein zum Tode. Exi-
stenz — wie schon bei Brecht, bei Kafka, bei Monod — als irreversibler biolo-
gischer Verfallsprozef. Der Mensch — ein Muster ohne Wert, eine schnell-
lebige Episode, die mit seinem Tod ausgetrdumt ist. Solcher Sinnlosigkeits-
verdacht wird nicht selten erhértet durch Erfahrungen von Unsinn und
Widersinn — beispielsweise wenn eine Politik sich nicht am Menschen,
sondern an der Macht orientiert. Oder, auf individueller Ebene, wenn man
mit schmerzhaften Krankheiten, unheilbaren Leiden und verfrithtem Ster-
ben konfrontiert wird. Da ist manch einer schnell geneigt, Schopenhauer
gegen Leibniz recht zu geben: Unsere Welt ist nicht nur nicht die beste,
sondern geradezu die schlimmste aller moglichen Welten — und ware sie
noch ein klein wenig schlechter, so kénnte sie tiberhaupt nicht mehr beste-
hen.

Aber was auf den ersten Blick tiberzeugt, wirkt bei ndherem Zuschen
nicht unbedingt schlissig. Woher will man denn so sicher wissen, daf} kein
Sinn gegeben ist? Behauptungen lassen sich doch nur iber etwas aufstel-
len, das man wenigstens ansatzweise kennt. Nur wer weif}, was Licht ist,
kann sagen: Ich bin im Dunkeln. Ahnlich gilt: Nur wer — wenn auch nur
fragmentarisch — weif}, was Sinn ist, vermag sein Leben als Fehlschlag
(eben: als sinnlos, unsinnig oder widersinnig) zu empfinden. Aber mit
diesem Eingestédndnis beweist er ja gerade, daf} es anders sein konnte. Die
erfahrungsbedingte Behauptung ,Das Leben ist sinnlos“ besagt also im
Grunde nichts weiter als dafl man sein eigenes Leben, subjektiv, als un-
sinnig empfindet.

Vielen bleiben sinnwidrige Erfahrungen grofleren Ausmafles erspart.
Sie wissen sich zu bescheiden, geben sich gedampft optimistisch. Sie begnii-
gen sich mit dem Lebenssinn in kleiner Minze. Das ist: ein schoner Abend
unter Freunden; der Sonntagsausflug und der Jahresurlaub; ein unter-
haltsamer Roman, Musik und eine Tasse Kaffee — kurz, es sind die kleinen
Annehmlichkeiten, die das Leben lebenswert erscheinen lassen. Nun wird
ja niemand behaupten wollen, daf diese kleinen Alltagsfreuden unwich-
tig oder gar sinnlos seien. Schlie8lich kann kein Mensch sich immerfort mit
den groflen Menschheitsfragen befassen, ohne sich einen Augenblick der
Entspannung zu génnen. Andererseits aber wird man behaupten dirfen,
daf sich der Sinn des Lebens nicht in den kleinen Freuden und im kurzen
Glick erschipft. Das ware doch reichlich kurzgegriffen. Denn da miifite man
ja das Leben all jener als sinnleer und lebensunwert bezeichnen, die es
nicht mehr richtig genieflen mogen, sei es, weil sie krank oder schwermiitig

8 S. Beckett, Endspiel, in: Fiinf Spiele, Frankfurt 1970 (=Fischer Biicherei, Bd. 7001), 29.



Josef Imbach 122

oder altersschwach oder all das zusammen sind. Wenn wir wirklich vor
wichtige Fragen gestellt sind, wie sie etwa der Tod eines uns nahestehen-
den Menschen mit sich bringt, dann hilt Lebenssinn in kleiner Miinze als
Antwort nicht vor.

Andere sind weniger bescheiden; sie machen Bredhts Proklamation zum
Programm ihres Lebens: ,Schliirft es in vollen Ziigen! / Es wird euch nicht
geniigen, / Wenn ihr es lassen mufit.“ Erfolg, Karriere, Lustgewinn, Macht
lauten jetzt die Stichworte fiir Sinn. Vor allem aber Besitz. Denn je mehr
einer hat, um so mehr kann er sich leisten. Diese Antwort auf die Sinnfrage
geht stillschweigend von der Voraussetzung aus, dafl das Gliick ausschlief3-
lich eine Folge von dufleren Umstidnden, somit machbar sei — etwa so, wie
man ein Spielzeug oder einen Sportwagen produziert. Brauchen wir uns
dariiber lange aufzuhalten? Wir alle wissen: wenn das Konto stimmt, ist
das zwar keine schlechte Sache, aber damit geht die Rechnung im Leben bei
weitem nicht auf. Weil auch volle Kassen die Leere im Herzen eines Men-
schen nicht auszufiillen vermogen. Nur beilaufig sei hier auf einige Romane
verwiesen, die das Gesagte illustrieren: Bonjour tristesse von Frangoise
Sagan, La noia von Alberto Moravia und, neuerdings, Angst vorm Fliegen
von Erica Jong.

Im tdbrigen handelt es sich bei dieser Art von Sinngebung um eine An-
wendung des Niitzlichkeitsprinzips: sinnvoll ist, was dem ecinzelnen fiir
seine Zwecke dient. Zwischen Nutzen und Sinn besteht tatséchlich oft nur
ein kleiner Unterschied — doch der hat grofle Folgen. Am Beispiel veran-
schaulicht: Wenn Sinn nur darin besteht, moglichst viel Nutzen fiir sich
selbst herauszuschlagen, dann ist wirklich nicht einzusehen, warum man
sich eines anderen Menschen nicht riicksichtslos bedienen sollte, auch wenn
er dabei zugrunde geht. Wir sehen immer deutlicher: Alle Antworten auf
die Sinnfrage miissen stets auch von den darin implizierten méglichen Fol-
gen her bedacht werden.

Lebenssinn ~ vom Tod in Frage gestellt

Das gilt gerade dann, wenn sich die Sinnfrage vom Tod her stellt. Denn
in gleicher Weise macht der Tod das Leben des Menschen riickgangig. Und
damit erscheint auch der Sinn des Lebens fraglich. Vielleicht deshalb nei-
gen die meisten atheistischen Humanismen, voran der offizielle Marxismus,
dazu, das Todesproblem aus ihren Uberlegungen auszublenden. Offenbar
weifl man, dafl die , gliickliche Menschheit“ von morgen und die anzustre-
bende ,bessere Zukunft“ den Tod des einzelnen auch nicht in einem ver-
klarten rosa Licht erscheinen lassen. Das 1970 in Ost-Berlin erschienene
Marxistisch-Leninistische Worterbuch der Philosophie beispielsweise ent-



~Lafit euch nicht verfihren!“ 123

hilt zwar einen Beitrag iiber ,Leben”, wihrend die Begriffe ,Sterben® und
» LTod“ nicht behandelt werden. Um so intensiver jedoch befassen sich ge-
rade die Ketzer und Héretiker unter den Marxisten mit der Sinnfrage im
Horizont des Todes.

So der polnische Denker Adam Schaff, der in seinen Uberlegungen zur
Sinnfrage von einer sehr konkreten Erfahrung ausgeht, nimlich von der
moglichen Resignation des Menschen angesichts seines unvermeidlichen
Todes. In seiner Schrift Marxismus und menschliches Individuum schreibt
er: ,Das Bibelwort ,Vanitas vanitatum, omnia vanitas‘ (Wie ist alles so
nichtig! Es ist alles umsonst!), in der einen oder anderen Form in allen
Philosophien des Orients auftauchend, ist jedem Menschen nahe, der Be-
trachtungen iiber Leben und Tod anstellt. Man kann solche Erwéigungen
mit einem Licheln des Mitleids als Unsinn, als unfruchtbare Griibelei ab-
tun. Und dennoch lassen sich diese Probleme nicht einfach verleugnen. Es
bleibt das ,Wozu?‘, das sich dem von Widerwirtigkeiten und Mifierfolgen
des Lebens miidden Menschen auf die Lippen zwingt. Es bleibt erst recht die
Frage, die sich im Zusammenhang mit Reflexionen iiber den Tod erhebt:
,Wozu alles, wenn man sowieso sterben muf}?*“? Damit wird deutlich: der
Tod des Individuums 148t dieses nach dem Sinn seines Lebens und Schaf-
fens als ganzem forschen. Aber gerade diese Fragestellung stellt Schaff
seinerseits in Frage: Hier werde der Tod von der Person und nicht von der
Natur her betrachtet. Aus dieser letzteren Sicht allerdings 19st sich das
Problem gleichsam von selbst, denn Geborenwerden und Sterben gehort
nun einmal zum Kreislauf der Natur, der auch der Mensch zuzurechnen ist.
Doch Schaff ist sich der Komplexheit des Problems durchaus bewufit. Denn
auch ihm scheint es unwahrscheinlich, ,dafl jemanden die Perspektive be-
friedigt, dafl er, Wirmer und Pflanzen nihrend, zum Leben der Natur
beitragt®1®.

Noch akzentuierter in dieser Hinsicht duflert sich der Franzose Roger
Garaudy in seinem autobiographischen Bericht Menschenwort. Auch er
gibt sich Rechenschaft iiber die Tatsache, daf jeder, wie Rilke sagt, ,seinen
eigenen Tod“ stirbt: ,Der Tod ist der Tod des Individuums. Jeder Ver-
such, das Individuum dem Tod zu entreiflen, ist nur eine illusorische Tré-
stung, die man sich verabreicht: sei es durch animistische Vorstellung vom
Weiterleben eines ,Doubles’ oder die angebliche Unsterblichkeit der Seele
Platos. Der Tod ist bedngstigend nur fiir den, der sich auf das Individuum
beschrankt, der sich an sein Haben klammert. Denn alles, was Individuum
ist, wird mit dem Tod zerstort. Das biologische Individuum und die soziale

® A. Schaff, Marxismus und menschliches Individuum, Wien o. J. (1965), 32.
10 Ebd. ~ Zur Problematik von Sinnfrage und Tod im Marxismus vgl. F. Reisinger, Der
Tod im marxistischen Denken heute (Schaff, Kolakowski, Machovec, Prucha), Mainz 1977.



Josef Imbach 124

Personlichkeit tiberleben den Schiffbruch nicht.“** Und weiter: ,Der Tod —
ich meine den natiirlichen Tod nach einem langen Leben der Arbeit und
der Liebe —ist keine Zasur, ist keine Verneinung des Lebens. Er gibt viel-
mehr dem Leben seine hochste Bedeutung. Mein eigener Tod ist ein standi-
ger Hinweis dafiir, dafl mein Unterfangen kein individuelles Unterfangen
ist. Ich bin Mensch nur, wenn ich an einem Projekt teilhabe, das {iber mich
hinausgeht. Nur der Tod ermoglicht es mir, eine Wahl zu treffen, dieses
oder jenes Unterfangen meinem Leben iiberzuordnen — eine Wabhl zu tref-
fen, die mein Leben transzendiert.“1? Dabei handelt es sich allerdings,
paradox ausgedriickt, um eine immanente Transzendenz, d. h. um eine
Transzendenz in horizontaler Richtung. Mit dem Tod tiberschreitet der ein-
zelne die Grenzen seines Individuums in ein ,,Projekt“ hinein: , Alles er-
eignet sich in dieser Geschichte und in diesem Leben. Wir sind hier blof} ein
Mensch und der stirbt nicht mit uns. Die gesamte Natur ist mein Korper.
Das ganze Projekt der Menschheit, stindig neu im Entstehen begriffen,
niemals vollendet, weder in seiner Verwirklichung noch in seinem Konzept,
bildet meinen Geist. Ich bin verflucht, wenn ich mich meiner Verantwor-
tung dafiir entziechen will, gerettet aber, wenn ich an seiner Gestaltung und
Verwirklichung beitrage.“!* Daraus folgert Garaudy: ,Mein Leben hat
seine Dimension der Ewigkeit nicht nach diesem Leben oder jenseits die-
ses Lebens, sondern hier und jetzt, indem ich der verantwortlich Schaf-
fende an einem Projekt bin, das iber mich hinausgeht . . . Unter einer sol-
chen Perspektive ist mein Tod in keiner Weise absurd, emporend oder
verabscheuenswurdig“14.

Da ist nichts mehr von Nieizsches beriihmten ,,Denn alle Lust will Ewig-
keit“; vielmehr hat das individuelle Leben nur eine Bestimmung hinsicht-
lich der Geschichte als ganzer, insofern das Individuum sich einzusetzen hat
tur ein ,Projekt”: eine gerechtere Gesellschaft, eine bessere Zukunft, eine
gliicklichere Menschheit. Wenn aber der Sinn des individuellen Lebens
darin aufgeht, dann ist der einzelne nichts weiter als ein Baustein im Ge-
baude der Zukunft. Er ist — man mufl das mit aller Deutlichkeit sagen —
Mittel zum Zweck, und sonst nichts. Und das heifit doch: nicht mehr Sub-
jekt, sondern Objekt der Geschichte, nicht mehr Person, sondern eine
Sache — neben anderen.

Da niitzt es denn nichts, die Sinnfrage auf individueller Ebene fiir un-
erlaubt zu erklaren; sie stellt sich nur noch akuter, wenn man mit der Mag-

1t R. Garaudy, Menschenwort Ein autobiographischer Bericht, Wien, Miinchen, Ziirich,
1976, 40.

12 Ebd., 39.

13 Ebd., 49.

11 Ebd., 48 f.



wLaft euch nicht verfiihren! 125

lichkeit rechnen muf, daf}, wenn nach Marx im Tod auch die Gattung tiber
das Individuum siegt, diese Gattung selbst einmal erléschen kénnte. An-
gesichts dieser realen Moglichkeit niitzt es recht wenig, wenn man, wie
Ernst Bloch, den einzelnen anherrscht, er habe sich gefélligst nicht so wich-
tig zu nehmen'®. Denn der Einzelmensch befafit sich eben nicht nur mit dem
Leben und der Zukunft im allgemeinen; darin eingeschlossen ist ja immer
auch sein Leben und seine Zukunft. Der Verdacht der Absurditat der end-
lichen, individuellen Existenz bleibt bestehen. Der Tscheche Milan Macho-
vec hat das sehr deutlich erkannt, wenn er schreibt, dafl ,,der Materialis-
mus notwendigerweise bestimmte Tendenzen zur Resignation und Skepsis
fordert, zumal es unter kosmischen Gesichtspunkten véllig gleichgiiltig er-
scheint, ob der Mensch nun moralisch oder unmoralisch, glicklich oder un-
gliicklich ist“!®. Selbst Ernst Blochs Zukunftsmusik tont angesichts der
Todesfrage nur noch gedampft, etwa wenn er bekennt: ,Nicht nur die
Leiche ist bleich, auch unser Sterben sieht sich durch dieses Ende zu schlech-
ter Letzt ausgeblutet und entwertet. Grab, Dunkel, Fiulnis und Wiirmer
hatten und haben, wann immer sie nicht verdrangt werden, eine Art riick-
wirkend entwertender Kraft.“ Und: ,Dafl der Name des Martyrers im Her-
zen der Arbeiterklasse eingeschreint ist, gibt diesem Namen keine Augen,
kein leibhaftig anwesendes Dasein zuriick, auch er liegt als Leiche weitab
vom intendierten Ziel.“*” Hier fallen die Dissonanzen nicht einem Schnitt
zum Opfer wie im offiziellen Marxismus; sie bleiben stehen. Dieser ver-
meidet es geflissentlich, die Frage nach dem Los des Individuums iiber-
haupt aufkommen zu lassen und wird so zu einer Philosophie der nicht zu
Ende gedachten Gedanken. Bloch, Machovec, Schaff, Garaudy (und es
wiren noch viele zu nennen) versuchen wenigstens, die Spannung auszu-
halten. Der Sinn des Lebens ist ausschlieflich im Diesseits zu suchen; Auf-
erstehung bleibt , Wunschmythos“ und , Wunschmysterium“*8. Und es
wird nicht verschwiegen, dafl die innerweltliche Zukunft, fiir die allein
man lebt, unabgegoltene Opfer fordert.

Indessen aber fragt der einzelne bekanntlich nicht nur nach seiner Rolle
auf dem Schachbrett derWelt (lieber Konig als Bauer!), sondern auch, wo-
zu denn letzten Endes dieses ganze Spiel gut sein soll. Andersherum aus-
gedriickt: Welchen Sinn hat die Geschichte? Dem Individuum gibt sie zwar
einen Halt, ein Ziel, auch einen Sinn — aber sie selber erscheint haltlos,
ziellos, sinnlos. Mit innerweltlichen Zukunftshoffnungen 148t sich die Sinn-
frage micht 16sen; sie wird blof} verlagert.
1_=”E«m_or_¥1—,—ztheismus im Christentum, Reinbek 1970 (=rowohlts deutsche enzyklopidie,
Bd. 347), 289.

16 M. Machovec, Vom Sinn des menschlichen Lebens, Freiburg 1971, 116; kursiv von mir.

17 Bloch, Prinzip Hoffnung, 1299, 1500.
18 Bloch, Atheismus im Christentum, 244.



Josef Imbach 126

Auflerdem bleibt kritisch zu iiberlegen: Kénnten die kommenden Gene-
rationen eine gliicklichere Zukunft so einfachhin akzeptieren, die auf dem
unabgegoltenen Ungliick ihrer Viter beruht? Dostojewski hat dieses Pro-
blem in seiner ganzen Schirfe und Tragweite erfafit, wenn er in seinem
Roman Die Briider Karamasow schreibt: ,Stell dir vor, du selbst errichte-
test das Gebdude des Menschenschicksals mit dem Endziel, die Menschen
zu begliicken, ihnen endlich Frieden und Ruhe zu geben, aber du miifitest
dazu unbedingt und unvermeidlich ein einziges Geschépf zu Tode qualen —
wirst du unter dieser Bedingung bereit, der Architekt zu sein? ... Und
kénntest du es fiir moglich halten, daf die Menschen, fir die du baust,
bereit wiren, ihr Gliick um den Preis des ungerechtfertigten Blutes eines
zu Tode gequilten Kindes zu empfangen und danach fiir ewig gliicklich zu
bleiben?“** Das zeigt uns: Wenn immer das Gliick (und damit der Sinn)
ausschliefilich in ein zukiinftiges Kollektiv oder in eine kollektive Zukunft
hineinverlegt wird, dann ist dieser Sinn halbiert; er gilt einzig den Kom-
menden und den Durchgekommenen. Aber was sagen wir angesichts der
Verfolgten und Verfemten, der Gejagten und Gefolterten, angesichts auch
der riicksichtslos Liquidierten und kaltbliitig Beseitigten, kurz, im Hinblick
auf all jene, die zu den Verlierern der Geschichte gehéren und deren Na-
men schon nach einer Generation getilgt ist aus dem Gedichtnis der
Menschheit? Denn kein noch so gewaltiger Fortschritt tilgt auch nur eine
der Ungerechtigkeiten, die den Toten widerfuhr. Und angesichts eines
Gliicks, das auf der Ausbeutung ihrer Vorfahren beruht, kénnten die kom-
menden Generationen nur sagen: Das ist zu wahr, um schén zu sein.

In dieser Richtung duflert sich auch die Gemeinsame Synode der Bis-
tumer in der Bundesrepublik Deutschland in ihrem Beschluf Unsere Hoff-
nung: , Wenn wir uns zu lange der Sinnlosigkeit des Todes und der Gleich-
giiltigkeit gegeniiber den Toten unterwerfen, werden wir am Ende auch fiir
die Lebenden nur noch banale Versprechungen parat haben. . . . Es ist, als
bestinde die Gefahr, daf den groflen Worten, unter denen wir unsere
eigene Geschichte betreiben — Freiheit, Emanzipation, Gerechtigkeit, Glick
— am Ende nur noch ein ausgelaugter, ausgetrockneter Sinn entspricht.«2®
Das zeigt uns: wenn iiberzeugende Motivationen fehlen, werden unsere
groflen Werte zu blofen Waortern. Kurzfristig ist damit vielleicht Politik,
auf lange Sicht aber sicher kein Staat zu machen. Es wire zumindest iiber-
denkenswert, ob der gewaltsame Protest der jiingeren Generation (und

1* F. M. Dostojewski, Die Briider Karamasow, Miinchen 1958 (= Winkler Ausgabe) 331 £.
Fast wortlich greift Dostojewski diese Formulierung auf in seiner 1880 gehaltenen Pusch-
kin-Rede; in: Tagebuch eines Schriflstellers, Miinchen 1968 (= Piper Ausgabe), 494 f.

* Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland, Unsere Hoff-
nung. Ein Bekenntnis des Glaubens in dieser Zeit, in: Offizielle Gesamtausgabe, Bd. 1,
Freiburg Basel Wien 1976, 91 (Nr. I, 3).



»Lafit euch nicht verfithren!® 127

Gewalt heifit lateinisch Terror) nicht auch darauf zuriickzufithren ist, dafl
unsere Gesellschaft keinen Sinn mehr anzubieten hat, der den oben ge-
nannten Einwéanden standbilt und fiir den deshalb zu leben sich lohnt.

Gerechtigkeit, Freiheit, Gliick — diese Ziele miissen besser motiviert wer-
den, sonst werden sie zu Schlagwértern — und die Enttauschten (oder Ge-
tduschten) schlagen zuriick, weil sie nicht Versprechungen fiir die Zukunft
wollen, sondern nach einem Lebenssinn fiir die Gegenwart verlangen.

Das fiihlte auch Max Horkheimer, der gegen Ende seines Lebens an-
gesichts eines aufs Innerweltliche beschrinkten Sinnangebotes immer gré-
Bere Skepsis anmeldete. Er sprach von einer ,Sehnsucht danach, dafl der
Morder nicht iiber das unschuldige Opfer triumphieren mége“, von einer
Hoffnung auch, dafl das Unrecht, durch das die Welt gekennzeichnet ist,
»nicht das letzte Wort sein moge“*. Weniger bildhaft ausgedriickt: Es stellt
sich eben doch die Frage, ob Hoffnung tiber den Tod hinaus dem Menschen
so ganz und gar unangemessen ware, eine Hoffnung darauf, dafl der ein-
zelne nicht ins Nichts oder nur in die Geschichte hinein stirbt, und daf} so
auch den Opfern zuteil wird, wofiir sie lebenslang vielleicht vergeblich
gekdmpft haben: Gerechtigkeit. Theologisch gesagt: Die Sinnfrage stellt
sich als Gottesfrage. Wohlgemerkt: als Frage!

Sinnfrage und Gottesfrage

Damit erscheint unser Problem unversehens in eben der Perspektive, die
das Christentum als die einzig richtige, weil dem Menschen und seinen
Hoffnungserwartungen entsprechende erachtet.

Die bisherigen Losungsversuche haben alle eines gemeinsam. Thr Grund-
muster 18t sich auf das der erwdhnten Romane von Kafka zurtickfGhren:
Der Mensch — er, und nur er — sucht ein Absolutes, einen Wert, eine letzte
Instanz, ein Ziel, fiir das zu leben sich lohnt. Und dieses Ziel (und damit der
Sinn) kann, entsprechend der Endlichkeit des Menschen, immer nur end-
lich — eben: innerweltlich — sein. Sinn erscheint so als Sinngebung seitens
des Menschen. Nicht so im Christentum. Sinn ist fir das Christentum ganz
wesentlich Sinnfindung, etwas also, das sich der Mensch nicht selber sagt
und nicht selber gibt, sondern bereits vor-findet. Solange der Mensch selber
sucht, dreht sich alles um ihn selbst: Ich befrage mich nach dem Sinn meines
Lebens. Die Situation dndert sich schlagartig, wenn ein anderer nach mir
fragt — und zwar nicht nach meinem Einfluf} oder nach meiner gesellschaft-
lichen Position, sondern nach mir selbst. Wir reden dann von Liebe. Diese
hat ihren Sinn in sich selbst. Sie bedarf keiner weiteren Rechtfertigung —

# M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen, Hamburg 1970, 61 {.



Josef Imbach 128

aufier natiirlich angesichts der Endlichkeit und Vergéinglichkeit des Men-
schen.

Dieses Modell vermag zu verdeutlichen, was Sinn christlich gesehen be-
deutet: nicht etwas, das der Mensch selber schafft, sondern eine ganz per-
sonliche Beziehung, in der zwei Freibeiten aufeinandertreffen, die gottliche
und die menschliche. Und diese Beziehung weist ihrerseits einen Bezug auf
zu allem Akzidentellen, Zufélligen und nicht Nowendigen, das mit der
Endlichkeit des Menschen gegeben ist und das so seinerseits als sinnvoll
erfahren werden kann.

Allerdings ist sogleich anzumerken, dafl damit der absolute, allem End-
lichen sinngebende Sinn etwas zu unvermittelt mit Gott gleichgesetzt wird.
Denn Gott erscheint hier so irgendwie als letztes Glied einer langen Kette
von Sinnangeboten, er wird zu etwas Gegenstdndlichem, sozusagen Hand-
greiflichem, dessen sich die menschliche Vernunft beméchtigen kann. Denn
sinnvoll ist fiir uns ja nur das, was wir begreifen und verstehen konnen.
Das entspricht voll jenem neuzeitlichen Erkenntnisideal, nach welchem (so
Karl Rahner) ,Erkenntnis erst dann zu ihrem Wesen und Ziel kommt,
wenn sie durchschaut und so das Erkannte beherrscht“?2 Indessen aber ist
Gott, soll er Gott bleiben und nicht zu einem Gegenstand neben anderen
werden, der absolut Jenseitige, der Unbegreifliche und Undurchschaubare,
das Geheimnis schlechthin.

Damit erhebt sich die Frage, wie denn derjenige, dessen sich die Ver-
nunft nie beméchtigen kann, vom verninftig Denkenden als umfassender,
weil alle partiellen Sinnerfahrungen umgreifender Sinn anerkannt werden
kann. Das Problem 1afit sich nur 16sen, wenn wir iiber die Moglichkeits-
bedingungen menschlicher Erkenntnis reflektieren. Erkenntnis, wie wir sic
gemeinhin verstehen, kommt zu ihrem Ziel, wenn sie ihr Objekt umkreisen
und orten, es de-finieren kann. Das geschieht aber immer nur in einem
Bezugsrahmen, der auch seinerseits wiederum zum Objekt menschlicher Er-
kenntnis werden kann — aber nur unter der Bedingung, daff man auch ihn
in neue Beziige hineinhebt. Das fiihrt zu der Feststellung: ,Die schlichte
Tatsache, die in jeder Erkenntnis unweigerlich neu bejaht wird, dafl nam-
lich jede Einzelerkenntnis nur innerhalb eines unendlichen Prozesses mog-
lich ist, der von uns aus nie beendet wird, . . . sagt immer aufs neue, daff
das Begriffene vom Unbegreiflichen und das Begreifen vom Walten der
Unbegreiflichkeit lebt. “*® Dieses unbegreifliche Geheimnis, das Erkenntnis
erst ermoglicht, nennt der Glaubige Gott.

22 K. Rahner, Die menschliche Sinnfrage vor dem absoluten Geheimnis Gottes; in: Schrif-
ten zur Theologie, Bd. 13, Zirich, Einsiedeln, K6ln 1978, 118. Dieser Arbeit ist auch der
folgende Gedankengang verpflichtet.

23 Ebd., 121 f.



~Lafit euch nicht verfiihren!“ 129

Wenn also von Gott als einem letzten Sinn und Ziel die Rede ist, dann
darf das nie so verstanden werden, als sei dieser Gott das letzte Glied einer
Kette von partikuldren Sinnerfahrungen. Er ist vielmehr der Ermog-
lichungsgrund von Sinnerfahrung iiberhaupt und als solcher der ,absolute
Sinn“ oder, um im Bild zu bleiben, der Nagel, an dem die ganze Kette
hangt.

Zum gleichen Ergebnis kommen wir, wenn wir die Frage nicht auf der
abstrakten Ebene des Denkens, sondern auf jene der menschlichen Exi-
stenzerfahrung angehen. Denn auch da gibt es Vollziige, die als sinnvoll
erfahren werden, weil sie einfach sinnvoll sind — wobei solche Sinnerfah-
rungen, weil letztlich unbegreiflich, nicht noch einmal auf den Begriff ge-
bracht werden konnen. Solches ereignet sich (wie wir schon sagten) da, wo
zwei Menschen einander lieben. Diese Liebe wird von ihnen als sinnvoll
empfunden, obwohl sie letztlich unbegreiflich und unerklirlich ist. Natiir-
lich ,kennt* man den Partner, aber wo er nicht um seiner Stellung, seines
Ansehens usw., sondern um seiner selbst willen angenommen wird, ge-
schieht eine Bejahung, die ihrerseits nicht mehr analysierbar ist, weil sie in
jene Tiefen reicht, die rein verstandesmiflig nicht mehr auslotbar sind.
Wer das dennoch versucht, dem verschligt es buchstiblich die Sprache.
Denn das Sinnvolle dieses Vollzugs kann ,nur“ erfahren werden, in selbst-
loser und freier und so beseligender Uberantwortung. Damit haben wir in
Form eines Vergleichs in etwa auszudriicken versucht, was der Gliubige
meint, wenn er Gott als letztes Ziel und Sinn seines Lebens bezeichnet,
namlich nicht dafl er Gott verstiinde, sondern dafl er sich von Gott verstan-
den weif}; nicht dafl er Gott in sich aufndhme, sondern dafl er von Gott
aufgenommen wird.

Das Bewufitsein der endlichen Reichweite menschlicher Erkenntnis
schliefit also nicht aus, sondern ein, dafl Gott als der Sinn schlechthin er-
fahren werden kann. Ebensowenig stellt die Erkenntnis der Endlichkeit
menschlichen Lebens fiir den Glaubigen dieses Leben als ganzes in Frage,
weil er sich in seiner Endlichkeit angenommen weifl vom unendlichen Gott.
Was Horkheimer lediglich als ,Sehnsucht® bezeichnet, stellt so fiir den
Glaubigen eine reale Verheiflung dar seitens dessen, der nicht ein Gott der
Toten ist, sondern der Lebenden (Mk 12,27). Anders gesagt: auf das
Grundmifitrauen gegeniiber dem Leben und dem dadurch bedingten Sinn-
losigkeitsverdacht anwortet der christliche Glaube mit seinem Bekenntnis
zum lebenspendenden und totenerweckenden Gott, der den Menschen zur
beseligenden Gemeinschaft mit sich beruft. Statt einer Begriindung solchen
Auferstehungsglaubens (die den Rahmen dieses Beitrags sprengen wiirde)*

# Dazu ausfithrlich: J. Imbach, In Angst leben? (Theologische Meditationen, Bd. 45)
Ziirich Einsiedeln K6ln 1977, 60—65.



Ewald Zacher 130

zu geben, begniigen wir uns hier mit dem Hinweis auf seine Bedeutung.
Auferstehungsglaube besagt: nicht blof mein Name, meine Werke, oder
mein Beitrag fir die zukiinftige Welt und Menschheit werden iiberdauern,
sondern ich selbst, mit meiner ganz personlichen Geschichte, werde von
Gott zu neuem Leben erweckt.

Nicht religiose Rechthaberei, sondern einzig und allein die Sorge um den
Menschen und sein Heil dringt den Christen, diesen Glauben zu verkiin-
den. Und eben diese Sorge ist es, die ihn veranlafit, angesichts der zahl-
reichen sinnarmen oder sinnwidrigen Sinnangebote unserer Zeit mit Brecht,
aber gegen ihn zu sagen: ,Lafit euch nicht verfuhren!“

Hoffnung auf ewiges Leben

Johanneische Fragmente

Ewald Zacher, Mainz

Aphorismen kann man nicht wie einen Roman lesen. Sie blitzen
auf, geben hier und dort einen Schein, und langsam erlebt man
den groflen Lichtbogen, der alles umspannt.

So sollte man die folgenden dreiflig Absitze lesen: mal diesen,
mal jenen, mal im Zusammenhang, mal einzeln. Sehr bald
wird man die Einheit des Ganzen und zugleich die Eigenart der
einzelnen Teile erspiiren. So wie es Urs von Balthasar schrieb:
Das Ganze im Fragment — Das Fragment als Spiegel des Gan-
zen. (Die Schriftleitung)

I Die Alternative des Lebens

1

Wenn es hoch kommt, einige Jahre der Freude und des Gliicks, nicht rand-
voll, aber doch voller Liebe, und dann endlich nichts, nichts mehr. Es hat
ein Ende.

Hat es ein Ende, muf} es ein Ende haben, das Leben?

Da baumt sich die Hoffnung auf und will ewiges Leben.





