
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Dasein im Hören auf Gott • 

Über die Unbefleckte Empfängnis Marias 

Maria, der Mutter des Herrn begegnen, die Weisheit einer ihrer alten Lobprei- 
sungen verstehen, die am Fest der Unbefleckten Empfängnis gefeiert wird - das 
heißt vor allem: Mit der Heiligen Schrift über Maria nachsinnen. Das heißt: Die 
Worte des Engels meditieren, der bei ihr eintrat und sprach: •Sei gegrüßt, voll 
der Gnade!" Dreimal geht die Rede im Verkündigungsbericht von Lukas hin und 
her. Das letzte Wort des Engels, sein bekräftigendes Amen wird meist schwächlich 
und zaghaft übersetzt. Es stammt aus der Abraham-Überlieferung und lautet 
wörtlich: •Kein Wort, das von Gott kommt, wird kraftlos sein!" 

Dem Wort, das mir gesagt wird, antwortet mein Hören; einem Ruf, der mir 
gilt, entspricht mein Gehorchen. Die Kraft des Engelwortes an Maria aber schuf 
in ihrem Schoß den Menschgewordenen, Jesus, ihren Sohn. 

In barocker und gotischer Kunst hat man dies naiv, aber zugleich mit theologi- 
scher Genauigkeit gemalt: Während der Engel den Botenstab oder die Hand er- 
hebt, schwebt in einem Lichtstrahl voll Gotteskraft das menschgewordene Wort 
zum Ohr Marias. Hildegard von Bingen noch hat dieses Ereignis der Erschaffung 
des neuen Adam im Schoß Marias geschaut. Spätere Zeiten malten - aus theolo- 
gischer Reflexion oder aus künstlerischem Takt? - das Ohr Marias als Pforte der 
Gottesbegegnung - so wie Martin Luther schrieb: Das Ohr ist das Organ des 
Glaubens. 

Maria hörte, lauschte, vernahm Gottes Wort in solcher Ganzheit, daß Gott in 
ihr Mensch wurde. Dies las der Glaube im Verkündigungsbericht bei Lukas; und 
deshalb versteht die Kirche Maria als Mutter des Glaubens, Mutter des Hörens 
auf Gott. 

Daran erinnert sich Meister Eckhart, wenn er über die Jungfrau predigt, •von 
der Jesus empfangen ward". •Jungfrau", sagt er, •besagt so viel wie ein Mensch, 
der von allen Bildern ledig ist." Von Bildern ledig-sein heißt nach ihm aber 
nicht, wie es heute praktiziert wird, Aussteigen aus der Wirklichkeit, Beiseite- 
schieben der Gegenstände, sondern es heißt: Die Wirklichkeit auf Gott öffnen. 
•Daß der Mensch Jungfrau ist", meint Eckhart, •das benimmt ihn gar nicht von 
allen Werken.. Wäre ich von so umfassender Vernunft, daß alle Bilder in mir 
stünden, doch so, daß ich frei von Ich-Bindung an sie wäre, daß ich ihrer keines 
als mir zu eigen ergriffen hätte, daß ich vielmehr in diesem gegenwärtigen Nun 
frei und ledig stünde für den liebsten Willen Gottes - wahrlich so wäre ich Jung- 
frau ohne Behinderung durch alle Bilder." 

Eckhart predigt vom Menschen, der Gottes Willen ungebrochen erfüllt. Auf 
einen trifft dies ohne Einschränkung zu, auf Maria. Das liest die Kirche in den 
biblischen Berichten. Dem soll in drei Schritten nachgegangen werden. Dabei darf 
nicht vergessen werden, daß die einzige Tat Gottes dies Wunder bewirkte; aber 



Einübung und Weisung 147 

auch nicht, daß jeder Satz, der Maria gilt, uns - mir und dir - gesagt ist. Sie ist 
unsere Schwester. 

- In der Ganzheit ihres Daseins hörte Maria auf Gott. Heute haben wir Mühe, 
das Glaubenszeugnis über Maria zu verstehen, die von Beginn ihrer Existenz ohne 
Sünde war. Doch dies ist damit gemeint: Maria war in der Breite ihres Daseins 
auf Gott hörend; als makellose Schale öffnete sie sich der Weite Gottes. 

In der Biographie eines jeden von uns gibt es Augenblicke, wo er fasziniert, 
besessen ist von irgendetwas, von einer Aufgabe, einem Kunstwerk, einer Land- 
schaft oder - richtiger noch - besessen von jemandem, den er liebt, verehrt, den 
er einfachhin anschaut. Es sind Erfahrungen von letzter Daseinsintensität. Je 
wirklicher sie sind, desto weniger haben sie zu tun mit Überschwang und Welt- 
ferne; je wirklicher sie sind, desto ruhiger, selbstverständlicher, freier sind solche 
Momente - und gerade deshalb so rein, so intensiv, so erfüllend, so menschlich. 

So stand Maria vor Gott, war von ihm fasziniert - nicht nur irgendwann ein- 
mal, sondern ein ungebrochenes Leben lang; ein Leben mit Höhen und Tiefen, 
mit Freude und Schmerz, mit Entwicklung und Reife; aber ein Leben, das sich 
makellos Gott öffnete. 

- Offen für Gott - das ist das zweite, was es zu bedenken gilt. Wir hören heute 
von Menschen, denen man ein ungebrochenes Dasein, das in sich ruht, nachsagt; 
von Menschen, die eine solche Seinsfülle angesammelt haben sollen, daß sie unge- 
fährdet ihren Weg gehen. Dies ist es nicht, was von Maria gilt. Sie ruhte nicht in 
sich, sie ruhte im großen Anderen, in Gott besser gesagt: Sie ruhte nur in sich, 
weil sie in Gott und aus Gott lebte. Die Mitte ihres Daseins war - wir können 
wiederum Luther zitieren - extra, außerhalb ihrer selbst. Sie war ganz hörend, 
ganz Ohr - so wie auf romanischen Fresken die Propheten überdimensionale 
Ohren tragen. 

Erinnern wir uns an Augenblicke des Lebens, wo etwas anderes - ein Bild, ein 
Wort, ein Mensch - uns traf, uns aus uns selbst hinausriß. Und eben durch diese 
•Ekstase", dieses •Aus-sich-, Über-sich-Hinaustreten" wurden die tiefen Anla- 
gen unseres Seins verwirklicht. War es damals nicht so, daß wir im Hinschauen 
auf den anderen Kraft für uns selbst fanden? Wir sehnten uns nach dem, den wir 
liebten; die Hindernisse auf dem Weg wurden nicht kleiner, der Schmerz nicht 
geringer; aber die Kraft der Liebe zog uns durch den Schmerz und über die Hin- 
dernisse hin zu ihm. 

Maria hat alle Dimensionen ihres Daseins Gott geöffnet - die Dimensionen 
ihrer Lebenszeit, ihres Alltags, die Dimensionen ihres Herzens. Sie fühlte das 
Gebrochensein der Welt; sie trauerte über Schmerz und Leid; sie hatte keineswegs 
die Klarheit über Gott, die Theologen ihr zuschreiben. Sie konnte keineswegs 
immer fixieren, worum es ging. Aber so wie ein Mensch - als Kind wie als Er- 
wachsener - im Sonnenlicht einhergeht, von ihm lebt und in ihm schaut, ohne 
darum zu wissen, so stand Marias Leben immer im Licht der Liebe Gottes, im 
Willen des himmlischen Vaters. 

Sie lebte das, was ich und du möchten - nur ganz, nur vollkommen, nur bruch- 
los. 



Einübung und Weisung 148 

- Aus der Kraft Gottes lebte sie ihr Leben - das ist als drittes zu bedenken. Der 
Engel spricht von Gnade. Unser deutsches Wort ist zu verbraucht, um die Fülle 
des Gemeinten zu umspannen. Gnade ist Schönheit und Anmut; Gnade ist Kraft 
und Sicherheit; Gnade ist Geborgenheit und Heimat; Gnade ist der Mut zum Ein- 
satz; Gnade ist der Einsatz selbst. Gnade ist letztlich nur aus der Tiefe Gottes 
heraus zu verstehen, aus dem Heiligen Geist. Die Grußworte des Engels: •Du 
bist voll der Gnade, du bist gesegnet", und sein Abschied-Nehmen: •Kein Wort, 
das von Gott kommt, wird kraftlos sein", besagen beide das gleiche, was der go- 
tische Künstler naiv mit dem Lichtstrahl malte, der aus göttlicher Höhe das Ohr 
Marias trifft und in dessen Kraft Gott Mensch wird. 

Aus der Kraft eines anderen leben, eines Zieles, einer Aufgabe, eines Men- 
schen, den man verehrt, ist wiederum eine Erfahrung, die wir kennen oder we- 
nigstens ahnend einmal erspürten. Es kann gewesen sein, als wir in der Kraft 
einer Aufgabe Unmögliches möglich machten. Oder als uns eine Begeisterung 
über alle Schwierigkeiten hinweghob. Es war damals, als mir die Liebe eines 
Menschen Mut gab, weiterzumachen, neu anzufangen. 

Unser Leben hat Ahnungen, daß es Wirklichkeiten gibt, denen wir uns nur öff- 
nen, für die wir nur bereit sein müssen, damit sie uns über uns selbst hinaus- 
heben zu Größerem, als in eigener Macht liegt. Solche Ahnungen in der Begeg- 
nung mit etwas Schönem, mit einer Güte, mit dem Geliebten und dem Verehrten 
sind durchzogen von der Grundhoffnung aller Menschen: Da ist eine Kraft, die 
jede echte Begegnung durchformt, die der Liebe erst ihre Weite gibt, die sie 
fruchtbar macht, sie Liebe sein läßt - und nicht nur Traum oder Trug. 

Was wir ahnen, sagte der Engel in klarer Sprache zu Maria: •Kein Wort, das 
von Gott kommt, wird kraftlos sein." Jedes Wort, jede Begegnung, in der einer 
dies erahnt, stammt aus der Kraft des göttlichen Wortes. 

... Ob wir nicht auch das erspüren dürften? 

- Marias Reinheit schuf Raum für die Menschwerdung Gottes. Dorthin führen 
die drei Schritte. Die Kirche erzählt von ihr, daß in ihrem Hinhören auf Gott das 
Wort Fleisch wurde. Das scheint unendlich weit abzuliegen von den Erfahrungen 
unseres Lebens. Aber es ist auch nahe, erahnbar, verständlich. Geschieht nicht 
überall dort etwas ähnliches, wo es mir gelingt, ein gutes Wort zu sagen, eine hilf- 
reiche Geste zu tun? Gelingt mir dies nicht auch deshalb, weil ich nicht in mir 
selbst eingeschlossen bleibe, sondern mich öffne, auf den anderen zugehe? Über- 
all dort wird mir etwas geschenkt, geschieht an mir Gnade - gebrochen vielleicht 
und anfanghaft, aber doch in der Breite, die der Engelgruß andeutet: •Gegrüßt 
bist du, voll der Gnade." 

Die Bereiche, in denen sich unser Nachsinnen bewegt, sind mit Worten nur zu 
berühren, nicht aber zu umschließen; es ist der Bereich von Begegnung und Liebe; 
der Bereich einer Freude, die nur als geschenkte einem zugehört; der Bereich des 
Schöpferischen, das dort blüht, wo Gnade geschieht. Mancher ist - wissend oder 
unwissend - am Werk, um solche Bezirke zu zerstören; man lehrt, daß Liebe nur 
Sentiment sei; daß Begegnung auf Zufall oder hormonaler Gestimmtheit beruhe; 
daß dankbare Freude nur Epiphänomen physikalischer Vorgänge sei. Ob nicht 



Einübung und Weisung 149 

das glaubende Wissen von Maria eine Hilfe sein kann? eine Hilfe, um auf die 
Wirklichkeit menschlicher Liebe und humaner Begegnung zu vertrauen? 

Da war ein Mensch, da ist ein Mensch, der ganz offen, selbstlos dasteht - nicht 
nur auf dies und das hin, sondern auf den Ewigen, auf Gott. In seine grenzenlose 
Offenheit, in diese reine Schale, senkte Gott die Kraft der Liebe - so tief, so ganz, 
daß das Kind, das der Engel verkündet, •aus der Kraß des Höchsten stammt", 
und •Sohn Gottes genannt wird". 

Dies ist Wirklichkeit. Es wird uns niemals gelingen, das Geheimnis der Lie- 
besbegegnung Marias mit Gott, das wir als •Unbefleckte Empfängnis" feiern, zu 
durchleuchten. Es wird uns auch niemals gelingen, menschliche Liebe in Katego- 
rien einzuordnen, die unterhalb von Liebe liegen. Es darf auch niemals gelingen. 
Denn sonst läge eine tote Liebe auf dem Seziertisch der Biologie oder der Couch 
des Psychologen. 

- Beides hängt zusammen; beides stützt sich. Weil wir - manchmal, anfanghaft 
- erfahren dürfen, wie groß und wie fruchtbar die Hingabe an einen anderen 
Menschen (oder auch nur an eine Idee) ist, können wir ahnen, was es um Maria 
ist, die mit der Ganzheit ihrer Existenz Gott gehörte deren Dasein ungebrochen 
ein Hören auf Gott war. Und weil wir aus Gottes Wort wissen, daß es Maria gibt, 
die Mutter Jesu, deren Wesen ein Hören auf Gott war, deshalb vertrauen wir 
unserer Liebe, unserer Hingabe und unseren Begegnungen, daß auch sie von die- 
ser hörenden Offenheit geformt seien. 

Beides stützt sich. Wir können von unserer Erfahrung aus aufsteigen zu dem 
Ideal-Bild der unbefleckt empfangenen Maria, deren Leben Gott gehörte; und 
wir können mit dem Glauben, daß es Maria gibt, den Sinn dessen aufschließen, 
was wir erfahren: Hingabe, Offensein, Gnade, Begegnung, Erfüllt-Werden vom 
anderen, Liebe. 

- • Unbefleckte Empfängnis", nicht nur •unbefleckt Empfangene" besagt im Mun- 
de der Kirche wohl dies: Maria nicht nur als eine Liebende, sondern als die Lie- 
bende unter den Menschen, die den Sinn der anderen Liebe aufschließt! 

Maria tut es nicht aus sich, sondern aus Gottes Kraft. Deshalb setzt die Kirche 
auch sehr bald, als sie begann den Engelgruß zu beten, auf die biblischen Worte 
als Gipfelkreuz den Namen Jesus: •gepriesen ist die Frucht deines Leibes, Jesus." 
Mit diesem Namen hebt die Kirche den Angelpunkt allen Denkens und Anrufens 
Marias hervor: Jesus, das ewige Wort. Gottes einziges Wort aber machte Maria 
zur Mutter Gottes - und zwar in ihrer ganzen Existenz. 

Deshalb haben wir in ihr das Bild vom Menschen, wie er sein soll: Offen für 
Gott, wartend auf Gott, in der Ganzheit der Existenz ruhend in Gott. Wir haben 
nicht nur das Bild des Menschen, sondern den Menschen selbst, dessen Dasein in 
allen Dimensionen ein rein gestimmtes Hören auf Gott war und ist. 

Das verehren wir, wenn wir von der unbefleckt Empfangenen, von der unbe- 
fleckten Empfängnis sprechen: Wir verehren Gottes Wort, •das niemals kraft- 
los sein wird". Wir verehren die Kraft Gottes, die auch uns zu der offenen Schale 
formen will, wie es Maria vor Gott und durch Gott ist und immer schon war. 

Josef Sudbrack, München 




