EINUBUNG UND WEISUNG

Dasein im Horen auf Gott —
Uber die Unbefleckte Empfingnis Marias

Maria, der Mutter des Herrn begegnen, diec Weisheit einer ihrer alten Lobprei-
sungen verstehen, die am Fest der Unbefleckten Empfiingnis gefeiert wird — das
heifit vor allem: Mit der Heiligen Schrift iiber Maria nachsinnen. Das heifit: Die
Worte des Engels meditieren, der bei ihr eintrat und sprach: ,Sei gegrifit, voll
der Gnade!* Dreimal geht die Rede im Verkiindigungsbericht von Lukas hin und
her. Das letzte Wort des Engels, sein bekriftigendes Amen wird meist schwachlich
und zaghaft iibersetzt. Es stammt aus der Abraham-Uberlieferung und lautet
wortlich: ,Kein Wort, das von Gott kommt, wird Erafllos sein!“

Dem Wort, das mir gesagt wird, antwortet mein Héren; einem Ruf, der mir
gilt, entspricht mein Gehorchen. Die Kraft des Engelwortes an Maria aber schuf
in ihrem Schof} den Menschgewordenen, Jesus, ihren Sohn.

In barocker und gotischer Kunst hat man dies naiv, aber zugleich mit theologi-
scher Genauigkeit gemalt: Wihrend der Engel den Botenstab oder die Hand er-
hebt, schwebt in einem Lichtstrahl voll Gotteskraft das menschgewordene Wort
zum Ohr Marias. Hildegard von Bingen noch hat dieses Ereignis der Erschaffung
des neuen Adam im Schoff Marias geschaut. Spétere Zeiten malten — aus theolo-
gischer Reflexion oder aus kiinstlerischem Takt? — das Ohr Marias als Pforte der
Gottesbegegnung — so wie Martin Luther schrieb: Das Okr ist das Organ des
Glaubens.

Maria hoérte, lauschte, vernahm Gottes Wort in solcher Ganzheit, dafl Gott in
ihr Mensch wurde. Dies las der Glaube im Verkindigungsbericht bei Lukas; und
deshalb versteht die Kirche Maria als Mutter des Glaubens, Mutter des Hérens
auf Gott.

Daran erinnert sich Meister Eckhart, wenn er iiber die Jungfrau predigt, ,von
der Jesus empfangen ward®. , Jungfrau®, sagt er, ,besagt so viel wie ein Mensdch,
der von allen Bildern ledig ist.“ Von Bildern ledig-sein heifit nach ihm aber
nicht, wie es heute praktiziert wird, Aussteigen aus der Wirklichkeit, Beiseite-
Schieben der Gegenstinde, sondern es heifit: Die Wirklichkeit auf Gott 6ffnen.
»Dafl der Mensch Jungfrau ist“, meint Edkhart, ,das benimmt ihn gar nicht von
allen Werken.. Wire ich von so umfassender Vernunft, daf alle Bilder in mir
stinden, doch so, dafl ich frei von Ich-Bindung an sie wire, dafl ich ihrer keines
als mir zu eigen ergriffen hitte, dafl ich vielmehr in diesem gegenwirtigen Nun
frei und ledig stiinde fiir den liebsten Willen Gottes — wahrlich so ware ich Jung-
frau ohne Behinderung durch alle Bilder.*

Eckhart predigt vom Menschen, der Gottes Willen ungebrochen erfillt. Auf
einen trifft dies ohne Einschrinkung zu, auf Maria. Das liest die Kirche in den
biblischen Berichten. Dem soll in drei Schritten nachgegangen werden. Dabei darf
nicht vergessen werden, daf} die einzige Tat Gottes dies Wunder bewirkte; aber



Einiibung und Weisung 147

auch nicht, dafl jeder Satz, der Maria gilt, uns — mir und dir — gesagt ist. Sie ist
unsere Schwester.

— In der Ganzheit ihres Daseins horte Maria auf Gott. Heute haben wir Miihe,
das Glaubenszeugnis iiber Maria zu verstehen, die von Beginn ihrer Existenz ohne
Siinde war. Doch dies ist damit gemeint: Maria war in der Breite ihres Daseins
auf Gott horend; als makellose Schale 6ffnete sie sich der Weite Gottes.

In der Biographie eines jeden von uns gibt es Augenblicke, wo er fasziniert,
besessen ist von irgendetwas, von einer Aufgabe, cinem Kunstwerk, einer Land-
schaft oder — richtiger noch ~ besessen von jemandem, den er liebt, verehrt, den
er einfachhin anschaut. Es sind Erfahrungen von letzter Daseinsintensitit. Je
wirklicher sie sind, desto weniger haben sie zu tun mit Uberschwang und Welt-
ferne; je wirklicher sie sind, desto ruhiger, selbstverstindlicher, freier sind solche
Momente —~ und gerade deshalb so rein, so intensiv, so erfilllend, so menschlich.

So stand Maria vor Gott, war von ihm fasziniert — nicht nur irgendwann ein-
mal, sondern ein ungcbrochenes Leben lang; ein Leben mit Hohen und Tiefen,
mit Freude und Schmerz, mit Entwicklung und Reife; aber ein Leben, das sich
makellos Gott 6ffnete.

— Offen fiir Gott — das ist das zweite, was es zu bedenken gilt. Wir héren heute
von Menschen, denen man cin ungebrochenes Dasein, das in sich ruht, nachsagt;
von Menschen, die eine solche Seinsfiille angesammelt haben sollen, dafl sie unge-
fahrdet ihren Weg gehen. Dies ist es nicht, was von Maria gilt. Sie ruhte nicht in
sich, sie ruhte im groflen Anderen, in Gott besser gesagt: Sie ruhte nur in sich,
weil sie in Gott und aus Gott lebte. Die Mitte ihres Daseins war — wir kénnen
wiederum Luther zitieren — extra, auflerhalb ihrer selbst. Sie war ganz hérend,
ganz Ohr — so wie auf romanischen Fresken die Propheten iiberdimensionale
Ohren tragen.

Erinnern wir uns an Augenblicke des Lebens, wo etwas anderes — ein Bild, ein
Wort, ein Mensch — uns traf, uns aus uns selbst hinausrif. Und eben durch diese
»Lkstase“, dieses ,Aus-sich-, Uber-sich-Hinaustreten® wurden die tiefen Anla-
gen unseres Seins verwirklicht. War es damals nicht so, dafl wir im Hinschauen
auf den anderen Kraft fiir uns selbst fanden? Wir sehnten uns nach dem, den wir
liebten; die Hindernisse auf dem Weg wurden nicht kleiner, der Schmerz nicht
geringer; aber die Kraft der Liebe zog uns durch den Schmerz und iber die Hin-
dernisse hin zu ihm.

Maria hat alle Dimensionen ihres Dascins Gott gedffnet — die Dimensionen
ihrer Lebenszeit, ihres Alltags, die Dimensionen ihres Herzens. Sie fiihlte das
Gebrodhensein der Welt; sie trauerte iiber Schmerz und Leid; sie hatte keineswegs
die Klarheit dber Gott, die Theologen ihr zuschreiben. Sie konnte keineswegs
immer fixieren, worum es ging. Aber so wie ein Mensch — als Kind wie als Er-
wachsener — im Sonnenlicht einhergeht, von ihm lebt und in ihm schaut, ohne
darum zu wissen, so stand Marias Leben immer im Licht der Liebe Gottes, im
Willen des himmlischen Vaters.

Sie lebte das, was ich und du méchten — nur ganz, nur vollkommen, nur bruch-
los.



Einiibung und Weisung 148

— Aus der Kraft Gottes lebte sie ihr Leben — das ist als drittes zu bedenken. Der
Engel spricht von Gnade. Unser deutsches Wort ist zu verbraucht, um die Fiille
des Gemeinten zu umspannen. Gnade ist Schénheit und Anmut; Gnade ist Kraft
und Sicherheit; Gnade ist Geborgenheit und Heimat; Gnade ist der Mut zum Ein-
satz; Gnade ist der Einsatz selbst. Gnade ist letztlich nur aus der Tiefe Gottes
heraus zu verstehen, aus dem Heiligen Geist. Die GruBworte des Engels: ,,Du
bist voll der Gnade, du bist gesegnet®, und sein Abschied-Nehmen: ,Kein Wort,
das von Gott kommt, wird krafilos sein“, besagen beide das gleiche, was der go-
tische Kinstler naiv mit dem Lichtstrahl malte, der aus géttlicher Hohe das Ohr
Marias trifft und in dessen Kraft Gott Mensch wird.

Aus der Kraft eines anderen leben, eines Zieles, einer Aufgabe, eines Men-
schen, den man verehrt, ist wiederum eine Erfahrung, die wir kennen oder we-
nigstens ahnend einmal erspiirten. Es kann gewesen sein, als wir in der Kraft
einer Aufgabe Unmogliches moglich machten. Oder als uns eine Begeisterung
iiber alle Schwierigkeiten hinweghob. Es war damals, als mir die Liebe eines
Menschen Mut gab, weiterzumachen, neu anzufangen.

Unser Leben hat Ahnungen, dafl es Wirklichkeiten gibt, denen wir uns nur 6ff-
nen, fir die wir nur bereit sein missen, damit sie uns {iber uns selbst hinaus-
heben zu Groflerem, als in eigener Macht liegt. Solche Ahnungen in der Begeg-
nung mit etwas Schonem, mit einer Giite, mit dem Geliebten und dem Verehrten
sind durchzogen von der Grundboffnung aller Menschen: Da ist eine Kraft, die
jede echte Begegnung durchformt, die der Liebe erst ihre Weite gibt, die sie
fruchtbar macht, sie Liebe sein 148t — und nicht nur Traum oder Trug.

Was wir ahnen, sagte der Engel in klarer Sprache zu Maria: ,Kein Wort, das
von Gott kommt, wird krafllos sein.“ Jedes Wort, jede Begegnung, in der einer
dies erahnt, stammt aus der Kraft des gottlichen Wortes.

... Ob wir nicht auch das erspiiren diirften?

— Marias Reinheit schuf Raum fiir die Menschwerdung Gottes. Dorthin fithren
die drei Schritte. Die Kirche erzahlt von ihr, dafl in threm Hinhéren auf Gott das
Wort Fleisch wurde. Das scheint unendlich weit abzuliegen von den Erfahrungen
unseres Lebens. Aber es ist auch nahe, erahnbar, verstindlich. Geschieht nicht
iiberall dort etwas dhnliches, wo es mir gelingt, ein gutes Wort zu sagen, eine hilf-
reiche Geste zu tun? Gelingt mir dies nicht auch deshalb, weil ich nicht in mir
selbst eingeschlossen bleibe, sondern mich 6ffne, auf den anderen zugehe? Uber-
all dort wird mir etwas geschenkt, geschieht an mir Gnade — gebrochen vielleicht
und anfanghaft, aber doch in der Breite, die der Engelgrufl andeutet: ,,Gegrifit
bist du, voll der Gnade.“

Die Bereiche, in denen sich unser Nachsinnen bewegt, sind mit Worten nur zu
beriihren, nicht aber zu umschliefen; es ist der Bereich von Begegnung und Liebe;
der Bereich einer Freude, die nur als geschenkte einem zugehort; der Bereich des
Schopferischen, das dort bliiht, wo Gnade geschieht. Mancher ist — wissend oder
unwissend — am Werk, um solche Bezirke zu zerstoren; man lehrt, daf Liebe nur
Sentiment sei; dafl Begegnung auf Zufall oder hormonaler Gestimmtheit beruhe;
dafl dankbare Freude nur Epiphdnomen physikalischer Vorgéinge sei. Ob nicht



Einiibung und Weisung 149

das glaubende Wissen von Maria cine Hilfe sein kann? eine Hilfe, um anf die
Wirklichkeit menschlicher Liebe und humaner Begegnung zu vertrauen?

Da war ein Mensch, da ist ein Mensch, der ganz offen, selbstlos dasteht — nicht
nur auf dies und das hin, sondern auf den Ewigen, auf Gott. In seine grenzenlose
Offenheit, in diese reine Schale, senkte Gott die Kraft der Liebe — so tief, so ganz,
daf} das Kind, das der Engel verkiindet, ,,aus der Kraft des Héchsten stammt®,
und ,Sohn Gottes genannt wird”.

Dies ist Wirklichkeit. Es wird uns niemals gelingen, das Geheimnis der Lie-
besbegegnung Marias mit Gott, das wir als ,, Unbefleckte Empfangnis“ feiern, zu
durchleuchten. Es wird uns auch niemals gelingen, menschliche Liebe in Katego-
rien cinzuordnen, die unterhalb von Liebe liegen. Es darf auch niemals gelingen.
Denn sonst ldge eine tote Liebe auf dem Seziertisch der Biologie oder der Couch
des Psychologen.

— Beides hingt zusammen; beides stiitzt sich. Weil wir — manchmal, anfanghaft
— erfahren diirfen, wie grofl und wie fruchtbar die Hingabe an einen anderen
Menschen (oder auch nur an eine Idee) ist, konnen wir ahnen, was es um Maria
ist, die mit der Ganzheit ihrer Existenz Gott gehdrte deren Dasein ungebrochen
cin Hoéren auf Gott war. Und weil wir aus Gottes Wort wissen, daff es Maria gibt,
die Mutter Jesu, deren Wesen ein Horen auf Gott war, deshalb vertrauen wir
unserer Liebe, unserer Hingabe und unseren Begegnungen, dafl auch sie von die-
ser horenden Offenbeit geformt seien.

Beides stiitzt sich. Wir kénnen von unserer Erfahrung aus aufsteigen zu dem
Ideal-Bild der unbefleckt empfangenen Maria, deren Leben Gott gehorte; und
wir konnen mit dem Glauben, dafi es Maria gibt, den Sinn dessen aufschlieflen,
was wir erfahren: Hingabe, Offensein, Gnade, Begegnung, Erfiilit-Werden vom
anderen, Liebe.

— yUnbefleckte Empfingnis“, nicht nur ,unbefleckt Empfangene” besagt im Mun-
de der Kirche wohl dies: Maria nicht nur als ¢ine Liebende, sondern als die Lie-
bende unter den Menschen, die den Sinn der anderen Liebe aufschlief3t!

Maria tut es nicht auns sich, sondern aus Gottes Kraft. Deshalb setzt die Kirche
auch sehr bald, als sie begann den Engelgruf} zu beten, auf die biblischen Worte
als Gipfelkreuz den Namen Jesus: ,gepriesen ist die Frucht deines Leibes, Jesus.”
Mit diesem Namen hebt die Kirche den Angelpunkt allen Denkens und Anrufens
Marias hervor: Jesus, das ewige Wort. Gottes einziges Wort aber machte Maria
zur Mutter Gottes — und zwar in ihrer ganzen Existenz.

Deshalb haben wir in ihr das Bild vom Menschen, wie er sein soll: Offen fir
Gott, wartend auf Gott, in der Ganzheit der Existenz ruhend in Gott. Wir haben
nicht nur das Bild des Menschen, sondern den Menschen selbst, dessen Dasein in
allen Dimensionen ein rein gestimmtes Horen auf Gott war und ist.

Das verehren wir, wenn wir von der unbefleckt Empfangenen, von der unbe-
fleckten Empfingnis sprechen: Wir verchren Gottes Wort, ,das niemals krafl-
los sein wird“. Wir verehren die Kraft Gottes, die auch uns zu der offenen Schale

formen will, wie es Maria vor Gott und durch Gott ist und immer schon war.
Josef Sudbrack, Miinchen





