
Gerhard Glaser 164 

VII 

Zeit ist von Ursprung und Wesen her fi?w-gerichtet, ist letztlich nicht da für 
ein Ding, eine Maschine oder ein anderes Objekt. So erlebt sie das Kind, 
dem die Daseinsordnung noch nicht verstellt ist, so erleben sie Liebende. 
Ihre Zeit ist bestimmt vom Erwarten, Kommen, Dasein, Fortgehen, Aus- 
bleiben und Wiedereintreffen eines Du. 

Das Evangelium sagt uns: das ist die Weise, wie Gott Zeit gemeint hat, 
und warum er uns Zeit schenkt. •Ihr sollt Knechten gleichen, die mit ge- 
gürteten Lenden und brennenden Lampen auf ihren Herrn warten, der 
von der Hochzeit zurückkommt. . ." Lk 12, 35. - •Das Himmelreich ist 
zehn Jungfrauen gleich, die ihre Lampen entgegennahmen und auszogen 
dem Bräutigam entgegen ..." Mt 25, 1 ff. - •Der Siegeskranz der Gerech- 
tigkeit ist denen hinterlegt, die seine Wiederkunft liebend herbeisehnen" 
2 Tim 4, 8. 

Am Ende wird das ewige Leben ein Siegeskranz sein. Warum? Weil 
Zeit den in der Zeit zu bestehenden Kampf gegen die ins Nur-Endliche 
und Verwesende hinein verführenden Mächte des Bösen enthält und den 
Sieg im Glauben an den für uns gekreuzigten und auferstandenen Gottes- 
sohn, dem wir unser ewiges Leben verdanken, da er uns seine ganze Zeit 
schenkte. 

•Liebe • und man wäre erlöst" 

Hinführung zu einem Gedicht von GeorgTrakl 

Gerhard Glaser, Tübingen 

Am 26. Mai 1913 schrieb Georg Trakl am Ende eines Briefes an seinen 
helfenden, väterlichen Freund Ludwig von Ficker: •Gott, nur einen klei- 
nen Funken reiner Freude - und man wäre gerettet; Liebe - und man wäre 
erlöst."1 

1
 Es wird zitiert nach der Ausgabe: Georg Trakl, Dichtungen und Briefe, Salzburg 31974. 

Das Briefzitat steht Seite 301; im Folgenden werden nur noch die Seitenzahlen in Klam- 
mern beigefügt. Die große Historisch-Kritische Ausgabe von 1969 wird unter HKA zitiert. 
Zur Datierung vgl. HKA Bd. 2, 398. 



Hinführung zu einem Gedicht von Georg Trakl 165 

Einige Wochen zuvor, genauer zwischen dem 8. Februar und dem 1. 
April 1913 entstand in Salzburg sein Gedicht: 

An Mauern hin 

Es geht ein alter Weg entlang 
An wilden Gärten und einsamen Mauern. 
Tausendjährige Eiben schauern 
Im steigenden fallenden Windgesang. 

Die Falter tanzen, als stürben sie bald, 
Mein Blick trinkt weinend die Schatten und Lichter. 
Ferne schweben Frauengesichter 
Geisterhaft ins Blau gemalt. 

Ein Lächeln zittert im Sonnenschein, 
Indes ich langsam weiterschreite; 
Unendliche Liebe gibt das Geleite. 
Leise ergrünt das harte Gestein. 

Dieses schöne Gedicht hat Georg Trakl wohl als ganzes ohne entscheidende 
Varianten und Neuansätze niedergeschrieben. 

Das Gedicht entstand, überblickt man heute den äußeren und inneren 
Werdegang des Dichters, in einer Zeit relativer Ruhe und gehört weder 
zu den frühen, noch zu den beschwerlich begehbaren, ganz späten Gedich- 
ten Trakls. Es bewahrt einen klaren Aufbau: Strophen, Reim und Metrik 
sind ohne jede Schwierigkeit. Das gelassene Fortschreiten der Verse, der 
Ton dieses Gedichtes gibt beim Lesen einen heiteren Blick frei, der in vie- 
len anderen Trakl-Gedichten scheinbar nicht da ist. 

Dennoch beruht dieses Gedicht nicht in sich selbst, sondern bewegt sich. 
Die äußere Betrachtung nimmt eine Vielzahl solcher Bewegungen wahr. 
Die Regelmäßigkeit von je vier Hebungen in einer Zeile wird durch unre- 
gelmäßigen Senkungen (nur die Zeilen 2 und 6 zählen gleichviel)2 gebro- 
chen. Die Ruhe des Tons wird in den Gegensätzen der Worte innerhalb 
der Zeilen und Strophen (so z. B. Vers 4 steigen fallen; Vers 5 tanzen ster- 
ben; Vers 6 Schatten Lichter; Vers 12 ergrünen Gestein) fast aufgehoben. 
Die einzelnen Strophen gehen ineinander über: die erste verläuft und singt 
ruhig und gleichsam wie vergangen; die zweite umzeichnet und malt 
Grund-Bewegungen; die dritte formt und vollbringt ein langsames Wei- 
terschreiten. Der Weg im Gedicht wird äußerlich auch von der Anordnung 

Auch diese Gleichheit könnte fehlen, wenn der Vers 6 nach den Varianten (HKA Bd. 2, 
so lauten würde: •Der Blick trinkt weinend Schatten und Lichter"; der Wegfall des 

Mein" und des bestimmten Artikels •die" ist auch vom Gedicht her zu rechtfertigen. 



Gerhard Glaser 166 

der Satzzeichen gekennzeichnet. Gegensätze und Beziehungen halten die 
einzelnen Zeilen und Strophen auseinander und zugleich zusammen. Das 
Thema der Bewegung (Vers 1 Weg; Vers 4 steigen fallen; Vers 5 tanzen; 
Vers 7 schweben; Vers 10 weiterschreiten), die Hinweise auf die Zeit (Vers 
1 alter Weg; Vers 3 tausendjährig; Vers 5 bald u. a.) und einige Wieder- 
holungen (so z. B. Vers 2 Mauern und Vers 12 Gestein) spannen das Ge- 
dicht in einen großen Bogen, der seinen Grundton nie verliert. 

Ludwig Wittgenstein soll über Trakls Gedichte gesagt haben: •Ich 
verstehe sie nicht; aber ihr Ton beglückt mich. Es ist der Ton der wahrhaft 
genialen Menschen"3; entscheidend an dieser Äußerung ist im Hinblick auf 
das Gedicht Trakls nicht der Verweis auf seine Genialität, sondern auf den 
Ton. Der Ton gehört zur Darstellung eines Gedichtes, wenn das Gedicht, 
mit lauter Stimme vorgetragen, sich selbst ausspricht. Der Ton eines Ge- 
dichtes ist sein ihm eigener Rhythmus. Es ist jene Bewegung, in welcher 
ein Gedicht sich entfalten und darstellen kann. Nur wenn der Leser in 
diesen Rhythmus gelangt und den Ton vernimmt, entgeht er jenen Fragen, 
die so oft gerade an Georg Trakl gestellt werden, dann zwar zu Büchern, 
nicht jedoch zum befreienden Hören des Gedichtes führen: Wer war Georg 
Trakl als Person?, war er wahnsinnig?, war er (noch) ein Christ?, sind 
seine Gedichte ein Fortschritt in der Entwicklung der Lyrik?4 

Deshalb ist eine Auslegung des Gedichtes niemals nur die Verdeutli- 
chung der schwer verstehbaren Strophen, Sätze und Wörter. Will sie nicht 
aus dem Gedicht hinwegführen, muß sie vor allem einführen und in den 
Ton einstimmen. Dieses schöne, ruhige Gedicht Trakls ist in verschiedenen 
Tonlagen gesetzt, es ist gebaut. Soll der Leser sich wohl, gar •beglückt" 
fühlen, so bedarf er der Erfahrung des Raumes - das Gedicht geht seinem 
eigenen Ton-Raum entgegen - und eines Gehens. 

Wohin ist das Gedicht Trakls unterwegs? Das Gedicht •An Mauern 
hin" beschreibt diesen Weg, und der erste Vers eröffnet ihn: •Es geht ein 
alter Weg entlang." Das ist die Szene und der Schauplatz, mit dem das 
Gedicht selbst beginnt. Wer begeht diesen Weg, wenn der Weg selbst lei- 
tet? Das Thema des Unterwegsseins ist eine Grundaussage der Dichtung 
Trakls. Trakl selbst hat diese Wanderschaft derart auf sich genommen, daß 
die einzelnen Stationen und Begebenheiten seines Lebens nur von hierher 
Deutung und Erklärung finden können. Sein zweifaches Ende: Das Elend 
und die Qualen des Kriegsgeschehens an der galizischen Front im Jahre 

3 Vgl. Christa Saas, Georg Trakl (Sammlung Metzler 124), Stuttgart, 1974, 52. 
4 An Literatur sei hingewiesen auf: 0. Basil, Trakl (Rowohlts Monographien 106) 1965; 
W. Killy, Über Georg Trakl, Göttingen 31967; E. Lachmann, Kreuz und Abend, Salzburg 
1954; H. Wetzel, Konkordanz zu den Dichtungen Georg Trakls, Salzburg 1971; Georg 
Trakl, Text und Kritik (4/4a), München 1973. 



Hinführung zu einem Gedicht von Georg Trakl 167 

1914 und zugleich der über Jahre hinweg gesteigerte Gebrauch von 
Rauschgiften (Trakl starb an einer Uberdosis Kokain am 3. 11. 1914) hal- 
ten sich die Waage, die zum Tod sinkt. 

Von der persönlichen Not Trakls weiß dieses Gedicht zunächst wenig. 
Der alte Weg - woher kommt er und wohin geht er? - verläuft an Gärten 
(die menschliche Kultivierung der Erde) und an Mauern (die Mauer als 
wohltuende Grenze und zugleich Hinweis auf das Haus des Menschen). 
Aber die Strophe malt kein romantisches Bild, wie es auf den ersten Blick 
zu sein scheint5. In diesen Jahren kann Trakl den schrecklichen Zustand 
der Welt nicht mehr verklären: die Gärten sind wild und verwildert; die 
Mauern sind einsam und unbewohnbar. Der Weg führt nicht mehr in Gar- 
ten und Haus hinein (vgl. das Gedicht •Ein Winterabend", 57), sondern 
vorbei. Das lang dauernde Wachstum der Natur (die tausendjährigen 
Eiben) und der im Ausgleich von Hebung und Senkung tönende, steigend 
und fallend andere Wind-Gesang sind letzte und ursprungshafte Zeichen 
des menschlichen Vollbringens. Das bei Trakl einmalige Wort •Windge- 
sang" meint den Ton und die Dichtkunst - gegen und angesichts der •wil- 
den Gärten" und •einsamen Mauern". Werden und Vergehen, •Offenba- 
rung und Untergang" werden von uns Menschen oftmals zu einseitig 
unterschieden. Das Leben der Natur enthält beides zugleich: die Falter 
tanzen, wenn das baldige Sterben erscheint. Tanzen und Sterben, •Schat- 
ten und Lichter" (ebenfalls als ganzer ein einmaliger Ausdruck) verdeutli- 
chen diese Gabelung auch des menschlichen Lebens: •Ich bin immer trau- 
rig, wenn ich glücklich bin" (Brief vom Oktober 1908, 262). 

Plötzlich und unvorhergesehen beginnt der Vers 6 mit dem Wort 
•Mein". Auf welche Person wird hier verwiesen? Ist es Trakl?, ist es der 
Leser?, ist es ein Spaziergänger im Frühling? Wenn Trakl statt •der Blick" 
in der endgültigen Fassung •mein Blick" (vgl. HKA Bd. 2, 398) schreibt, 
dann bewahrt er den Leser vor der Vorstellung einer Eshaftigkeit des Se- 
hens. •Mein Blick" - das ist der Blick des wandernden Menschen; und es 
ist dennoch nicht der bestimmte und bestimmende Blick einer genau um- 
zeichneten Person. Dieser Blick trinkt. Ein Hinweis auf die Synästhesie 
(d. i.: Vermischung verschiedenartiger Sinnempfindungen. G. v. Wilpert) 
verstellt nur das Gemeinte. Der Blick weint also, wenn das schauende Trin- 
ken ein Weinen ist. Nur der trinkende, fließende Blick und das weinende 
Auge können die Welt auf- und in sich einnehmen, denn die Welt er- 
scheint nur im Zwielicht der Schatten und Lichter. Das trinkende Sehen 
allein sieht deutlich. Ist das dichterische Trunkenheit? Oder ist das Wahn- 
sinn? 
5 Man vergleiche dazu den Aufsatz Poetisches Bild als historisches Abbild von A. Doppier 
in seinem Sammelband Wirklichkeit im Spiegel der Sprache, Wien 1975, J00-132. 



Gerhard Glaser 168 

Trakl schreibt einmal an Erhard Buschbeck (im November 1912 (281)) zu 
seinem Gedicht •Trompeten": •Die letzte Zeile ist eine Kritik des Wahn- 
sinns, der sich selbst übertönt." Trakl selbst ist nicht in unserem modernen 
Sinn geisteskrank gewesen. Um dies zu sehen, braucht man nur die letzten 
Briefe und die darin angegebenen Korrekturen für seine Gedichte zu lesen. 
Trakls Gedicht ist eine Begrenzung des Wahnsinns, sobald dieser nur 
Verrücktheit und Krankheit meint. Weil das Gedicht tönt, deshalb ist es 
selbst die Abgrenzung gegen jedes Sichübertönen oder gegen eine absolute 
Selbst-Steigerung (und das wäre Wahnsinn!). Das weinende Trinken der 
Welt ist freilich trunken angesichts einer angeblich nüchternen Theorie der 
Wirklichkeit. Ein weinender Blick sieht die Schatten und Lichter dort, wo 
unsere übliche, nüchterne Sicht nur Helligkeit sehen will und das Dunkel 
ausschließt. 

Der Wanderer sucht im Zwielicht ein Du, das ihn auf seinem Weg be- 
gleiten kann. Es sind Frauengesichter. Auch dies ist ein bei Trakl einmali- 
ges Wort. Es kommt alles darauf an, die Doppelgestaltigkeit der Gesichter 
wahrzunehmen. Das Schweben ist kein loses Schwanken im luftleeren 
Raum (der Theorie), sondern die genaue Nähe einer in den Gesichtern der 
Frauen zum vielleicht ansprechbaren Du gestalteten Ferne. Es sind gewis- 
sermaßen Ikonen, die geisterhaft: unwirklich und zugleich geistlich in ein 
Blau, in die Ferne, gemalt sind. Während die erste Strophe mit dem Hin- 
weis auf den •Windgesang" endet, steht hier das Wort •gemalt". Stehen 
sie zufällig dort oder nennen sie jeweils die Kunst? Gehört hierher auch 
das •Gestein" (Vers 12), das zur Skulptur und Plastik hin seine geschlos- 
sene Härte verläßt und •ergrünt"? 

•Ein Lächeln" -, das •zittert". Beides gehört zusammen. In den wenigen 
Varianten zu diesem Gedicht heißt es statt •ein Lächeln" •ihr Lächeln"; es 
bezieht sich also zurück auf die Frauengesichter. Diese Rücknahme des Per- 
sönlichen (man vergleiche auch die gegenläufige Abwandlung von •der 
Blick" zu •mein Blick") im Gedicht Trakls ist sein Versuch, •der Wahrheit 
zu geben, was der Wahrheit ist" (Brief an Erhard Buschbeck vom Spät- 
herbst 1911, 211). Trakl geht es nicht um irgendwelche persönliche Erleb- 
nisse beim nachmittäglichen Spaziergang im beginnenden Frühling, 
sondern um die Wahrheit; um die Wahrheit angesichts einer in die Un- 
wahrheit zerfallenden Welt der wilden Gärten und der einsamen Mauern. 
Freilich auch hier keine Kopf-Wahrheit, sondern die Wahrheit des 
Lächelns. Und obschon das Lächeln im Sonnenschein und im Licht er- 
scheint, zittert es. Dieses flimmernde Zittern ist das Scheinen der Wahrheit 
in einer unwahren Welt. Auch gegen die dunkle Zeit-Angst muß das Lä- 
cheln der fernen Nähe entgegenscheinen. Aber es hilft nur wenig auf die- 
sem Weg. Der wandernde Mensch bleibt allein und einsam. Die Einsam- 



Hinführung zu einem Gedicht von Georg Trakl 169 

keit im Gedicht Trakls darf nicht vergessen werden. Das Zwielicht der 
Schatten und Lichter bleibt Zwielicht. Die Frauengesichter bleiben fern 
und gemalt. Das Lächeln zittert. 

Das harte •indes" (Vers 10) weiß um die Not des Wanderns. Das Unter- 
wegssein wird noch einmal thematisiert: •indes ich langsam weiter- 
schreite" (Vers 10). Auch das Wort •weiterschreiten" ist einmalig bei 
Trakl - und doch kennzeichnet es die Grundbewegung seines Gedichtes am 
besten. Wohin geht der Wanderer? Das Weiterschreiten (gar: das Trans- 
zendieren) ist keine Übersteigerung eines •ich", das nur sein Ich groß 
schreibt und titanisch die Angst bewältigt. Das •ich" in Trakls Gedicht, 
auch in diesem Vers, bleibt unbetont. Geht der Weg in die ichlose Abge- 
schiedenheit?6 Grammatikalisch endet dieser Satz noch nicht; es steht kein 
Punkt, aber er geht auch nicht einfach auf der gleichen Ebene weiter. Der 
Strichpunkt betont die Bewegung. Das erste Wort des nächsten Verses gibt 
die Richtung des Weges an: ins •Unendliche" (Vers 11). Wer das Gedicht 
hört - und nicht nur sich selbst vorliest -, der hört zunächst das Wort •Un- 
endliche". Ist dies der Ort der Abgeschiedenheit? 

Ist die •unendliche Liebe" das Ziel, woraufhin das Weiterschreiten un- 
terwegs ist, dann wendet sich hier (Vers 11) der Gang des Schreitens. Un- 
endliche Liebe - •Liebe, und man wäre erlöst" (301) - ist die erlösende 
Nähe, die schon immer das Wandern begleitet. Ja, vielleicht ist es sogar 
so, daß der Mensch nur dann nicht irrend an Mauern entlang taumelt - ein 
•Blindgänger" - wenn dieses nähernde Geleit ihn begleitet. Es ist die 
nächste Nähe beim Wandern in dieser Zeit, weil es die Nähe der Liebe ist. 
•Unendlich" besagt hier nicht: ferne Liebe - kann unendliche Liebe fern 
sein? -; die eigentümliche Spannung zwischen der unendlichen Liebe und 
dem nahen Geleite kommt dort zum guten Austrag, wo der Mensch weiter- 
schreitet. Im Gegengang öffnet sich nur der •Weg der Fremde" (147), an 
dem kein Geleit mehr möglich ist: 

Mich deucht, wir fragen nicht lange mehr, 
Und niemand wird uns zur Nacht geleiten. (147) 

Der Weg wird zum •Weg der Fremde", weil niemand mehr da ist, und 
weil die unendliche Liebe fehlt. 

Erst jetzt ist ein Wort zu Trakls Verhältnis zum Glauben7 möglich. Zu- 

6 Die Abgeschiedenheit ist •ich-los", weil sie jedes feste und alles festsetzende Ich losläßt 
und so die Welt dem wandernden Menschen versammelt. •Zur Abgeschiedenheit gehört 
die Frühe der stilleren Kindheit, gehört die blaue Nacht, gehören die nächtigen Pfade des 
Fremdlings, gehört der nächtliche Flügelschlag der Seele, gehört die Dämmerung als Ton 
zum Untergang" (M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache, 41971, 58). 
7 Zur ersten Orientierung vergleiche man E. Lachmann a. a. O. passim und 23: •Trakl 
ist Christ gewesen und seine Dichtung ist die einer verhüllten Christlichkeit"; 0. Basil 



Gerhard Glaser 170 

erst im Blick auf den Leser dieser Gedichte. Man vergleiche einmal das 
Gedicht •An Mauern hin" mit dem Psalm 23 oder mit dem Vers 10 des 
Psalmes 143: •Der Herr ist mein Hirt... Er leitet mich auf rechtem Pfad." 
•Du bist mein Gott, dein guter Geist führe mich auf ebener Bahn." Ist das 
nicht die gleiche Erfahrung des Weges? Trakl selbst hat neben dem Predi- 
ger und der Apokalypse gerade auch die Psalmen8 gelesen. 

Zum anderen ist doch gerade der dichterische Hinweis auf die unendli- 
che Liebe auch einer auf den Glauben. Denn wo sonst kann - in Wahrheit 
- unendliche Liebe frei erfahren werden? 

Aber, wo ist Gott? Ist Gott wirklich (im Gedicht Trakls) ein •doppelt 
verborgener, doppelt schweigender Gott"9, weil er einerseits als Gott des 
Geheimnisses und andererseits des Unglaubens in unserer Zeit verborgen 
ist? Diese Fragen führen an den Rand des Weges, den das Gedicht •An 
Mauern hin" beschreitet. Es soll deshalb hingewiesen werden auf ein ande- 
res Gedicht: •Ein Winterabend", und zwar gerade auf dieses, weil die 
Antwortsrichtung an den beiden Fassungen deutlich werden kann. Wäh- 
rend die erste Fassung (211) überdeutlich von den •Engeln", vom •heiligen 
Schmerz" und von •Gottes Brot und Wein" spricht, entfallen in der end- 
gültigen zweiten Fassung (57) diese ausdrücklichen Hinweise; dort lautet 
die letzte Strophe: 

Wanderer tritt still herein; 
Schmerz versteinerte die Schwelle. 
Da erglänzt in reiner Helle 
Auf dem Tische Brot und Wein. 

Die inneren Bindungen zu dem Gedicht •An Mauern hin" brauchen hier 
nicht aufgezählt zu werden; sie sind hörbar. Die Frage ist also: warum hat 
Trakl die Hinweise auf die Engel, auf den heiligen Schmerz und auf Gott 
weggelassen? Sie ist gleichbedeutend mit der Frage: warum spricht Trakl 
im Gedicht •An Mauern hin" (Vers 11) das Wort •Gott" nicht aus? 

Weil der Dichter als geistlicher Dichter (•ich fühle mich fast schon jen- 
seits der Welt", 324) aus der nächsten Nähe Gottes beim Menschen spricht, 
deswegen nennt er das Wort •Gott" nicht mehr. Weil der Wanderer im 
Geleit der unendlichen Liebe - •wahrlich, ich werde immer bei euch sein" 

a. a. 0., 135: •Gott schweigt in der Trakl-Welt. Und es schweigen auch seine Boten, die 
Engel. Eine Welt, der Gott sich entzogen hat, läßt - in theologischer Sicht - den Menschen 
allein"; M. Heidegger a. a. O. 75 f.: •Ob Trakls Dichtung, inwieweit sie und in welchem 
Sinne sie christlich spricht, auf welche Art der Dichter .Christ' war, was hier und über- 
haupt ,christlich' . . . meint, dies alles schließt wesentliche Fragen ein. . . . Warum ruft 
der Dichter hier, in der äußersten Not seines letzten Sagens nicht Gott an und Christus, 
wenn er ein so entschiedener Christ ist?". 
8 Dazu vgl. Chr. Saas, a. a. O. 65. 
9 W. Killy, Wandlungen des lyrischen Bildes, Göttingen 1967, 127. 



Hinführung zu einem Gedicht von Georg Trakl 171 

(28)10 - weiterschreitet, deshalb verläßt er nicht den Weg (wohin auch?), 
sondern bleibt beim Nächsten und wandert weiter (hier wäre ein Gelenk 
zur Mystik, die Trakl mindestens gekannt hat). 

Gottes Verborgenheit ist hier im Geleit der unendlichen Liebe keine 
Ferne mehr, sondern Gottes Nähe und Einkehr in die einfache Abgeschie- 
denheit der Welt. Ist es nicht so, daß, wer weiterschreitet, Gottes Geleit 
seiner Liebe weiß und als Glückseligkeit erfährt? Das Gehen des •alten 
Weges" schreitet so in den •Frühling der Seele" (77). Das Gedicht führt in 
den Frühling, aus dem sich sein heiterer Grundton vernehmen läßt. Es ist 
der •blaue Frühling" (217), der in der Dichtung •Passion" aufbricht an der 
•dornigen Hecke" (217) oder am •schneeigen Baum" (217) des Kreuzes. 

Genauso langsam wie das Weiterschreiten •ergrünt leise das harte Ge- 
stein" (12). Statt der wilden Gärten und der einsamen Mauern (das 
•Kreuz" unserer Zeit?) - jetzt das im Frühling ergrünende Gestein. Es 
heißt keineswegs, daß am Gestein sich etwas Grünes befindet und das Leb- 
lose nur überdeckt, aber nicht ändert. Nein, das harte, also in seiner Eigen- 
heit noch betonte Gestein selbst ergrünt. Das Wort •ergrünen" weist bei 
Trakl auf das Lebendige und Erhellende hin. Wenn das harte Gestein die 
in sich verschlossene Einsamkeit ist, dann freilich führt dieser Weg im 
Frühling ins Freie; nur dort erblüht und eröffnet sich das Geschlossene. Der 
Gang des wandernden Menschen an Mauern hin kann an den einsamen 
Mauern vorbeischreiten, sie ergrünen unterwegs, weil die unendliche Liebe 
ihn bewahrt. 

Am 12. Juli 1913 (302) schreibt Georg Trakl an Ludwig von Ficker: 
•Wollte Gott der Gang in dieses Dunkel wäre schon angetreten." Und im 
November 1913 schreibt er an eben denselben väterlichen Freund: •Viel- 
leicht schreiben Sie mir zwei Worte; ich weiß nicht mehr ein und aus. Es ist 
ein so namenloses Unglück, wenn einem die Welt entzweibricht. O mein 
Gott, welch ein Gericht ist über mich hereingebrochen. Sagen Sie mir, daß 
ich die Kraft haben muß noch zu leben und das Wahre zu tun. Sagen Sie 
mir, daß ich nicht irre bin. Es ist ein steinernes Dunkel hereingebrochen." 
(311) 

Aber leben, das Wahre tun, nicht irre werden und •am Ende nicht un- 
terliegen" (313), kann der wandernde Mensch nur, wenn ihm gesagt und 
geschenkt wird, was Georg Trakl am 24. 8. 1914 auf ein kleines Stück Pa- 
pier (nur für sich selbst?) geschrieben hat: 

Gefühl in den Augenblicken totenähnlichen Seins: 
Alle Menschen sind der Liebe wert. (256) 

10 Hier kommen das AT und das NT (•Wahrlich"!) zur Begegnung; vgl. dazu den chri- 
stologischen Satz im Kaspar-Hauser-Lied (54): •Gott sprach eine sanfte Flamme zu seinem 
Herzen: O Mensch!"; das Sprechen ist hier schöpferisch. 




