
Teresa von Avila: •Gott allein genügt4 

Eine Interpretation durch Übersetzung 

Erika Lorenz, Hamburg 

Wohl kaum ein spanischer Vers wurde so weltbekannt wie Santa Teresas 
•solo Dios basta", im Deutschen meist mit •Gott allein genügt" wiederge- 
geben. Aber wer außerhalb der spanischsprachigen Länder weiß, daß es 
sich um den Schlußvers eines Gedichtes handelt1? Im deutschsprachigen 
Raum begegnen wir diesem Gedicht verständlicherweise vor allem im 
Strahlungsbereich des Karmeliterordens: als Motto in Büchern und Zeit- 
schriften, als Wandspruch, als Postkartentext neben dem Bild der Ordens- 
mutter. Aber wir begegnen ihm als Prosatext. 

Eine bekannte deutsche Übersetzung 

Eine würdige und verbreitete Prosaübersetzung, die jedoch die Aufteilung 
in Verszeilen wahrt, verdanken wir dem Kölner Theologen Josef Solzba- 
cher. Text und Interpretation erschienen 1970/71 in der Karmelitenzeit- 
schrift •Christliche Innerlichkeit". Ich gebe hier den Text so wieder, wie er 
dort abgedruckt wurde: 

Nichts verwirre dich! 
Nichts erschrecke dich! 
Alles geht vorbei. 
Gott ändert sich nicht. 

Die Geduld 

erreicht alles. 
Wer Gott besitzt, 
dem fehlt nichts. 
Gott allein genügt.2 

Als ich diesen Text zum erstenmal las, fiel mir die ungewöhnliche Stro- 
pheneinteilung auf, die in späteren Nachdrucken meist wieder verschwand, 
so daß diese Nachdrucke noch prosa-ähnlicher wirkten. In dem obigen Text 
steht •die Geduld" wie ein Scharnier in der Mitte zwischen zwei Strophen 

1 Die  Autorin  vorliegender  Untersuchung  ist   Professor  für Romanische   Philologie 
(Hauptgebiet spanische Literatur) an der Universität Hamburg. (Anm. der Schriftleitung) 
2 J. Solzbacher, •Gott allein genügt", in Christliche Innerlichkeit 6, 1970/71, IV, 28. 



Teresa von Avila: •Gott allein genügt" 173 

zu jeweils vier Zeilen. Eine schöne, klassisch anmutende Symmetrie. Doch 
kenne ich keine derartige Stropheneinteilung in der spanischen Lyrik. 
Schon aus formalen Gründen ein wenig beunruhigt, gesellte sich mir ein 
Unbehagen inhaltlicher Art hinzu; mir schien durch solche Einteilung die 
Geduld zu stark hervorgehoben, so daß sie fast die Bedeutung Gottes über- 
trifft. Dadurch liest sich die Prosa-Übersetzung wie ein langer Trostspruch, 
etwas •stoisch", vielleicht an einen Weltmenschen gerichtet. Auch Solzba- 
cher legt in seiner Interpretation großen Wert auf die Rolle der Geduld im 
Leben •des Christen"8. 

Doch schien mir der Text ein wenig unverbindlich zu sein, d. h., ich hätte 
von Teresa eine stärkere Hervorhebung des Christlichen erwartet. Auch 
ist der Trostspruch-Charakter ungewöhnlich, da die kontaktfreudige Akti- 
vität einer Teresa von Avila aus der Quelle mystischer Gottverbundenheit 
gespeist wurde, in der Trost und Trostlosigkeit gleichermaßen in Anbe- 
tung und Hingabe aufgehen. 

Das spanische Original 

Einem Gefühl folgend schlug ich das spanische Original nach: ich fand ein 
streng und klar strukturiertes Gedicht, jedoch anderer Bauart als die von 
Solzbacher angegebene4. Zwar war der Druck selbst unstrophisch, ein Blick 
auf die Versenden zeigte jedoch schnell, daß es sich um drei Strophen zu je 
drei Versen handelt. Mit anderen Worten: Teresa schrieb Terzinen, ein in 
Spanien gelegentlich verwendetes Versmaß italienischer Herkunft. Ihre 
Verse sind ungewöhnlich kurz, ein jeder hat nur fünf Silben, was von der 
Mystikerin zu großer Einfachheit und Prägnanz der Aussage genutzt 
wurde. Alle Worte entstammen der schlichten Alltagssprache, allerdings 
auch jener Tiefe, die entgrenzt: Alles - Nichts - Geduld - Fehlen - Ge- 
nügen - und Gott, immer wieder Gott. Hinzu kommt ein fester Rhythmus: 
Jeder Vers hat einen Daktylus, gefolgt von einem Trochäus, so daß sich 
folgendes rhythmisches Bild ergibt: (x) Xxx Xx. Man kennt diesen in Spa- 
nien wenig gebrauchten Vers aus der klassischen Literatur, die ihn als 
•Adonius" bezeichnete. Ich mache diese Angaben, weil sie beweisen, daß 
Teresa, die gern die •Ungebildete" spielt, sich sehr wohl in der Dichtkunst 
auskennt und sich seltener, für ihren Zweck aber höchst geeigneter Formen 
der poetischen Tradition bedient. Um das zu zeigen, bringe ich jetzt den 
Originaltext und setze ihm Vers für Vers meine eigene Prosa-Übersetzung 
zur Seite: 
3 Ebda. 31. 
4 Santa Teresa de Jesus, Obras completas, Aguilar - Madrid 1967, 739. Diese Edition 
gibt die kritische neunbändige Burgos-Ausgabe des P. Silverio de Santa Teresa C. D. 
wieder. 



Erika Lorenz \ 74 

Nada te turbe, Nichts soll dich verstören, 
nada te espante, nichts dich erschrecken, 
todo se pasa, alles vergeht, 

Dios no se muda, Gott ändert sich nicht, 
la paciencia Geduld 
todo lo alcanza; erlangt alles; 

quien a Dios tiene wer Gott hat, 
nada le falta: dem fehlt nichts: 
solo Dios basta.5 Gott nur genügt. 

Versucht man, auch die strenge und konzise Form Teresas zu übertragen, 
so könnte das Gedicht in fünfsilbigen deutschen Terzinen folgendermaßen 
lauten (der Rhythmus konnte erst in der zweiten Hälfte berücksichtigt wer- 
den, d. h. er drängte sich mir ungewollt auf): 

Nichts verwirre dich, 
nichts erschrecke dich, 
alles geht vorbei, 

Gott ändert sich nicht. 
Und hast du Geduld, 
wird alles erreicht; 

wer Gott hat, erfährt: 
Ein wunschloses Sein 
gibt Gott uns allein. 

Hier muß noch ein weiteres poetisch-metrisches Element erläutert werden, 
denn es bestimmt den Bau der Terzinen: Die Assonanz. Sie ist eine beson- 
dere Art von Reim, Kennzeichen des Volkstümlichen in Spanien vom Mit- 
telalter bis zum heutigen Tage. In der Assonanz stimmen nur die Vokale 
miteinander überein, nicht aber die Konsonanten. Also pasa (von der letzt- 
betonten Silbe an gerechnet) reimt mit alcanza, falta, basta. Eine ent- 
sprechende Reihe im Deutschen könnte etwa lauten: Haben - Falter - 
Mantel - nahe. Oder, wie in der obigen Übersetzung: vorbei - erreicht - 
Sein - allein. Das deutsche Ohr ist an diese Art nur-vokalischen Reimens 
nicht gewöhnt, das im übrigen der Silbenzahl nach streng durchgeführt sein 
muß, so daß nicht etwa •Mond" mit •Rosen" assonieren (reimen) könnte. - 
Da verständlicherweise dem Theologen Solzbacher diese spezielle Art spa- 

5 Ebda. Die fünf Silben kommen dadurch zustande, daß in der spanischen Lyrik Hiatus 
vermieden wird, d. h. die aufeinandertreffenden Vokale zweier Wörter zu einer Silbe 
zusammengezogen werden müssen. 



Teresa von Avila: •Gott allein genügt" 175 

nischen Dichtens nicht vertraut war, kam er zu dem anfangs angegebenen 
irreführenden Schema, das alle, auch die nicht assonanzbildenden Gleich- 
klänge berücksichtigt. Daß sich auch so eine gelungene Form ergab, zeugt 
für Teresas unglaublich dichte und •musikalische" Durchformung des Ge- 
dichts, die immer zugleich Ausdrucks- und Aussagewert hat. 

Die Zahl Drei 

Die aus dem Assonanzenschema gewonnene Erkenntnis von den für den 
Aufbau entscheidenden Terzinen führt zu einer inhaltlichen Aussage, die 
das Gedicht aus der gewissen Unverbindlichkeit und •Stoik" der Prosafas- 
sung befreit: Dieses Dreierschema bestimmt nämlich das ganze Gedicht: 
Sollte es nicht auf die göttliche Trinität hinweisen? 

Doch sei zunächst das Vorherrschen der Zahl Drei belegt: Das Gedicht hat 
drei Strophen, von denen jede aus drei Versen besteht. Jeder dritte Vers 
trägt Assonanz. Dreimal erscheint das Wort Gott (Dios), dreimal das Wort 
nada (nichts), dem dreimal der doppelte O-Klang im zweimaligen todo 
(alles) und solo (nur, allein) gegenübersteht, wobei auch das •allein" oder 
•nur" Gottes alles (todo) in sich beschließt. Hinzu kommen der daktylische 
Dreierrhythmus (Xxx) sowie die Tatsache, daß im spanischen Original von 
den neun Versen sechs aus jeweils drei Wörtern bestehen. Eine so auffal- 
lende Häufung des Dreifachen gibt dem Gedicht einen trinitarischen Hin- 
tergrund, der die Bedeutung des dreimaligen •Gott" (Dios) noch erheblich 
verstärkt. Darum kommt der •Geduld" (paciencia) - so wichtig dieses fast 
versfüllende Wort auch ist - im Gedicht nicht mehr jene zentrale Bedeu- 
tung zu, die sie in der Prosafassung zu haben schien. Und nicht der Gegen- 
satz von alles und nichts ist als solcher entscheidend, sondern seine Auf- 
nahme in die Ebene Gottes, wodurch das weltliche •alles" in •nichts", das 
weltliche •nichts" aber in •alles" verwandelt wird, wie noch gezeigt wer- 
den soll. 

Daß dieses •alles" ein trinitarisches sein muß, geht nicht nur aus der 
symbolhaften Betonung der Zahl Drei in diesem Gedicht oder aus einem 
theoretischen Rückgriff auf christliche Theologie hervor, sondern auch aus 
Teresas mystischer Erfahrung. So wie es im Johannesevangelium heißt, 
daß Vater, Sohn und Heiliger Geist •Wohnung nehmen" in der Seele, die 
in Christus Gott liebt und seine Gebote hält (Joh 14, 23), erfuhr auch Te- 
resa in der letzten •Wohnung" ihrer •Inneren Burg" die Einzigkeit Gottes 
in den drei Personen6, oder, wie sie an früherer Stelle berichtet: 

6 Obras completas, a. a. 0., Castillo interior 7, I, 486. 



Erika Lorenz 176 

Diese drei Personen befanden sich, so schien es mir, in meiner Seele 
und ich sah, wie sie sich allen Geschöpfen mitteilten, keines ausließen 
und doch mein Inneres nicht verließen7. 

Das bedeutet aber mehr als die lebendige Gewißheit eines theologischen 
Dogmas. Denn Trinität meint •dieses Geheimnis, daß Gott als der Drei- 
persönliche Liebe ist", wie August Brunner es ausdrückt8. Gott offenbarte 
dieses Geheimnis als Liebender in der Menschwerdung seines Sohnes, wo- 
durch dem Menschen die •Teilhabe an der Liebe, die Gott selbst ist", mög- 
lich wird9. 

Daß aber auch wahre Nächstenliebe erst realisierbar ist aus solcher Teil- 
habe heraus, wußte kaum jemand so gut wie Teresa, die schreibt: 

denn ob wir Gott lieben, kann man nicht wissen, wenn es auch spür- 
bare Anzeichen dafür gibt. Aber die Liebe zum Nächsten ist erkenn- 
bar. Und glaubt mir, je weiter ihr euch in dieser fortschreiten seht, 
um so größer ist eure Gottesliebe. (. . .) Wir können nämlich niemals 
zu vollkommener Nächstenliebe gelangen, wenn sie nicht aus der 
Wurzel der Gottesliebe emporwächst10. 

Darum verliert, wenn man der Form des Gedichtes die gebührende Auf- 
merksamkeit schenkt, auch der letzte Vers jene heils-egoistische Bedeu- 
tung, die man aus dem verführerisch schön klingenden •Gott allein ge- 
nügt" so leicht heraushören konnte und herausgehört hat. Hierzu mag auch 
die Übersetzung •allein" beigetragen haben. Die dem Spanischen noch 
enger folgende Übersetzung •Gott nur genügt" (eindeutig adverbial und 
nicht wie •allein" auch adjektivisch zu verstehen), wertet nach meiner In- 
terpretation nicht den Nächsten ab. Sie bezieht sich auf die innere Entwick- 
lung des sprechenden Subjektes, das seine Vollendung und volle Liebes- 
fähigkeit nur in Gott finden kann. Es geht deshalb auch nicht in erster Linie 
darum, daß derjenige, der Gott •besitzt", reich wird, •so reich, daß er gar 
nicht reicher werden könnte"11, sondern um die Abkehr von Begehrlichkeit 
und Besitzstreben, die Frucht geduldig ertragener Leiden auf dem Wege 
mystischer Gotteseinigung ist. Erst der so Geläuterte und von Gott Begna- 
dete ist fähig zu einem glücklichen •wunschlosen Sein", wie ich in meiner 
Übersetzung des •nada le falta" sagte. 

7 F,bAa.,Mercedes de Dios XVIII, 282. (Übersetzungen hier und im folgenden von der 
Verf.). 
8 August Brunner, Dreifaltigkeit, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1976, 125. 
9 Ebda., 133. 
10 Obras completas, Castillo interior 7, III, 438 f. 
11 J. Solzbacher, a. a. O. 31. 



Teresa von Avila: •Gott allein genügt" 177 

Sinnebenen 

Mir scheint, die einfachen, aber tiefgründigen Worte Teresas fordern ge- 
radezu heraus zu einer mehrschichtigen Übersetzung, in der sich die mög- 
lichen Bedeutungen gestaffelt erhellen. In der Prosaübersetzung wurde vor 
allem deutlich, daß der Mensch nicht verzagen, sondern still auf Gott ver- 
trauen soll. In der lyrischen, Teresas formalen Willen berücksichtigenden 
Übersetzung tritt hervor, daß es um jene christliche Liebe geht, die der tri- 
nitarische Gott dem Menschen schenkt, wenn dieser sich duldend-geduldig 
bemüht und sich von der Schwere des Weges nicht abschrecken läßt. Diese 
zweite Ebene gibt mehr als wörtlichen Trost und Lebenserfahrung: Sie 
vermittelt, wie alles, was Teresa schrieb, bereits eine Anleitung zum Ver- 
halten auf dem christlich-mystischen Wege zu Gott. Man könnte sogar ver- 
muten: eine Gebetsanleitung. Denn das, was hier gesagt wird, bildet auch 
den Inhalt von Teresas mystischem Hauptwerk, der •Inneren Burg". Am 
Anfang des Weges stehen Angst und Schrecken: Nattern und Vipern ver- 
dunkeln die •erste Wohnung", die durchschritten werden muß. D. h. Sün- 
denbewußtsein und Buße stehen am Anfang. In dieser ersten Wohnung 
ist auch vom •turbacion" = Verwirrung die Rede, so wie im Gedicht das 
Verb •turbar" gebraucht wird. Geht der Gottsuchende aber durch dieses 
alles hindurch, so ist es •vorbei" und wird der sich nicht ändernde Gott, der 
ihn im Mittelpunkt der Burg (der •siebenten Wohnung") erwartet, immer 
deutlicher spürbar. Gott, nicht irgendein weltlicher Erfolg, soll und kann 
hier •erreicht" werden. Nicht aus eigener Kraft, sondern durch Gnade - 
darum jetzt in meiner Übersetzung das passivische •wird alles erreicht". 
Am Ende des Weges, im Zentrum der Burg steht dann mit der Gotteser- 
fahrung die Unio mystica, jenes wunschlose Sein, in dem Gott dem Men- 
schen sein eigenes und eigentliches, liebendes Wesen in der Vollendung 
schenkt. 

So wäre denn in dieser Fassung das Gedicht eine •Innere Burg" in nuce, 
eine Miniaturausgabe des mystischen Werkes. Doch kreist das Gedicht so 
immer noch um den Menschen. Ich sehe es darum trotz seines mystischen 
Hinweises noch auf einer vorwiegend menschlich-ethischen Ebene, die noch 
weiter ins Religiöse erhöht oder vertieft werden könnte. Die hier ange- 
sprochenen Gedanken entsprechen im Grunde dem technischen Verfahren 
der alten •Allegorese". Die Allegorese, einst aus der Stoa hervorgegan- 
gen, um alten Mythen neuen Sinn zu verleihen, dann von Juden- und 
Christentum zur Bibelauslegung übernommen, kennt drei Auslegungs- 
ebenen, die sich im Christentum meist so darstellen, wie der Kirchenvater 
Origes sie bezeichnete: es gibt eine •somatische" (•leibliche"), d. h. phi- 



Erika Lorenz 178 

lologisch-historisdie, eine •psychische", d. h. ethisch-philosophische und 
eine •pneumatische" Ebene, die auf das Mystisch-Religiöse zielt12. 

Dichten a lo divino 

Gewiß will ich hier diese Methode nicht imitieren. Sie aber leicht anklin- 
gen zu lassen entspricht dem Wesen der Dichtung Teresas von Avila, ja, 
darüber hinaus dem Wesen eines großen Teils der religiösen Dichtung 
ihrer Zeit. Man hatte hierfür ein doppeltes Vorbild: Die theologische alle- 
gorisierende Exegese der Zeit und das Hohe Lied, das bereits bei seiner 
Aufnahme ins Alte Testament hebräischen Hochzeitsliedern einen reli- 
giös-mystischen Sinn unterlegte. Diese Liebesdichtung, in der Glück und 
Klage nah beieinanderliegen, war wiederum der Schäferpoesie antiker 
Herkunft, der sog. •Bukolik", in vielen Zügen verwandt. So entstand in der 
spanischen Renaissance ein Dichten •a lo divino"18, d. h. man wählte sich 
ein Schäfergedicht und übertrug die Sehnsucht zwischen Liebendem und 
Geliebter, alles Glück und Leid und alle Erfüllung auf den •göttlichen", 
d. h. auf den religiös-christlichen Bereich. Das konnte man um so leichter 
tun, als ja das Neue Testament selbst die Allegorie von Christus als dem 
guten Hirten prägte. Es gibt darum sogar Fronleichnamsspiele, in denen 
Christus als •Schäfer" auftritt, oder Schäferromane •a lo divino"14. Ein 
Blick auf Teresas Gedichte zeigt, daß sie gern von diesem Mittel des schä- 
ferlichen Dichtens •a lo divino" Gebrauch machte. Ihre Schäfer heißen 
•Gil" oder •Pascual" (traditionelle spanische Schäfernamen in der Lite- 
ratur) und bedeuten das christliche Du, das sie in diesen Gedichten helfend 
und ermahnend anredet. 

Nun scheint das Gedicht •Nada te turbe" nichts mit solcher dichterischen 
Allegorese zu tun zu haben. Doch gibt es auch hier ein angeredetes mensch- 

12 Vgl. H. v. Campenhausen, Die griechischen Kirchenväter, Kohlhammer Stuttgart, 
21956, 53, sowie Fisclier Lexikon, Literatur II, 1, Frankfurt/Main 1965, 22. (Hrsg. Fried- 
rich und Killy). 
13 A lo divino = ins Geistliche übertragen. Ohne Vertrautheit mit diesem literarischen 
Fachausdruck kommt es leicht zu Mißverständnissen. So heißen die •Canciones a lo divino 
de Cristo y el alma" des Johannes vom Kreuz nicht •Gesänge auf das Göttliche Christi 
und die Seele", wie J. Solzbacher in seiner Interpretation von •Un pastorcico" meinte, 
sondern ,,Geistliche Hirtenlieder von Christus und der Seele". Vgl. Christliche Innerlich- 
keit 6, 1970/71, IV, 18. 
14 Von besonderem literarischen Wert ist das Fronleichnamsspiel (Auto sacramental) •El 
divino Narciso" der mexikanischen Nonne Sor Juana Ines de la Cruz aus dem Jahre 
1688. Christus ist darin der Schäfer Narciso. Die Autorin war zuerst in den Karmelitin- 
nenorden eingetreten, um ihn dann aus Gesundheitsgründen mit einem weniger strengen 
zu vertauschen. Rund hundert Jahre früher, im Jahre des Todes Santa Teresas (1582), 
erschien in Spanien ein Schäferroman a lo divino des Zisterziensers Fray Bartolome 
Ponce: •Clara Diana a lo divino". (Spaniens bekanntester Schäferroman hieß •Diana", 
sein Autor war Jorge de Montemayor, etwa 1520-61). 



Teresa von Avila: •Gott allein genügt" 179 

liches •Du" (was sidi z. B. in den Gedichten des Johannes vom Kreuz nicht 
findet). Allerdings wird dann am Ende aus dem Du ein •man", oder •wer" 
(quien), d. h. ich und du und Teresas Ordensschwestern und jeder sich be- 
tend und handelnd bemühende Christ, dem Gott Gnade erwiesen hat. Die- 
ser Wechsel von der zweiten zur dritten Person deutet einen Ebenenwech- 
sel an, der auch sonst für das Gedicht entscheidend ist. Es geht hier ja um 
die Polarität von •alles" und •nichts" (todo und nada), die in der ersten 
Strophe die Sündigkeit und Vergänglichkeit der Welt, d. h. den gottfer- 
nen Menschen meinen, während vom letzten Vers der zweiten Strophe an 
(•wird alles erreicht") dieses •alles" sowohl den unvergänglichen Gott wie 
die Vollendung des Menschen meint. Diesem Vollendeten, dem in Christus 
neu erstandenen Adam, wurde das weltliche •alles" des Anfangs zum seli- 
gen •nichts" wunschlosen Seins in absoluter Erfüllung. Das ganze Gedicht 
ist durchtönt von diesen Klängen des gleichsinnig-gegensätzlichen •todo" 
und •nada". 

Vorwegnahme barocken Weltgefühls 

Die Verwandlung der Bedeutung von •alles" und •nichts" zu Beginn und 
Ende weist auf eine besondere Anwendung des Dichtens •a lo divino" hin. 
Nicht mehr die idealisierte Schäferwelt ist hier Ausgangspunkt, sondern 
die •Welt" in ihrem Gegensatz zum Göttlichen, der weltliche, noch unver- 
wandelte Mensch. Diese Welt erstreckt sich zwischen den Worten •nichts" 
und •alles" (•nada" und •todo"). Der Hinweis auf das Vorübergehen, aber 
mehr noch die Vergänglichkeit von •allem" nimmt schon die zentrale The- 
matik des 17. Jahrhunderts, des Barock vorweg, das alles Leben in einem 
Wechsel zwischen Schein und Sein, zwischen Illusion und Desillusion sah 
(•engafio" und •desengaiio"). Wenn später Calderon de la Barca in sei- 
nem berühmtesten Drama das Leben einen Traum nennt und die Welt 
eine Bühne, so ist damit jenes verderbliche Hängen an den Wechselfällen 
eines gottfernen, vergänglichen Lebens gemeint, demgegenüber es als •Er- 
wachen" nur die Rettung in die Realität Gottes gibt: •obra bien, que Dios 
es Dios" - •handle gut, denn Gott ist Gott", bzw. •tue Gutes, denn Gott 
allein ist der Seiende"15. 

Für Teresas unerhört schlichte und intensive Art des Ausdrucks genügt 
es, die weltumfassenden Wörtchen todo und nada (alles und nichts) in der 

lo Dieses Zitat entstammt Calderons •Großem Welttheater", dem Fronleichnamspiel 
•El gran Teatro del Mundo". Am Ende des zweiten Aktes von •Das Leben ist Traum" - 
•La Vida es Suefio" - erscheint wie ein Totentanz das Thema des großen Welttheaters, 
nachdem erkannt wurde, •aün en suefios no se pierde el hacerbien", (•selbst noch in Träu- 
men bleibt gutes Tun bestehen"). Vgl. Calderon de la Barca, Obras completas 1, Aguilar, 
Madrid 1959, 387. El gran teatro del mundo, ebda. III, 211. 



Erika Lorenz 180 

zweiten Gedichthälfte ins Göttliche zu verwandeln: todo bezeichnet nun die 
Fülle Gottes, der gegenüber das weltliche •alles" als ein Nichts erscheint: die 
Worte haben ihre Bedeutung diametral vertauscht: aus nichts wurde alles, 
aus alles nichts. Darum tritt nun an ihre Stelle das Wörtchen •solo": dieses 
•nur" enthält alle Wirklichkeit und entlarvt jeden Schein. Im Spanischen 
weist es eine vokalische Parallele zu todo auf - wie eine O-Assonanz, die 
auf das Enthaltensein von •todo" (alles) in •solo" (nur, allein) hinweist. 

Zur religiös-mystischen Übersetzung 

Hier wird nun eine lyrische Übersetzung notwendig, die diese einfachen 
Worte wieder einsetzt, da sie nicht mehr menschlich anleiten und deuten 
muß, und zeigt, daß es der Mystikerin Teresa bei und wegen aller Liebe 
zum Mitmenschen um Gott geht. Daß dieses kurze Gedicht, in dem das 
Wort •Gott" dreimal vorkommt, um Gott kreist, ihn zum eigentlichen 
•Gegenstand" hat. Diese dritte interpretierende Übersetzung bewegt sich 
auf der mystisch-religiösen (•pneumatischen") Ebene. 

Zuvor noch ein Wort zu Möglichkeiten lyrischen Übersetzens. Es liegt 
natürlich nah, die vom Dichter gewählte Form direkt nachzuahmen, wie ich 
es in meiner zweiten Übersetzung versuchte. Besteht jedoch zwischen der 
Form des Originals und den Formen des Kulturkreises, in dessen Sprache 
übersetzt wird, eine Diskrepanz, so könnte es besser sein, eine andere Form 
zu wählen, die dem Wesen des Gedichtes jedoch entspricht. Da dem Deut- 
schen die Assonanz fremd ist, ebenso wie der Aufbau dieser Terzinen, von 
denen nur vier reimen und überdies auch der Fünf silber große Schwierig- 
keiten mit sich bringt (ein Wort wie •Sternengefunkel" würde schon einen 
ganzen Vers ausmachen), wähle ich für die dritte Ebene, die die größte 
inhaltliche und formale Freiheit gewährt, eine andere Form: ich behalte 
die Kürze bei, schreibe aber Sechssilber, was etwas mehr •Bewegungsfrei- 
heit" gibt, bewahre die Terzinen, benütze aber Vollreim (und nicht mehr 
Assonanz) in der symmetrisch gliedernden Folge aab-ccb-ddb. Das drei- 
mal wiederholte b zeigt an, daß hier Teresas jeweils im letzten Vers er- 
scheinende Assonanz ihren Nachhall findet (die Verdoppelung am Schluß 
wurde nicht berücksichtigt, doch wird die Isolierung und Hervorhebung des 
letzten Verses ja auch durch das Schema ddb erreicht). Außerdem hielt ich 
den Rhythmus des teresianischen Gedichts streng inne, nicht zuletzt, weil 
das daktylische Element (Xxx) bei Teresa eine persönlich-affektive Betei- 
ligung andeutet16. Da die Häufung einsilbiger Wörter verschiedene Beto- 

16 Vgl. Rudolf Baehr, Spanische Verslehre auf historischer Grundlage, Niemeyer, Tü- 
bingen 1962, 71. 



Teresa von Avila: •Gott allein genügt" 181 

nungen zuläßt, setze ich das gemeinte Schema neben das Gedicht, das nun 
folgendermaßen lautet: 

Nichts soll dich verwirren, x Xxx Xx 
nichts soll dich beirren, x Xxx Xx 

alles vergeht. Xxx X 

Gott wird sich stets gleichen. x Xxx Xx 
Geduld kann erreichen x Xxx Xx 

was nicht verweht. Xxx X 

Wer Gott kann erwählen, x Xxx Xx 
nichts wird solchem fehlen: x Xxx Xx 

Gott nur besteht. Xxx X 

Das wiederholte Aneinandergrenzen von Neben- und Hauptton gibt der 
Sprache etwas Schwebendes, wie es dem religiös-mystischen Inhalt ent- 
spricht. Auch im Reimschema bleibt die jeweils letzte Strophenzeile her- 
vorgehoben: Alles vergeht - was nicht verweht - Gott nur besteht, bildet 
einen eigenen Sinnzusammenhang. 

Solo Dios basta? 

Ist dem Original mit dieser freieren Übersetzung Gewalt angetan? Ich 
meine nein aus folgenden Gründen: Gott ist jetzt eindeutig Ziel und Zen- 
trum des Gedichtes, wie es auch seine trinitarische Struktur andeutet und 
wie es ebenfalls in der •Inneren Burg" dargelegt ist. In der siebenten 
•Wohnung", in der erlangten Unio mystica denkt der Mensch (die Seele) 
nicht mehr an sich selbst, sondern einzig an die Ehre und Verherrlichung 
Gottes. Man ist jetzt weder an eigenen Leiden noch Freuden interessiert, 
sondern geht ganz (und allerdings freudig) im Dienste Gottes auf. Die Er- 
kenntnis, daß es ohne Gott nichts Wertvolles und nichts Bleibendes geben 
kann, bestimmt jeden Augenblick des Lebens17. Es ist wie das paulinische: 
•Ich lebe, nein, nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir."18 - und mit 
Christus die trinitarische Gottheit, der Gott, der Liebe ist: letzte und ewige 
Realität. In dieser Vereinigung hat der Mensch, Christ, Mystiker Sünde, 
Angst, Leiden und Vergänglichkeit überwunden, zumindest beeinträchti- 

17 Teresa schreibt im Castillo interior, daß die Seele •weder weiß noch sich daran erin- 
nert, daß es für sie einen Himmel, ein Leben und eine Ehre geben könnte; daß sie viel- 
mehr völlig darin aufgeht, für die Ehre Gottes zu wirken." Obras completas, a. a. O., 7. 
111,491. 
18 Gal 2, 20 (Zitat nach Karrer). 



Erika Lorenz 182 

gen sie ihn nicht mehr ernstlich19. Erst in dieser Verfassung und Erkenntnis 
können dann alle Kräfte im Dienste Gottes gesammelt und eingesetzt wer- 
den20. Es zeigt sich auf dieser mystisch-religiösen Stufe, daß das berühmte 
•solo Dios basta", •Gott nur genügt" deswegen einziges Genügen sein 
kann, weil der auf Gott hin angelegte Mensch erst in der Verbindung mit 
ihm Ganzheit und Wirksamkeit findet. Da auf dieser Stufe die Schrecken 
und Ängste des Anfangs weit zurückliegen, wagte ich die Übersetzung 
•beirren". Denn auf der mystischen Ebene sind Glaube, Liebe und Hoff- 
nung so erstarkt, daß wohl Zeiten der •Trockenheit", wie Teresa es nennt, 
Zeiten, in denen die Nähe Gottes nicht direkt gespürt wird, den Men- 
schen vorübergehend irremachne können. Er hat aber nicht mehr die 
Ängste der Sündhaftigkeit und Weltverhaftung, die •Nattern und Vipern 
und anderes Giftzeug" der ersten •Wohnung" zu bestehen. 

Das gleichmäßige rhythmische Schwingen aller drei Strophen, das auch 
dem spanischen Text eigen ist, jedoch in der spanischen Dichtung keinen 
Normalfall darstellt, trägt zum Gefühl glücklicher Geborgenheit bei, die 
nicht in Ruhe stagniert, sondern aus der Ruhe heraus in Liebe mit und für 
Gott wirkt. In der •Inneren Burg" schreibt Teresa: 

Dazu ist das innere Gebet da, meine Töchter, und dazu dient die 
mystische Vermählung: daß aus ihr Werke geboren werden, Werke!21 

Auch das will beim •solo Dios basta" mitverstanden werden. 

Teresa als Dichterin 

Der Interpretations- und Übersetzungsmöglichkeiten ist hiermit gewiß 
noch kein Ende, doch möchte ich es mit den drei aufgezeigten Versuchen 
und Ebenen bewenden lassen. Zusammengefaßt zeigen sie, daß nicht nur 
Johannes vom Kreuz, sondern auch Teresa von Avila fähig war, Gedichte 
höchsten Ranges zu schaffen. Die Knappheit der Form, die Schlichtheit 
der wesentlichen, das Herz anrührenden Sprache, die Eröffnung unend- 
licher Horizonte durch die strukturelle Verbindung von beidem: das alles 
beweist eine klare und bewußte Intensität dichterischen Schaffens, wozu 
sich noch die Auswahl exquisiter traditioneller Formen gesellt. Schon für 
Teresas Prosa zeigte der bekannte Hispanist Helmut Hatzfeld, daß die 
verbreitete Meinung vom nachlässigen Improvisieren falsch ist: Teresas 
verschachtelte Prosasätze sind die •mikrostrukturelle Entsprechung einer 

19 Teresa, a. a. 0., Castillo interior 7. Ill,, 494f. 
20 Ebda., 7. IV, 498 (•para tener estas fuerzas para servir, deseemos y nos ocupemos en 
la oracion" = •um für den Dienst Gottes die Kräfte zu haben, sollen wir das innere Ge- 
bet erstreben und üben"). 
21 Ebda. 496. 



Teresa von Avila: •Gott allein genügt" 183 

Denkform", und in ihrem komplizierten Bau •sicher nicht (. . .) Ausdruck 
einer populären Improvisation"22. 

Im Gegensatz zu Teresas Prosastil ist dieses Gedicht von einer letztmög- 
lichen Knappheit und Schlichtheit, zugleich aber auch noch durchformter, 
als Prosa es je sein kann. Das Gedicht gehört, wie auch der spanische 
Augustinerpater Vega feststellt, zu den besten der spanischen Lyrik, ja, 
der Weltliteratur23. 

Und noch ein letztes Wort: die meisten anderen Gedichte Teresas sind 
von sehr viel größerer, oft raffinierter Kompliziertheit. Einige von ihnen 
erreichen das gleiche künstlerische Niveau. Ich meine aber, daß ganz spe- 
ziell für das hier interpretierte Gedicht das Gleiche gilt, was Hans Urs von 
Balthasar vom tiefsten Geheimnis der Dichtung eines Johannes vom Kreuz 
sagte: 

Es weist •in einer einzigartig bedeutsamen Art auf den Charakter 
des Gotteswortes selber zurück, das selbst weder einfache Prosa ist 
noch in solche adäquat umgesetzt werden kann", in dessen •Einfalt 
vielmehr, wie der Sinn im unerschöpflichen Symbol, die Fülle der 
Gottheit leibhaftig wohnt"24. 

22 Motivverkettung in Santa Teresas Bewässerungsvergleich (El libro de su vida, Kap. 
XI-XXII), in Litterae Hispanae et Lusitanae, Festschrift zum fünfzigjährigen Bestehen 
des Ibero-amerikanischen Forschungsinstituts der Universität Hamburg. Hueber, Mün- 
chen 1968, 173. 
23 P. Angel Custodio Vega OSA schreibt: •Santa Teresa tiene una media docena de esta 
clase de poesias, que pueden competir con las mejores del habla castellana, que es lo 
mismo que decir las del mundo" = •Es gibt unter den Gedichten der hl. Teresa ein hal- 
bes Dutzend dieser Art, die mit den besten spanischer Sprache und das heißt der Welt- 
literatur konkurrieren können." La poesia de Santa Teresa, Biblioteca de Autor es 
Cristianos, Madrid 1972, 39. 
24 Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, Band II, Teil 2, 531. 




