
Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 
Herausforderung für die europäischen Christen"' 

Hans Waidenfels, Düsseldorf-Wittlaer 

Das Thema bedarf einer gewissen Einschränkung sowie einiger Vorüber- 
legungen. 

Einschränkung 

Es geht nicht um das Hin und Her des Dialogs zwischen Buddhismus und 
Christentum, sondern nur um das Her, das heißt, um die Herausforderung, 
die der Buddhismus für Christen darstellt. Eine Einschränkung nennt auch 
der Untertitel: Es geht um die Herausforderung für europäische oder doch 
im Umfeld abendländischer Denktraditionen lebende Christen. Eine wei- 
tere Einschränkung ergibt der Rahmen, in dem die Überlegung ursprüng- 
lich stand: •geistlicher Austausch" zwischen japanischen Zenbuddhisten und 
katholischen mitteleuropäischen Mönchen. Daraus folgt, daß unsere Er- 
örterung sich im wesentlichen auf das Wechselverhältnis von japanischem 
Zenbuddhismus und abendländischem Christentum bezieht. Weder die 
Einordnung dieser Gestalt des Buddhismus in das Gesamtphänomen Bud- 
dhismus noch ihre Stellung im Rahmen des Mahäyäna-Buddhismus wird 
also thematisiert. 

Vorüberlegungen 

Selbst mit solchen Einschränkungen bleibt die Thematik selbst noch 
•frag"-würdig. Denn in der Begegnung mit dem Buddhismus in der Ge- 
stalt des Zenbuddhismus zeigt sich sehr bald, daß der •Dialog" im Sinne 
eines Wortaustausches nicht im Vordergrund stehen kann. Zen ist eine 
Praxis. Demgegenüber ist jedes Wort vorläufig oder nachträglich. Es ist 
gar zu fragen, ob Worte ohne Praxis das Wesen von Zen überhaupt 

* Der Aufsatz stellt die leicht überarbeitete Fassung eines Vortrages dar, der zum Schluß 
einer Tagung der Katholischen Akademie in Bayern Ende September 1979 in München 
gehalten wurde. Diese Tagung fand anläßlich des Besuches einer Gruppe japanischer 
Buddhisten, zumeist Zenbuddhisten, in Europa statt, die mit dem Ziel einer geistlichen 
Begegnung und eines •geistlichen Austausches" eine kurze Zeit am Leben europäischer 
Benediktinerabteien teilnahmen. 
Alle Vorträge der Münchener Akademietagung werden im Herbst 1980 in einem Buch 
des Patmos-Verlags, Düsseldorf, veröffentlicht. 



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 185 

zu erreichen vermögen. Dabei kann Praxis auch nicht das bedeuten, was im 
Rahmen einer Akademietagung geleistet werden kann, nämlich Anwe- 
sende zu Zuschauern von •Demonstrationen" von Zenwegen wie Kalli- 
graphie (jap. shodö), Fechtkunst (jap. kendö) oder Bogenschießen (jap. 
kyüdö) zu machen1. Die Erfahrungen der Zenpraxis im eigentlichen Sinne 
des Wortes meinen eine an sich oder mit sich selbst, das heißt, mit dem 
eigenen Selbst von Körper, Seele und Geist gemachte Erfahrung. Wo sol- 
che Erfahrungen fehlen, besteht die Gefahr, daß Blinde sich miteinander 
über das Licht unterhalten. 

Nun wird aber von abendländischer Seite sehr schnell der Einwand er- 
hoben: Auch wenn der Zugang zu Zen ein praktischer ist, kann in einer 
von der Bedeutsamkeit rationalen Denkens überzeugten Welt die Moti- 
vation, einen praktischen Weg zu beschreiten, nicht an der Ratio, das heißt, 
am Denken vorbei erfolgen. Das gilt um so mehr, als schwerlich ein christ- 
lich motiviertes •sacrificium intellectus", ein Verzicht auf Denken, durch 
ein buddhistisches ersetzt werden kann. Da aber die Offenbarung des Ver- 
nünftigen nicht ohne Sprache zu haben ist, muß auch bei der Bestimmung 
des Verhältnisses von Zenbuddhismus und Christentum das Sprechen und 
damit der Dialog zugelassen werden. Doch fragt es sich, was das Sprechen 
dabei auszurichten hat. Die erste Überlegung wird also diesem Thema ge- 
widmet sein: Die Rolle der Sprache im Verhältnis von Zenbuddhismus 
und Christentum. 

Eine zweite Überlegung schließt sich dem an: Zenbuddhismus und Chri- 
stentum stehen sich • religionsgeschichtlich gesehen • als zwei Weisen der 
Verwirklichung einer religiösen Grunderfahrung gegenüber. Beide haben 
ihren historischen Anfang und dann ihre je eigene Geschichte nach sich ge- 
zogen; dementsprechend stehen sie sich heute alternativ-konkurrierend ge- 
genüber. Würde es sich dabei vorrangig um zwei alternative Weisen, die 
Welt und ihren Sinn zu erklären handeln, so könnte man sich mit einem 
theoretischen, eher philosophischen Vergleich beider Versuche begnügen. 
Tatsächlich handelt es sich aber nur in abgeleiteter Hinsicht um S'mnerklä- 
nmgsversuche; vordringlich geht es um praktische Sinnvermittlung. Die 
Frage, die jedoch nicht allein theoretisch gelöst werden kann, lautet: Las- 
sen sich Zen und christlicher Glaube zueinander hin vermitteln? Oder ein- 
facher gefragt: Kann - im Sinne von •darf - ein Christ Zen üben? Mit 
anderen Worten, ist Zen derartig von seinem buddhistischen Grund ablös- 
bar, daß der Christ durch die Übung von Zen seine Identität nicht verliert, 
sondern vielleicht sogar seine eigene christliche Glaubensüberzeugung in 

1 Am ersten Nachmittag der Münchener Akademietagung fanden, durch japanische Mei- 
ster dargeboten, Vorführungen der drei genannten, im Anschluß an die Sitzmeditation 
(jap. zazen) entstandenen Zenwege statt. 



Hans Waldenfels 186 

neuer Weise findet? Oder aber muß der Christ damit rechnen, daß er in der 
Zenübung seine christliche Identität in Richtung auf eine Konversion zum 
Buddhismus verliert? Noch einmal anders gefragt: Was geschieht mit der 
Zenübung, wenn ein Christ sie übt? Verliert am Ende die Übung selbst 
ihre Identität? In der zweiten Überlegung geht es folglich um Zenbuddhis- 
mus, Zenübung und Christentum. 

Hier aber stellt sich noch einmal, drittens, die Frage nach Wort und 
Wortlosigkeit. Ist die Sprache nur das Trennend-Unterscheidende, das in 
der Sprachlosigkeit der Übung überwunden werden muß? Gehören die 
Option für das Christentum und damit zugleich gegen den Buddhismus 
oder für den Buddhismus und damit zugleich gegen das Christentum nur in 
den Bereich des Vorläufigen? Und ist demgegenüber mystische Sprach- 
losigkeit die endgültige, alle historische Zerstreuung durchbrechende und 
und überholende Weise der Einigung und Einheit? Oder muß nicht - bei 
aller Herausforderung des abendländischen Christentums durch den Bud- 
dhismus - doch am Ende auch von der ärgerlichen Provokation des Chri- 
stentums die Rede sein? In diese Provokation gehört die Rede von Jesus 
Christus, gehört nicht nur die Rede der Menschen über Gott, sondern auch 
die Rede des Menschen mit Gott. In diesem Sinne ist dann Dialog zwar 
stets Sache von Menschen, im Christentum - in analoger Weise - aber 
auch Sache zwischen Gott und Menschen. Wenn die Berichte über den Be- 
such des Dalai Lama in den USA zutreffen, hat er dort bei allen ireni- 
schen Äußerungen über das Verhältnis von Christentum und Buddhismus 
doch eine scharfe Trennungslinie gezogen: •Niemand, der an einen ein- 
zigen persönlichen Gott glaube, könne gleichzeitig Buddhist sein."2 Das 
sollte uns veranlassen, am Ende doch - wenn auch zögernd - vom sam- 
melnden Logos als der aus der Sprachlosigkeit Gottes quellenden göttli- 
chen Gestalt des Wortes zu sprechen. Die Überlegungen würden damit in die 
Herausforderung an die europäischen Christen einmünden, wieder von 
Gott zu sprechen. Die Frage kommt dringlicher zurück: Können wir das 
noch? 

I. Die Rolle der Sprache in Zenbuddhismus und Christentum 

Die Sprache spielt im Buddhismus auf den ersten Blick eine untergeordnete, 
wenn auch notwendige Rolle. R. Okochi beschreibt sie wie viele Buddhisten 
so3: 

2 F. A. Z. Nr. 216, 17. 9. 1979, 5. 
3 R. Okochi, Absolute Wahrheit: Ihre Selbstverneinung als Selbstverwirklichung. Das 
Problem des Höben im Jödo-Buddhismus: D. Papenfuss/J. Söring (Hrsg.), Transzendenz 
und Immanenz. Philosophie und Theologie in der veränderten Welt. Stuttgart/Berlin/ 
Köln/Mainz 1977, 729. 



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 187 

Die absolute Wahrheit liegt einerseits über der sprachlichen Äuße- 
rung, sie ist dem sprachlichen Verstehen enthoben: deshalb heißt es 
im Zen-Buddhismus: .Ohne Abhängigkeit von Wort und Sprache; 
Überlieferung außerhalb der Lehre.' Andererseits ist es nicht mög- 
lich, ohne sprachliche Mitteilung die Wahrheit zu erfahren. Das, 
was über der sprachlichen Mitteilung steht, muß Sprache werden. 
Durch die Sprache erst wird es erfahren, d. h. es verwirklicht sich 
selbst. .Sprache ist', heißt es im Buddhismus, .Zeigefinger'. Ohne 
Zeigefinger sieht man nicht, wo und was der Mond ist; wenn man je- 
doch nur die Zeigefinger sieht, weiß man wieder nicht, wo und was 
der Mond ist. Sich sprachlich benennen, heißt, sich sprachlich konkre- 
tisieren, begrenzen, bestimmen, verneinen, um sich zu verwirklichen. 

Die Sprache ist der Finger, nicht der Mond4. Oder wie K. Nishitani es for- 
muliert5: 

Die gewöhnlichen Arten der Kommunikation durch Gebärden, 
Worte, Gefühlsausbrüche usw. bleiben immer etwas Halbes und Un- 
vollkommenes. Wenn sie sich zur Vollendung bringen wollen, müs- 
sen sie immer über sich hinausgehen und zu jener Weise der Kom- 
munikation zurückkommen, die eigentlich keine Kommunikation 
mehr ist. 

Die vorrangige Funktion der Sprache ist für den Ostasiaten der Hinweis, 
nicht die Aussage. Die Aussage grenzt ein, verneint, trennt, der Hinweis 
dagegen eröffnet, schafft Raum und Weite. 

Demgegenüber steht die klassische abendländische Definition der logi- 
schen Wahrheit: Wahrheit ist die im Sprechen, Feststellen und Urteilen 
geschehene Angleichung des Verstandes an die Wirklichkeit (•adaequa- 
tio intellectus ad rem"). Genau betrachtet, bezeichnet diese Definition eine 
Tendenz, ohne daß die Garantie des Gelingens der Angleichung ohne wei- 
teres mitbehauptet wird. Dennoch ist die Dynamik der Wahrheitssetzung 
im Satz im durchschnittlichen abendländischen Verständnis dem Bewußt- 
sein der Setzung und F^f-stellung der Wahrheit gewichen. 

Wir sprechen von •Ortho-doxie", •Recht-gläubigkeif und haben diese 
lange Zeit mit der Wiederholung der •richtigen" Formel und Formulie- 
rung gleichgesetzt. Doch bedeutet es eine Blickverengung, nur auf die 
sprachlich formulierten Aussagen z. B. des Dogmas zu achten und in ihnen 

4 So D. T. Suzuki; vgl. H. Waidenfels, Absolutes Nichts. Zur Grundlegung des Dialogs 
zwischen Buddhismus und Christentum. Freiburg/Basel/Wien 21978, 166 f. 
5 K. Nishitani, Die religiös-philosophische Existenz im Buddhismus: R. Wisser (Hrsg.), 
Sinn und Sein. Tübingen 1960, 398. 



Hans Waidenfels 188 

die eigentliche Gestalt christlichen Sprechens zu erblicken. Gebet, Erzäh- 
lung, Appell, Gebot sind andere Sprachgestalten, die beim Nachsinnen 
über die Funktion der Sprache neben der •dogmatischen" Lehraussage Be- 
achtung verdienen. 

Neben Skepsis gegenüber der Entsprechung von Aussage und Sache be- 
obachten wir die Sorge, daß die Sprache nicht verbindet, sondern trennt. 
Setzungen, •Definitionen" grenzen ab, entzweien. Doch es gibt eine Stelle, 
an der die Definition zugleich zur Ermöglichung der Kommunikation wird: 
der eigene Name. Denn6: 

. . . wie kann der Mensch genannt werden ohne Name? Wie kann er 
ohne Name in die Beziehung zum anderen Menschen treten? Das 
Menschsein ist erst durch die Beziehung möglich, es ist nichts ande- 
res als Beziehung (M. Buber). Der Name ist zwar nicht der Träger 
des Namens und doch zugleich er selber. Name ist das not-wendige 
Mittel, der not-wendige Weg zum Menschen. 

Hier wird das Menschsein definiert als Bezogenheit; als Bezogenheit aber 
ist es Eröffnung. Was also sprachlich Abgrenzung zu sein scheint, wird tat- 
sächlich als Weg der Eröffnung von Bezogenheit zur Definition des kon- 
kreten Menschseins. Der Name verbindet, ehe er das Eigentümliche dieses 
Menschen bezeichnet. So können wir es auch dem bekannten Beispiel des 
Hekiganroku entnehmen7: 

Kyözan fragte Sanshö: ,Was ist dein Name?' Sanshö antwortete: 
,Mein Name ist Kyözan.' ,Kyözan', sagte dieser, ,das bin doch ich!' 
,Gut', antwortete Sanshö, ,dann ist mein Name Sanshö.' Kyözan 
brüllte vor Lachen. 

Im merkwürdigen Namenstausch kommt es zu einem eigenartigen Ereig- 
nis: Die Selbstbenennung mit dem fremden Namen bezeichnet die gelun- 
gene Kommunikation zwischen beiden. In einem Kommentar zu diesem 
Text heißt es: •(Sanshö) raubte zur selben Zeit den Namen und das Sein", 
und K. Nishitani fügt hinzu: •Jemanden nach seinem Namen fragen be- 
deutet auch, sich sein Sein zu eigen zu machen." Damit aber ist, wo •Ich" 
bin, das •Du", und wo das •Du" ist, auch das •Ich". Die Verschränkung 
ist so eng, daß am Ende das Ich erst in ihr, im Du als dem Nicht-Ich, wahres 
Ich wird. Die paradoxe Sprache zeigt hier in der Loslösung vom Ich zu- 
gleich den Weg zur wahren Identität an: Ich- und Selbstlosigkeit erwei- 
sen sich damit zugleich als wahres Ich und Selbst. Was hier angesprochen 
wird, ließe sich in zwei Richtungen vertiefen: 
6 R. Okochi, a. a. O. 279. 
7 Vgl. H. Waidenfeh, a. a. O. 110; dort die folgenden Zitate 111. 



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 189 

- Es ließe sich zeigen, daß die eigentümliche paradoxe Sprache des Zen, 
wie sie im Köan oder auch im Mondö8 offenkundig wird, stets im Dienste 
der Eröffnung von tieferer Kommunikation steht. Diese aber ist nicht ohne 
Loslösung zu erlangen. 
- Es ließe sich in gleicher Weise zeigen, daß sich das Moment der Eröff- 
nung größerer Tiefendimensionen auch in den Redeweisen Jesu, seinen 
Gleichnissen, aber auch in seinen die Plausibilitätsstrukturen sprengenden 
•Großtaten", den Wundern, kundtut. Die Antwort, die sich K. Nishitani 
auf das paulinische Wort des Galaterbriefes: •Nicht ich lebe, Christus lebt 
in mir" (2, 20) und auf seine Anfrage im Anschluß an dieses Wort: •Darf 
ich Sie fragen: Wer spricht da?" von deutschen Theologen erhoffte, dürfte 
ebenfalls in dieser Richtung zu suchen sein9. 

Doch anstatt sofort dem Gefälle dieses Gedankenganges nachzugeben, 
soll zunächst erneut die kritische Ausgangsüberlegung aufgegriffen wer- 
den. Wir tun dies im Rückgriff auf das •Gespräch von der Sprache", das 
M. Heidegger als •Dialog zwischen einem Japaner und einem Fragenden" 
aufgezeichnet hat10. Dort heißt es: 

F(ragender): Benötigen Sie Begriffe? 

J(apaner): Vermutlich ja; denn seit der Begegnung mit dem europäischen 
Denken kommt ein Unvermögen unserer Sprache an den Tag. 

F:      Inwiefern? 

J: Es fehlt ihr die begrenzende Kraft, Gegenstände in der eindeutigen 
Zuordnung zueinander als wechselweise über- und untergeordnete 
vorzustellen. 

F: Halten Sie dieses Unvermögen im Ernst für einen Mangel Ihrer 
Sprache? 

J: Bei der unausweichlich gewordenen Begegnung der ostasiatischen 
Welt mit der europäischen verlangt Ihre Frage gewiß eine eindring- 
liche Überlegung. 

8 •Köan" (chin. Kung-an) bedeutet ursprünglich •öffentliche Bekanntmachung", •öffent- 
licher Aushang", dann allgemeines •Modell", •früheres Beispiel" und bezeichnet dann 
Anekdoten, Dialoge und Handlungsspiele aus der Zengeschichte, die bei der Überprüfung 
des Erleuchtungsstandes bzw. des Tiefengrades der Meditation eine Rolle spielen. •Mon- 
dö", •Frage und Antwort", wird in diesem Zusammenhang der vor allem im Rinzai-Zen 
geübte Meister-Schüler-Dialog genannt. Vgl. dazu H. Waidenfeh, a.a.O. 42. 166-170. 
9 Vgl. ebd. 199. 
10 M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache. Pfullingen 1959, 83-155; Zitat: 86 f. 



Hans Waidenfels 190 

F: Sie rühren jetzt an eine Streitfrage, die ich mit Graf Kuki oft erörter- 
te, die Frage nämlich, ob es für die Ostasiaten nötig und berechtigt 
sei, den europäischen Begriffssystemen nachzujagen. 

J: Es scheint so, als gäbe es angesichts der modernen Technisierung und 
Industrialisierung aller Erdteile hier kein Ausweichen mehr. 

F:      Sie reden vorsichtig und sagen: Es scheint... 

J: Allerdings. Denn immer bleibt noch die Möglichkeit, daß von unse- 
rem ostasiatischen Dasein her gesehen, die uns mitreißende techni- 
sche Welt auf das Vordergründige sich beschränken muß und. .. 
daß ... 

F: ... dadurch eine wahrhafte Begegnung mit dem europäischen Da- 
sein trotz aller Angleichungen und Vermischungen doch nicht ge- 
schieht. 

J:      Vielleicht gar nicht geschehen kann. 

F:      Dürfen wir dies so unbedingt behaupten? 

Auch dieses Gespräch endet letzten Endes im Hinweis auf das Schweigen. 
Dabei wird das Wesen der Sprache im Anklang an die japanische Vokabel 
für •Wort", •kotoba", beschrieben als •Blütenblätter, die aus der lichten- 
den Botschaft der hervorbringenden Huld gedeihen". Um dorthin zu ge- 
langen, müssen jedoch die Sprechenden aus der in Heideggers Gespräch 
angesprochenen Situation abgeholt werden. 

Dieser Aufgabe widmet sich seit Jahrzehnten die Reflexion einer Reihe 
von neuzeitlichen japanischen Philosophen, zumal der Kyöto-Schule. Sh. 
Ueda zitiert aus dem Frühwerk Nishidas, des Gründers dieser Schule, den 
Satz11: 

Ich möchte versuchen, alles dadurch zu erklären, daß die einzig wirk- 
liche Wirklichkeit die reine Erfahrung ist. 

In diesem Satz findet Ueda eine Bewegung am Werk, die drei Ebenen 
durchläuft: 

- (A) Im innersten Kern die Ebene der reinen Erfahrung als Ereignis: 
Sehen, Hören .. . 

11 Sh. Ueda, Das •Nichts" bei Meister Eckhart und im Zen-Buddhismus unter besonderer 
Berücksichtigung des Grenzbereichs von Theologie und Philosophie: D. PapenfusslJ. So- 
ring, a. a. O. 257-266; Zitat: 263. 



Der Dialog zwisdien Buddhismus und Christentum- 191 

- (B) Die Ebene der erkenntnismäßigen Realisierung dessen, was die 
reine Erfahrung ist. Diese Realisierung geschieht in der Form eines Ur- 
Satzes. Als Zen-Spruch könnte er lauten: •Unendliche Weite, nichts ist 
verborgen." In Nishidas philosophischer Sprache lautet er: •Die einzig 
wirkliche Wirklichkeit ist die reine Erfahrung." 
- (C) Die neue Ebene der Philosophie, das heißt, des Versuchs, •alles da- 
durch zu erklären, daß die einzig wirkliche Wirklichkeit die reine Erfah- 
rung ist." Von dem auf der zweiten Ebene artikulierten Ur-Satz her ge- 
schieht der Ausgriff auf das Ganze, eröffnet sich die Möglichkeit eines 
Weltentwurfes und einer entsprechenden Logik. Mit dem Anspruch, eine 
prinzipielle Wissenschaft des Ganzen zu entfalten, verwirklicht Nishida 
das Wesen der westlichen Philosophie. 

Ueda macht nun darauf aufmerksam, daß der Zusammenhang von A- 
B-C von A nach C und C nach A zweimal durchlaufen werden kann: 

Einmal kann der Weg von der Zenerfahrung über die Selbstartikulie- 
rung der Erfahrung in einem Ur-Satz weitergetrieben werden in den Be- 
reich des Nicht-Zen und dort zu einem zen-inspirierten Versuch der Welt- 
erklärung und -gestaltung führen. 

Es kann aber auch der umgekehrte Weg versucht und in der Richtung 
C-B-A gedacht werden. In diesem Fall besteht zwischen der C- und B- 
Ebene insofern eine Ähnlichkeit, als beide sich satzhaft und somit als ge- 
dacht präsentieren. Dagegen eröffnet sich von B nach A eine Kluft, die die 
Einladung in sich birgt, •das Un-denkbare durch das Nicht-denken zu 
denken". Damit gelangt das philosophische Denken an den Rand des Un- 
denkbaren; das philosophische Sprechen kündet das Unaussprechliche an. 

Auch die christliche Theologie kennt dieselben beiden Bewegungen: 
Vom Hören und Sehen (A) führt der Weg zur Kunde (B) und von dort 

unter Verwendung philosophischer Begriffe und Formeln zum dogmati- 
schen System (C)12. Für den durchschnittlichen abendländischen Christen ge- 
hört der Nachvollzug dieser Bewegung zu den großen Nöten, die ihn heute 
plagen. Immer hörbarer wird die Frage gestellt, welche Wirklichkeit bzw. 
Erfahrung dem System und der Kunde des Christentums entspricht. Die 
Not mit den Formeln offenbart sich bei genauerer Prüfung als eine Not der 
grundlegenden Erfahrung. Das aber hat den Blick für die Tatsache ge- 

12 Eine gute Illustration stellt 1 Jo 1, 3 f. dar: •Was wir gesehen und gehört haben (A), 
das tun wir euch kund (B), damit ihr Gemeinschaft mit uns habt... Und das wollen wir 
euch schreiben (C) ..." Gerade die johanneische Briefform (•schreiben") enthält bereits 
die Grundzüge argumentativer Darstellung und erläutert, worin Christsein besteht und 
worin nicht. Vgl. auch H. Waidenfels, a. a. O. 183-189. 



Hans Waidenfels 192 

schärft, daß der Ruf nach einer Hinführung zum ursprünglichen Geheim- 
nis existentiell von größerer Bedeutung ist als das Verständnis der dieses 
Geheimnis zur Sprache bringenden Formeln. 

Die Theologie geht demnach nicht nur den Weg von A nach C, sondern 
muß sich umgekehrt in viel stärkerem Maße um den Weg von C - den 
Sätzen - nach A - der Erfahrung - bemühen. Mit K. Rahner können wir 
die Theologie im zweiten Sinne •mystagogisch", d. h. Wegweisung ins Ge- 
heimnis nennen. Einer Theologie, die sich selbst im Her und Hin, d. h. vom 
unsagbaren Geheimnis zur Sprache in dieser Welt und von der Sprache 
dieser Welt zum unsagbaren Geheimnis hin vollzieht, wird auch das Ge- 
spräch mit dem Buddhismus leichter. Denn in diesem Hin und Her erweist 
sich die Theologie als ein theoretisches und zugleich praktisches Geschehen. 
Es konkurriert nicht mehr eine systematisch-theoretische Theologie christ- 
licherseits mit einem reinen Praxisvollzug buddhistischerseits. Vielmehr 
stehen christliches Denken und buddhistisches Tun in gleicher Weise im 
Dienste der grundlegenden Inspiration, sei diese Inkarnation Gottes oder 
Erleuchtung genannt. Die Herausforderung des Buddhismus läge an dieser 
Stelle darin, daß er die Christen an das notwendige Mühen um die Mysta- 
gogie erinnert. Umgekehrt erinnern aber die Christen die Buddhisten 
daran, daß ihr Weg der Erleuchtung ein Weg ist, dessen Licht auf den 
Marktplatz der Welt fällt und sich dort in der Vielfalt der Menschen und 
Dinge, ihrer Worte und Taten wiederspiegeln möchte. 

Dieses vorausgesetzt, muß aber dann heute die Frage zugelassen wer- 
den, wie sich die Zenübung zu Christentum und Buddhismus verhält13. 

II. Zenübung zwischen Zenbuddhismus und Christentum 

Ohne Zweifel ist die Verbreitung der Zenübung in Europa ein wesentli- 
ches Moment, das zur Erneuerung einer meditativen Praxis in Europa bei- 
getragen hat. Diese Tatsache verbindet sich mit folgenden Betrachtungen: 

- Die Meditation erscheint nicht mehr ohne weiteres als religiöses, gott- 
orientiertes Geschehen. 

- Die Meditation erscheint weithin als anthropologische Vertiefung, Er- 
neuerung, Innenschau, Selbsterkenntnis und Selbstbegründung. 

- Die Meditation fügt sich damit in den Prozeß autonomer Selbstverwirk- 

13 Daß es sich angesichts der Einweisung in Wortlosigkeit vom Standpunkt des Übenden 
her um eine ärgerliche Ablenkung handelt, wenn über das Wortlose erneut Worte ge- 
macht werden, gehört zu den Begleitumständen unserer heutigen Zeit, die nach rationalen 
Begründungen und Motivationen des Handelns ruft. 



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 193 

lichung ein und wird entsprechend vielfach als eine Technik der Einübung 
solcher Selbstverwirklichung propagiert. 

- Eine als Technik verbreitete Meditationsübung, die im Dienste der Ent- 
faltung des ganzen Menschseins steht, kann zugleich das Augenmerk auf 
besonders gefährdete Stellen des Menschseins wie die psycho-somatischen 
Verknotungen, die Gesundheit, die Nüchternheit des Denkens, die Über- 
prüfung der Emotionen und Antriebskräfte, den Kommunikationsprozeß 
u. ä. richten. 

- Der Eindruck reiner Technik wird dadurch vertieft, daß bewußt Abstand 
gesucht wird von allen zerstreuenden und zertrennenden Inhalten und das 
Ideal dann in der Überwindung der vielen Worte, Wörter und Vorstel- 
lungen bzw. in der Sammlung im Gegenstandslosen und Sprachlosen be- 
steht. 

- Die Gegenstandslosigkeit und Wortlosigkeit der Übung macht die so 
geübte Meditation zu einem für alle Menschen begehbaren Weg, unabhän- 
gig von ihrer religiösen Herkunft und Zugehörigkeit. 

Die hier gemachten Beobachtungen lassen sich erläutern an Yoga und 
Zen, aber auch an einigen Gruppierungen der neueren religiösen Szene 
wie der Transzendentalen Meditation oder der Scientology Church, die 
alle je auf ihre Weise den Anspruch weltanschaulicher Neutralität, aber 
wissenschaftlicher Verankerung erheben. Yogakurse werden seit langem 
an vielen Volkshochschulen angeboten. Die Transzendentale Meditation 
wird auf Ärztekongressen ebenso diskutiert wie auf Volkshochschulveran- 
staltungen. Die Scientology Church trägt ihren Wissenschaftsanspruch in 
ihrer Selbstbezeichnung und ist hier zu nennen, auch wenn das Moment 
der Meditation zunächst weniger auffällt. 

Es mag auf den ersten Blick befremdlich erscheinen, Zen in diesem Zu- 
sammenhang zu nennen. Doch auch eine •ungegenständliche Meditation"14 

wie Zen wird in einem bestimmten historischen und kulturellen Kontext 
geübt. Dieser aber ist trotz der in der ganzen Welt zu beobachtenden Ten- 
denz zu einer einheitlichen Weltzivilisation in Japan und Europa nicht 
derselbe. 

In Japan steht die Zenübung von ihrer Herkunft her in einem eindeuti- 
gen buddhistisch orientierten Horizont. Der dem Bodhidharma zugeschrie- 
bene Grundsatz gilt auch heute noch: 

14 So lautet die Überschrift der •Festschrift für Pater Hugo M. Enomiya-Lassalle SJ zum 
80. Geburtstag": G. Stachel (Hrsg.), Munen musö. Ungegenständlidie Meditation. Mainz 
1978. 



Hans Waidenfels 194 

Eine besondere Überlieferung außerhalb der Schriften, 
unabhängig von Wort und Schriftzeichen: 
Unmittelbar des Menschen Herz zeigen - 
die eigene Natur schauen und Buddha werden. 

Nicht die Absage an Überlieferung überhaupt steht also zur Debatte, son- 
dern die Berufung auf eine von Geist zu Geist vermittelte Überlieferung, 
die durch einen Meister auch im Schüler in der Stunde seiner Erleuchtung 
den Meister erkennen läßt. Die Treue zum Ursprung macht es verständlich, 
daß im heutigen Japan Zen gleichsam auf zwei Ebenen verhandelt wird, 
ohne daß diese hinreichend zueinander vermittelt werden: 

- auf der Ebene der reinen Übung, 
- auf der Ebene philosophischer Reflexion. 

Eine genaue Prüfung der Literatur zeigt aber, daß auch die heutigen 
Zenmeister sich wenig um diejenigen kümmern, die das Problem der Ver- 
mittlung zwischen Übung und heutigem Leben und Denken beschäftigt. 
Umgekehrt finden sich etwa bei den Philosophen der Kyoto-Schule kaum 
Hinweise auf die Lehren und Praktiken der heutigen Meister. Der Erfolg 
ist, daß die Frage der Vereinbarkeit von Buddhismus und Christentum 
kaum bewußt erörtert wird. Das entscheidende Argument scheint die Pra- 
xis selbst zu liefern: Christen wie Enomiya-Lassalle und seine Schüler ha- 
ben jahrelang als Christen Zen geübt, und etliche von ihnen erfreuen sich 
in ihren Erfahrungen der Anerkennung durch Zenmeister. Entsprechend 
dem Prinzip, daß gegen Tatsachen Argumente nichts vermögen, müßte der 
Tatsachenbeweis ausreichend erscheinen. 

Nun leben wir aber in einer Welt, in der es kein Frageverbot gibt. Der 
moderne europäische Mensch sieht es gar als sein Privileg an, alles fragen 
zu dürfen, jeden fragen zu dürfen und selbst falsch gestellte Fragen fragen 
zu dürfen. Wer nicht als intolerant, arrogant, autoritär oder unbarmherzig 
erscheinen will, muß sich den Fragen stellen. Die Frage nach der Verein- 
barkeit von Zenübung und Christentum ist somit nicht einfach mit dem 
Verweis auf die Praxis ausgeräumt. Denn: 

- Selbst wenn die ungegenständliche Meditation eher als eine Methode 
im Sinne einer Technik anzusehen wäre, setzt eine solche Methode einen 
Ausgangspunkt voraus, der auf jeden Fall in der Welt der Gegenstände 
liegt. 

- Die Beschreitung eines Weges setzt voraus, daß entweder das Ziel ein- 
ladend erscheint oder doch der Aufbruch aus anderen Gründen sinnvoll 
oder notwendig ist. Der Buddhist geht diesen Weg, weil er die Welt als 
leidvolle und leidschaffende wahrnimmt, zugleich aber um die Begrün- 



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 195 

dung des Leidens weiß und schließlich den Aufbruch aus dem Leiden als 
sinnvoll erkennt. Er handelt folglich aus einem bestimmten Welt- und 
Menschenbild heraus, das aber nicht ohne weiteres das Welt- und Men- 
schenbild des Christen ist. 

- Die rechte Motivation, den Weg zu beschreiten, die also der Übung vor- 
ausgeht, ist verbunden mit einer ethisch zu nennenden Grundhaltung, die 
sich einmal der Wirklichkeit stellt, wie sie ist, die sodann die Bereitschaft 
zu notwendiger Veränderung in sich trägt, die man selbst vornimmt oder 
aber auch an sich geschehen läßt, und die deshalb die Fähigkeiten der Los- 
lösung, der Öffnung und Hingabe entfaltet. 

In einer relativ homogenen Kulturlandschaft, deren religiöse Situation 
von einer nicht problematisierten einheitlichen Grundstimmung durchzo- 
gen ist, werden Selbstverständlichkeiten dieser Art selten genannt; sie ge- 
ben einfach den Rahmen der Übung ab. In einer sogenannten pluralisti- 
schen Gesellschaft wie der unseren sind die Fragen nach Welt- und Men- 
schenbild, nach Sinngebungen und ethischen Grundprinzipien aber nicht 
mehr einfach vorauszusetzen. Sie dürfen auch im Hinblick auf die medita- 
tive Praxis nicht übersprungen werden. Auf keinen Fall aber darf der Ein- 
druck erweckt werden, als ob eine erlernte Technik allein, deren konkrete 
Beobachtung dann gar noch mit Hilfe technischer Überprüfungen wie EKG, 
EEG u. ä.15 sichergestellt wird, zur Wiedererlangung des verlorenen wah- 
ren Menschseins führe. 

Hier aber zeigt sich der Berührungspunkt, wo sich die Zenübung vor dem 
Hintergrund neuer religiöser Erfahrungen selbst bewähren muß, will sie 
sich nicht mißverständlicherweise im Brei säkularisierter Selbstfindungs- 
methoden wiederfinden. Es bedarf der Antwort auf die Vermutung J. van 
Bragts, Zen könne •wahrscheinlich als die am radikalsten säkularisierte 
geistliche Bewegung auf der Welt bezeichnet werden"16. Vorausgesetzt, 
diese Vermutung würde stimmen, dann würden die vielfach beigebrachten 
Analogien in der Geschichte der christlichen Mystik nichts mehr einbrin- 
gen. Die Frage ist in der Tat: Als was wird Zen heute in Europa rezipiert? 

Es bedarf der Antwort auf die Frage, was es bedeutet, daß bislang nur 
Zenbuddhisten Zenmeister waren, aber heute, wie es scheint, der Meister- 
stab von buddhistischen Meistern aktiven Christen weitergereicht wird. 
Analog zur bekannten christlich-theologischen Frage nach der Heilsmög- 

13 EKG = Elektrokardiogramm, EEG = Elektroenzephalogramm, Ergebnisse aus Mes- 
sungen und Aufzeichnungen der Aktionsströme des Herzens bzw. des Gehirns, die inzwi- 
schen auch zur Beobachtung der Meditationsauswirkungen im psychosomatischen Bereich 
eingesetzt werden. 
16 J. van Bragt, Tangenten an einen vollkommenen Kreis: G. Stachel, a. a. O. 382. 



Hans Waidenfels 196 

lichkeit trotz nichtchristlicher Religionen, in ihnen oder sogar durch sie, 
wäre hier zu fragen: wenn z. B. P. Enomiya-Lassalle seine Anerkennung als 
Zenmeister erlangt, ist er es trotz seines Christseins, in seinem Christsein 
oder sogar durch sein Christsein? 

Ich habe bei anderer Gelegenheit auf die psychologischen Gefährdungen 
aufmerksam gemacht, denen Menschen ausgesetzt sind, die sich ohne Über- 
prüfung ihrer ethischen Grundeinstellung einem gegenstandslosen Be- 
wußtsein öffnen17. Ich habe auch zu zeigen versucht, daß die Zenübung 
selbst offen sein kann für den Vollzug des christlichen Glaubens18 und dar- 
auf hingewiesen, daß diese Aussagen nicht durch die Berufung auf Grenz- 
gänger vom Christentum zum Buddhismus und umgekehrt zurückgewiesen 
werden können. Es muß aber der europäische Christ dem Zenbuddhisten 
die Frage vorlegen dürfen, ob es in seinen Augen noch genuines Zen ist, 
wenn der Christ als Christ auch in der Zenübung nicht aufhört, Gott anzu- 
rufen. Und es muß auch, wenn diese Frage Gott zu sehr als Objekt vorstel- 
len sollte, die Frage erlaubt sein, warum der Christ sich in seiner Schweige- 
gestalt in der Gegenwart Gottes fühlen darf. Sind das aber nicht Fragen, 
die die Gemeinsamkeit von christlichem und buddhistischem Zen stören 
oder gar zerstören? 

Wir geraten hier in der Tat wieder in jenen delikaten Bereich, wo unbe- 
dachte Worte zerstörerisch wirken können, weil sie trennen und unter- 
scheiden und eben nicht sammeln. Gibt es aber nicht auch eine notwendige 
Auseinandersetzung, um sich dann erst recht zusammensetzen zu können? 
Muß nicht der Buddhist ebenso wie der zenübende Christ in jene Haltung 
der Barmherzigkeit gerufen werden, wo das eigentliche Nicht-Denken 
nicht zur Denkfaulheit wird19? Der christliche Theologe und Verkünder 
ist oft gemahnt worden, nicht das göttliche Geheimnis dort ins Spiel zu 
bringen, wo der Mensch eingeladen ist nachzudenken. Es kann aber dann 
dem abendländischen Menschen die kritische Nachfrage gegenüber der 
Meditationseinladung nicht verwehrt werden, die er sonst im religiösen 
Bereich heute zu stellen gewohnt ist. 

Wir stoßen hier erneut auf die gegenläufige Bewegung, der wir bereits 
im ersten Teil, als von der Rolle der Sprache die Rede war, begegnet sind: 

Der abendländische Christ fordert mit der ihm vertrauten Haltung des 
Nachfragens und Nachdenkens den ostasiatischen Buddhisten heraus, über 
den eigenen Kulturkreis hinaus kommunikationsfähig zu werden, indem er 
sich müht, Maßstäbe für das rechte Handeln, nicht nur zu finden, sondern 
auch auszusprechen. Denn es ist ja nicht zu übersehen, daß es durchaus 

17 Vgl. H. Waldenfels, Meditation - Ost und West. Einsiedeln/Zürich/Köln 1975, 34-40. 
18 Vgl. H. Waidenfels, Christlicher Glaube und Zen: G. Stachel, a. a. O. 405-418' 
19 Vgl. H. Waidenfels, Absolutes Nichts 153. 



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 197 

praktische Weisen von Unterscheidungen gibt, die aber bislang eher als 
Regeln orthopraktischer Art (d. h. das rechte Tun unterscheidend) denn als 
ausformulierte Regeln in Richtung der Orthodoxie (d. h. die rechte Lehre 
und das rechte Sprechen betreffend) zu verstehen sind. 

Auf der anderen Seite darf der Christ über seinen vielfältigen Fragen 
nicht die Einladung zur schweigenden Übung überhören. Diese ist ja kei- 
neswegs nur eine Übung des Sitzens; vielmehr zeigen die demonstrierten 
Wege des Schreibens - Shodö -, der Verteidigung - Kendo - oder der Ziel- 
verfolgung - Kyüdö -20, daß im Grunde genommen alle Verrichtungen des 
menschlichen Lebens zu Wegen werden können. Es muß also der Abend- 
länder die Zucht des Schweigens wieder lernen, das jedoch kein stummes 
Schweigen, sondern ein erfülltes Schweigen ist. 

III. Die christliche Rede von Gott 
und die zenbuddhistische Absage an das Heilige 

Wir können als Christen keinen Dialog mit Zenbuddhisten führen, ohne 
Gott zur Sprache zu bringen, weil es unser Glaube ist, daß unser Gott selbst 
als Wort in die menschliche Gemeinschaft eingetreten ist. Die christliche 
Rede vom Unaussagbaren mündet in die Rede von Gott, der Wort ist (Jo 
1, 1). Christen sprechen daher weniger vom Verhältnis von Wort und 
Nicht-Wort, sondern vom Wort in den Wörtern, vom Wort selbst im 
Nicht-Wort des Schweigens, folglich von der Tiefendimension der Rede 
vom Wort, das selbst im Unsagbaren und im Schweigen noch zur Spradie 
kommt. 

Nun wird niemand dem Buddhismus vorwerfen, daß das Wort Gott in 
seinem Vokabular fehlt. Wohl wird man der Absage an Gott, wie wir sie 
oben in der jüngsten Feststellung des Dalai Lama vernommen haben, 
oder auch der Rede von einem buddhistischen Atheismus begegnen müs- 
sen21. Die Frage ist einmal: Was bedeutet das Fehlen oder Ablehnen des 
Gottesnamens im Buddhismus? Sodann vertiefend: Welcher Gott wird in 
unserer Zeit verneint? 

Zur Klärung der Frage können wir auf das Eingangskapitel des Heki- 
ganroku zurückgreifen, das zwar nicht von Gott, wohl aber vom Heiligen 
spricht22: 

Wu-Di von Liang fragte den Großmeister Bodhidharma: 
Welches ist der höchste Sinn der Heiligen Wahrheit? 

20 Vgl. Anm. 2. 
21 Vgl. Sh. Hisamatsu, Atheismus: ZMR 62 (1978), 268-296. 
22 Bi-Yän-Lu. Niederschrift von der Smaragdenen Felswand. Übersetzung v. W. Gun- 
dert. München 1964, Bd. 1, 37. 



Hans Waldenfels 198 

Bodhidharma sagte: 
Offene Weite - nichts von heilig. 

Der Kaiser fragte weiter: 
Wer ist das •Uns-gegenüber"? 

Bodhidharma erwiderte: 
Ich weiß es nicht. 

Das Wort erinnert an die achte Station eines anderen klassischen Zen- 
textes, der den Weg der Erleuchtung als Ochsenpfad darstellt. Auf dem 
achten Bild sind Ochs und Hirt verschwunden. Was bleibt, ist ein leerer 
Kreis, Zeichen der Überwindung aller Unterscheidungen, der Einheit und 
Vollkommenheit, der Leere und Fülle. Im 3. Lobgesang zu diesem Bild 
heißt es23: 

Heiliges, Weltliches spurlos entschwunden. 
Im Unbegangenen endet der Weg. 

Sh. Hisamatsu hat diese Verneinung des Heiligen in Zusammenhang ge- 
bracht mit der christlichen Rede von Gott24. Gott aber ist für ihn wie für 
viele seiner Kollegen in Kyoto der Gott, wie er in der Dialektischen Theolo- 
gie vorgestellt wird: der Ganz-Andere, der als Absoluter total von seiner 
Welt Getrennte, der Transzendente, das Gegenüber, in diesem Sinne das 
•Objectum", wörtlich: das •Entgegengeworfene" des Menschen. •Heilig" 
ist hier Gegenbegriff zum •Profanen", zum Außer- oder Nichtgöttlichen. 
Die Trennung von •fanum" und •pro-fanum", Heiligtum / Tempelbezirk 
und Nicht-Tempel / Welt wird hier aufgehoben, weil das einzig Wirkliche 
überall gegenwärtig ist. Gott bzw. das Göttliche kann in dem Sinne auch 
kein radikales Gegenüber des Menschen sein, als es keine von der Welt ra- 
dikal getrennte Wirklichkeit ist. 

Sh. Ueda hat aber bereits im 5. Salzburger Humanismusgespräch darauf 
hingewiesen, daß das buddhistische Nicht-Unterscheiden von •heilig" und 
•profan" in der modernen Gesellschaft in eine zerstörerische Nicht-Unter- 
schiedenheit umzuschlagen droht25. Die neue Nicht-Unterschiedenheit aber 
stammt aus der Verbindung der buddhistischen Nicht-Unterscheidung mit 
dem aus der westlichen Welt übernommenen •subjektiven Selbstverständ- 

23 Der Ochs und sein Hirte. Übersetzung von K. Tsujimura/H. Buchner. Pfullingen 21973, 
42. 
24 Sh. Hisamatsu, Zen as the Negation of Holiness: The Eastern Buddhist. N. S. X/l 
(1979), 1-12. 
25 Sh. Ueda, Der Buddhismus und das Problem der Säkularisierung. Zur gegenwärtigen 
geistigen Situation Japans: 0. Schatz (Hrsg.), Hat die Religion Zukunft? Graz/Wien/Köln 
1971, 233-275; Zitate: 269 und 270. 



Der Dialog zwisdien Buddhismus und Christentum 199 

nis des Menschen und der technisch-technologischen Weltbemächtigung": 
Es 

verkehrt sich das ursprüngliche Un-Unterscheiden, das Selbst selbst- 
los nicht vom Anderen zu unterscheiden, zum Un-Unterscheiden, das 
Andere selbstisch nicht vom Selbst zu unterscheiden. 

Es gibt also ein Nicht-Unterscheiden, in dem einer in •Selbstlosigkeit" das 
Wort hat für den Buddhisten einen ontologischen wie einen ethischen Bei- 
klang - sich nicht (mehr) vom Anderen unterscheidet, sondern sich mit ihm 
identifiziert: Haltung des Erbarmens, des Mitleidens und der Solidarität 
mit aller Kreatur. Es gibt aber auch ein Nicht-Unterscheiden, in dem einer 
sich in selbstsüchtig-egoistischer Weise des Anderen bemächtigt und ihm 
seine Identität raubt: Gefahr der Zerstörung jener Nicht-Unterscheidung, 
die das Ideal des ursprünglichen Buddhismus vor Augen hatte. 

Diese Warnung gehört in das Gespräch um Gott und das Heilige hinein, 
will man nicht zu voreiligen Fehlschlüssen kommen. Denn diese Warnung 
bezeugt erneut: Der Leerraum oder die Offenheit, der der Meditierende 
ausgesetzt ist, bleibt für den Außenstehenden ambivalent. Christlich ge- 
sprochen kann die Leere un-heilig, heil-los, gott-los sein; der Verdacht, 
Zen sei eine radikal säkularisierte geistliche Bewegung, würde sich dann 
bestätigen. Sie kann aber auch die selbst-lose Offenheit der leeren, offenen 
Hände sein, das reine Herz, die reine Erwartung, die reine Erfahrung, in 
der das aktive Ich untergegangen ist und alles Dürre zu blühen beginnt - 
so wie das letzte Bild des Ochsenpfades den Mann mit den offenen Händen 
beschreibt, der den Marktplatz der Welt betritt26: 

Mit entblößter Brust und nackten Füßen kommt er herein auf den 
Markt. 
Das Gesicht mit Erde beschmiert, der Kopf mit Asche über und über 
bestreut. 
Seine Wangen überströmt von mächtigem Lachen. 
Ohne Geheimnis und Wunder zu mühen, 
läßt er jäh die dürren Bäume erblühen. 

Wer in Europa Zen propagiert, sollte sagen, wie er es sieht; denn wir leben 
kaum noch in der ursprünglichen Natur, wie sie war; diese ist vielmehr 
durch Kulturen überlagert, die die Natur nicht lassen, wie sie ist, sondern so 
machen, wie Menschen sie haben wollen. Ist aber die entgöttlichte, zum 
Material menschlicher Gestaltung degradierte Natur wirklich die Natur, 
von der es in den konkreten Erfahrungssätzen des Zen heißt: •Die Blumen 

27 Vgl. dazu ausführlicher meine Anfragen in H. Waldenjels, a. a. O. 158 f. 182. 



Hans Waidenfels 200 

blühen, wie sie blühen" oder •Die Weide ist grün, die Rose ist rot"? Hier 
verstellen •weltliche" Sätze wie die gerade zitierten mehr als sie eröffnen. 
Denn sie kommen jener abendländischen Welteinstellung entgegen, die 
einerseits mit Namen wie Säkularisierung, Entmythisierung, sodann aber 
auch als Hominisierung, Urbanisierung, Technisierung, Automatisierung, 
jedenfalls als ein Prozeß der Bemächtigung der Welt durch den Menschen 
beschrieben wird. 

Inzwischen beginnt aber auch bereits ein gegenläufiger Begriff zu wir- 
ken. Gar manch einer spürt, daß die Absetzung Gottes unweigerlich die 
Absetzung des Menschen nach sich zieht. Unter den Trümmern der vom 
Menschen noch nicht ganz zerstörten Naturwelt entdecken wir verschüttete 
Wirklichkeiten und Werte. Es gibt Erinnerungen an andere Möglichkeiten 
der Welteinstellung, etwa die franziskanische Einstellung, in allen Dingen 
der Natur Brüder und Schwestern zu entdecken, oder die ignatianische 
Haltung, •Gott zu finden in allen Dingen". Ist nicht der tolle Mensch 
Nietzsches immer noch unterwegs und sucht mit der Laterne am hellichten 
Tag nach den Spuren Gottes? Das Requiem Gottes wird jedenfalls verhal- 
tener gesungen. 

In dieser Situation sind Christen gefragt, von ihrer Hoffnung Rechen- 
schaft zu geben. Sie können, wollen sie sich nicht als Christen verleugnen, 
nicht anders als auf je ihre Weise von Gott zu sprechen. Dabei geht es an- 
gesichts der Zen Übenden nicht um theologische Aussagen, die - wenn 
nachträglich formuliert - oft genug die Wirklichkeit verstellen. Es geht 
nicht um die Rede von Ferne und Nähe, Transzendenz und Immanenz, Ab- 
solutheit u. ä., auch wenn sie zunächst im Sinne der Abwehr verengter Got- 
tesbilder und -Vorstellungen verstanden ist. Wohl kann auch eine solche - 
nach unseren früheren Ausführungen auf der Ebene C anzusiedelnde - 
Rede als eine wegeröffnende Rede verstanden werden, die von dem, was 
nicht Gott ist, spricht, um so erst recht Raum zu schaffen für das Vernehmen 
der Kunde (B) und die Einweisung in die je neue Erfahrung (A) dessen, 
was in buddhistischer Logik dann als • Wort-als-Nicht-Wort, Nicht-Wort- 
ais-Wort" oder auch •Wort, deshalb Nicht-Wort; Nicht-Wort, deshalb 
Wort" anzusprechen wäre27. Dabei geht es dann nicht mehr um die Rede 
über Gott, wohl aber um die Weise der Zuwendung. 

Die Tagung, auf der diese Gedanken vorgetragen wurden, fand am 
Ende der Festwoche anläßlich der 800-Jahrfeier der Hildegard von Bin- 
gen statt. In ihrer Grabeskirche in Eibingen hängt über dem Hochaltar die 
Kopie jenes Bildes, das Hildegard zur zweiten Schau des 2. Buches von 
•Scivias", ihrem Hauptwerk28, entworfen hat: Mandalaförmig ein großer 
27 Vgl. dazu ausführlicher meine Anfragen zu H. Waidenfels, a. a. 0. 158 f. 182. 
28 Vgl. Hildegnrdis Scivias (= CChr XLIII). Turnhout/Paris 1978, 124-132. 



Christliche Verständigung 201 

Kreis, der sich nach innen hin in kleineren, wellenförmigen Kreisen ver- 
jüngt, außen silberfarben: •überhelles Licht", innen goldfarben: •fun- 
kelnde Lohe", im Zentrum licht- und feuerdurchflutet eine Menschenge- 
stalt: für Hildegard Bild des dreifaltigen Gottes. Nur wer eine gewisse 
Ahnung von dem hat, was hier - symbolhaft - ausgesagt wird, kann viel- 
leicht ein behutsames Gespräch über das achte Bild des schon genannten 
Ochsenpfades der Erleuchtung: den großen, leeren Kreis, der auch wie 
eine Sonne leuchtet, beginnen und dann die folgenden zwei letzten in das 
Gespräch einbeziehen. Jenes Gespräch wäre dann von Seiten des Christen 
eine aus der Gottbegegnung überfließende Weise der Liebe und von seiten 
des Buddhisten in der Erleuchtung geborene Barmherzigkeit. 

Christliche Verständigung 

Überlegungen zu einem innerkirchlichen Ökumenismus 

Eugen Biser, München 

Der vieldiskutierte ,Fall Küng' ist nicht zuletzt ein Fall der religiösen 
Sprache und Kommunikation. Denn die scharfe Polarisierung der Meinun- 
gen, die sich während der immer weitere Kreise erfassenden Diskussion 
herausbildete, ist nicht nur ein Zeichen dafür, daß sich an der zur Debatte 
stehenden Frage die Geister scheiden, sondern vor allem auch ein Symp- 
tom des Unvermögens, strittige oder doch zum Streitobjekt hochstilisierte 
Glaubensfragen auf eine konstruktive Weise auszutragen, die das Eigen- 
interesse zügelt und das .Mitspracherecht' des anderen achtet. Zumindest 
sollte man einander im Rahmen eines Glaubensgesprächs • also eines 
Gesprächs, das vom gemeinsamen Glauben an den Gott der Menschen- 
freundlichkeit und Liebe getragen ist - als ,Minimalvorgabe' zugute hal- 
ten, daß sich keiner aus bloßer Streitlust zu Wort meldet, so daß jederzeit 
die Möglichkeit besteht, im Wogengang der Emotionen das Sachinteresse 
zur Geltung zu bringen. 

Aber auch dies lehrt der ,Fall Küng': daß sich die Wogen der Erregung 
mit dem bloßen Willen zur Versachlichung noch nicht glätten lassen. Denn 
offensichtlich kommen bei einem Disput wie dem gegenwärtigen Schwie- 
rigkeiten ins Spiel, die mit Bekundungen des guten Willens allein nicht 




