Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum

Herausforderung fir die europdischen Christen*

Hans Waldenfels, Diisseldorf-Wittlaer

Das Thema bedarf einer gewissen Einschrankung sowie einiger Voriiber-
legungen.

Einschrankung

Es geht nicht um das Hin und Her des Dialogs zwischen Buddhismus und
Christentum, sondern nur um das Her, das heifit, um die Herausforderung,
die der Buddhismus fiir Christen darstellt. Eine Einschrankung nennt auch
der Untertitel: Es geht um die Herausforderung fiir europiische oder doch
im Umfeld abendlindischer Denktraditionen lebende Christen. Eine wei-
tere Einschrankung ergibt der Rahmen, in dem die Uberlegung urspriing-
lich stand: , geistlicher Austausch® zwischen japanischen Zenbuddhisten und
katholischen mitteleuropdischen Monchen. Daraus folgt, dafl unsere Er-
orterung sich im wesentlichen auf das Wechselverhiltnis von japanischem
Zenbuddhismus und abendldndischem Christentum bezieht. Weder die
Einordnung dieser Gestalt des Buddhismus in das Gesamtphinomen Bud-
dhismus noch ihre Stellung im Rahmen des Mahayana-Buddhismus wird
also thematisiert.

Voruberlegungen

Selbst mit solchen Einschrinkungen bleibt die Thematik selbst noch
.~frag®-wiirdig. Denn in der Begegnung mit dem Buddhismus in der Ge-
stalt des Zenbuddhismus zeigt sich sehr bald, dafl der ,Dialog®“ im Sinne
cines Wortaustausches nicht im Vordergrund stehen kann. Zen ist eine
Praxis. Demgegeniiber ist jedes Wort vorldufig oder nachtriglich. Es ist
gar zu fragen, ob Worte ohne Praxis das Wesen von Zen iiberhaupt

* Der Aufsatz stellt die lcicht diberarbeitete Fassung eines Vortrages dar, der zum Schluf
einer Tagung der Katholischen Akademie in Bayern Ende September 1979 in Miindien
gehalten wurde. Diese Tagung fand anlifilich des Besuches einer Gruppe japanischer
Buddhisten, zumeist Zenbuddhisten, in Europa statt, die mit dem Ziel einer geistlichen
Begegnung und eines ,geistlichen Austausches® eine kurze Zeit am Leben curopiischer
Benediktinerabteien teilnahmen.

Alle Vortrage der Miinchener Akademietagung werden im Herbst 1980 in einem Buch
des Patmos-Verlags, Diisseldorf, verdffentlicht.



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 185

zu erreichen vermogen. Dabei kann Praxis auch nicht das bedeuten, was im
Rahmen einer Akademietagung geleistet werden kann, ndmlich Anwe-
sende zu Zuschauern von ,Demonstrationen“ von Zenwegen wie Kalli-
graphie (jap. shodd), Fechtkunst (jap. kendo) oder Bogenschieflen (jap.
kyudo) zu machen!. Die Erfahrungen der Zenpraxis im eigentlichen Sinne
des Wortes meinen eine an sich oder mit sich selbst, das heif}t, mit dem
eigenen Selbst von Korper, Seele und Geist gemachte Erfahrung. Wo sol-
che Erfahrungen fehlen, besteht die Gefahr, dafl Blinde sich miteinander
uber das Licht unterhalten.

Nun wird aber von abendlandischer Seite sehr schnell der Einwand er-
hoben: Auch wenn der Zugang zu Zen ein praktischer ist, kann in einer
von der Bedeutsamkeit rationalen Denkens tberzeugten Welt die Moti-
vation, einen praktischen Weg zu beschreiten, nicht an der Ratio, das heifit,
am Denken vorbei erfolgen. Das gilt um so mehr, als schwerlich ein christ-
lich motiviertes ,sacrificium intellectus“, ein Verzicht auf Denken, durch
cin buddhistisches ersetzt werden kann. Da aber die Offenbarung des Ver-
niinftigen nicht ohne Sprache zu haben ist, mufl auch bei der Bestimmung
des Verhéltnisses von Zenbuddhismus und Christentum das Sprechen und
damit der Dialog zugelassen werden. Doch fragt es sich, was das Sprechen
dabei auszurichten hat. Die erste Uberlegung wird also diesem Thema ge-
widmet sein: Die Rolle der Sprache im Verhdltnis von Zenbuddhismus
und Christentum.

Eine zweite Uberlegung schliefit sich dem an: Zenbuddhismus und Chri-
stentum stehen sich — religionsgeschichtlich gesehen — als zwei Weisen der
Verwirklichung einer religiésen Grunderfahrung gegentiiber. Beide haben
ihren historischen Anfang und dann ihre je eigene Geschichte nach sich ge-
zogen; dementsprechend stehen sie sich heute alternativ-konkurrierend ge-
geniiber. Wirde es sich dabei vorrangig um zwei alternative Weisen, die
Welt und ihren Sinn zu erkliren handeln, so konnte man sich mit einem
theoretischen, eher philosophischen Vergleich beider Versuche begniigen.
Tatsdchlich handelt es sich aber nur in abgeleiteter Hinsicht um Sinnerkld-
rungsversuche; vordringlich geht es um praktische Sinnvermittlung. Die
Frage, die jedoch nicht allein theoretisch gelost werden kann, lautet: Las-
sen sich Zen und christlicher Glaube zueinander hin vermitteln? Oder ein-
facher gefragt: Kann — im Sinne von ,darf“ — ein Christ Zen iiben? Mit
anderen Worten, ist Zen derartig von seinem buddhistischen Grund ablos-
bar, dafl der Christ durch die Ubung von Zen seine Identitit nicht verliert,
sondern vielleicht sogar seine eigene christliche Glaubensiiberzeugung in

1 Am ersten Nachmittag der Miinchener Akademietagung fanden, durch japanische Mei-
ster dargeboten, Vorfiilhrungen der drei genannten, im Anschluf} an die Sitzmeditation
(jap. zazen) entstandenen Zenwege statt.



Hans Waldenfels 186

neuer Weise findet? Oder aber muf} der Christ damit rechnen, daf er in der
Zeniibung seine christliche Identitat in Richtung auf eine Konversion zum
Buddhismus verliert? Noch einmal anders gefragt: Was geschieht mit der
Zeniibung, wenn ein Christ sie {ibt? Verliert am Ende die Ubung selbst
ihre Identitdt? In der zweiten Uberlegung geht es folglich um Zenbuddhis-
mus, Zeniibung und Christentum.

Hier aber stellt sich noch einmal, drittens, die Frage nach Wort und
Wortlosigkeit. Ist die Sprache nur das Trennend-Unterscheidende, das in
der Sprachlosigkeit der Ubung iiberwunden werden mufi? Gehoren die
Option fiir das Christentum und damit zugleich gegen den Buddhismus
oder fiir den Buddhismus und damit zugleich gegen das Christentum nur in
den Bereich des Vorldufigen? Und ist demgegeniiber mystische Sprach-
losigkeit die endgiiltige, alle historische Zerstreuung durchbrechende und
und iiberholende Weise der Einigung und Einheit? Oder muf nicht — bei
aller Herausforderung des abendlindischen Christentums durch den Bud-
dhismus — doch am Ende auch von der irgerlichen Provokation des Chri-
stentums die Rede sein? In diese Provokation gehort die Rede von Jesus
Christus, gehort nicht nur die Rede der Menschen iiber Gott, sondern auch
die Rede des Menschen mit Gott. In diesem Sinne ist dann Dialog zwar
stets Sache von Menschen, im Christentum — in analoger Weise — aber
auch Sache zwischen Gott und Menschen. Wenn die Berichte iiber den Be-
such des Dalai Lama in den USA zutreffen, hat er dort bei allen ireni-
schen Auflerungen iiber das Verhaltnis von Christentum und Buddhismus
doch eine scharfe Trennungslinie gezogen: ,Niemand, der an einen ein-
zigen personlichen Gott glaube, kdnne gleichzeitig Buddhist sein.“® Das
sollte uns veranlassen, am Ende doch — wenn auch zogernd — vom sam-
melnden Logos als der aus der Sprachlosigkeit Gottes quellenden gottli-
chen Gestalt des Wortes zu sprechen. Die Uberlegungen wiirden damit in die
Herausforderung an die europdischen Christen einmiinden, wieder von

Gott zu sprechen. Die Frage kommt dringlicher zuriick: Konnen wir das
noch?

I. Die Rolle der Sprache in Zenbuddhismus und Christentum

Die Sprache spielt im Buddhismus auf den ersten Blick eine untergeordnete,
wenn auch notwendige Rolle. R. Okochi beschreibt sie wie viele Buddhisten
so®:

2 F. A. Z. Nr. 216, 17. 9. 1979, 5.

® R. Okochi, Absolute Wahrheit: Thre Selbstverneinung als Selbstverwirklichung. Das
Problem des Hoben im Jodo-Buddhismus: D. Papenfuss/]. Séring (Hrsg.), Transzendenz
und Immanenz. Philosophie und Theologie in der verénderten Welt. Stuttgart/Berlin/
Koln/Mainz 1977, 729.



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 187

Die absolute Wahrheit liegt einerseits iiber der sprachlichen Aufle-
rung, sie ist dem sprachlichen Verstehen enthoben: deshalb heifit es
im Zen-Buddhismus: ,Ohne Abhingigkeit von Wort und Sprache;
Uberlieferung aulerhalb der Lehre.* Andererseits ist es nicht mog-
lich, ohne sprachliche Mitteilung die Wahrheit zu erfahren. Das,
was iiber der sprachlichen Mitteilung steht, mufl Sprache werden.
Durch die Sprache erst wird es erfahren, d. h. es verwirklicht sich
selbst. ,Sprache ist’, heifit es im Buddhismus, ,Zeigefinger’. Ohne
Zeigefinger sicht man nicht, wo und was der Mond ist; wenn man je-
doch nur die Zeigefinger sieht, weiff man wieder nicht, wo und was
der Mond ist. Sich sprachlich benennen, heifit, sich sprachlich konkre-
tisieren, begrenzen, bestimmen, verneinen, um sich zu verwirklichen.

Die Sprache ist der Finger, nicht der Mond*. Oder wie K. Nishitani es for-

muliert?®:

Die gewohnlichen Arten der Kommunikation durch Gebarden,
Worte, Gefiihlsausbriiche usw. bleiben immer etwas Halbes und Un-
vollkommenes. Wenn sie sich zur Vollendung bringen wollen, miis-
sen sie immer iiber sich hinausgehen und zu jener Weise der Kom-
munikation zuriikkommen, die eigentlich keine Kommunikation
mehr ist.

Die vorrangige Funktion der Sprache ist fiir den Ostasiaten der Hinweis,
nicht die Aussage. Die Aussage grenzt ein, verneint, trennt, der Hinweis
dagegen eroffnet, schafft Raum und Weite.

Demgegeniiber steht die klassische abendldndische Definition der logi-
schen Wahrheit: Wahrheit ist die im Sprechen, Feststellen und Urteilen
geschehene Angleichung des Verstandes an die Wirklichkeit (,adaequa-
tio intellectus ad rem*). Genau betrachtet, bezeichnet diese Definition eine
Tendenz, ohne dafl die Garantie des Gelingens der Angleichung ohne wei-
teres mitbehauptet wird. Dennodch ist die Dynamik der Wahrheitssetzung
im Satz im durchschnittlichen abendldndischen Verstindnis dem Bewuf}t-
sein der Setzung und Fest-stellung der Wahrheit gewichen.

Wir sprechen von ,,Ortho-doxie“, ,Recht-glaubigkeit® und haben diese
lange Zeit mit der Wiederholung der ,richtigen® Formel und Formulie-
rung gleichgesetzt. Doch bedeutet es eine Blickverengung, nur auf die
sprachlich formulierten Aussagen z. B. des Dogmas zu achten und in ihnen

4 So D. T. Suzuki; vgl. H. Waldenfels, Absolutes Nichts. Zur Grundlegung des Dialogs
zwischen Buddhismus und Christentum. Freiburg/Basel/Wien 21978, 166 f.

5 K. Nishitani, Die religiés-philosophische Existenz im Buddhismus: R. Wisser (Hrsg.),
Sinn und Sein. Tubingen 1960, 398.



Hans Waldenfels 188

die eigentliche Gestalt christlichen Sprechens zu erblicken. Gebet, Erzih-
lung, Appell, Gebot sind andere Sprachgestalten, die beim Nachsinnen
tiber die Funktion der Sprache neben der ,dogmatischen“ Lehraussage Be-
achtung verdienen.

Neben Skepsis gegeniiber der Entsprechung von Aussage und Sache be-
obachten wir die Sorge, daff die Sprache nicht verbindet, sondern trennt.
Setzungen, ,Definitionen® grenzen ab, entzweien. Doch es gibt eine Stelle,
an der die Definition zugleich zur Ermoglichung der Kommunikation wird:
der eigene Name. Denn®:

... wie kann der Mensch genannt werden ohne Name? Wie kann er
ohne Name in die Beziehung zum anderen Menschen treten? Das
Menschsein ist erst durch die Beziehung méglich, es ist nichts ande-
res als Beziechung (M. Buber). Der Name ist zwar nicht der Triger
des Namens und doch zugleich er selber. Name ist das not-wendige
Mittel, der not-wendige Weg zum Menschen.

Hier wird das Menschsein definiert als Bezogenheit; als Bezogenheit aber
ist es Eréffnung. Was also sprachlich Abgrenzung zu sein scheint, wird tat-
sichlich als Weg der Eroffnung von Bezogenheit zur Definition des kon-
kreten Menschseins. Der Name verbindet, ehe er das Eigentiimliche dieses
Menschen bezeichnet. So kénnen wir es auch dem bekannten Beispiel des
Hekiganroku entnehmen?:

Kybzan fragte Sansho: ,Was ist dein Name?* Sanshc antwortete:
,Mein Name ist Kyozan. ,Kyozan‘, sagte dieser, ,das bin doch ich!*
,Gut’, antwortete Sansho, ,dann ist mein Name Sanshd. Ky6zan
briillte vor Lachen.

Im merkwiirdigen Namenstausch kommt es zu einem eigenartigen Ereig-
nis: Die Selbstbenennung mit dem fremden Namen bezeichnet die gelun-
gene Kommunikation zwischen beiden. In einem Kommentar zu diesem
Text heifit es: ,(Sanshd) raubte zur selben Zeit den Namen und das Sein®,
und K. Nishitani fiigt hinzu: , Jemanden nach seinem Namen fragen be-
deutet auch, sich sein Sein zu eigen zu machen.“ Damit aber ist, wo ,,Ich“
bin, das ,Du“, und wo das ,Du” ist, auch das ,Ich“. Die Verschrankung
ist so eng, dafl am Ende das Ich erst in ihr, im Du als dem Nicht-Ich, wahres
Ich wird. Die paradoxe Sprache zeigt hier in der Loslésung vom Ich zu-
gleich den Weg zur wahren Identitit an: Ich- und Selbstlosigkeit erwei-
sen sich damit zugleich als wahres Ich und Selbst. Was hier angesprochen
wird, liefRe sich in zwei Richtungen vertiefen:

6 R. Okochi, a. a. 0. 279.
" Vgl. H. Waldenfels, a. a. O. 110; dort die folgenden Zitate 111,



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 189

— Es lieBe sich zeigen, dafBl die eigentiimliche paradoxe Sprache des Zen,
wie sie im Koan oder auch im Mondg® offenkundig wird, stets im Dienste
der Erdffnung von tieferer Kommunikation steht. Diese aber ist nicht ohne
Loslosung zu erlangen.

— Es lieBe sich in gleicher Weise zeigen, dafl sich das Moment der Eroff-
nung groflerer Tiefendimensionen auch in den Redeweisen Jesu, seinen
Gleichnissen, aber auch in seinen die Plausibilitatsstrukturen sprengenden
,Grofitaten®, den Wundern, kundtut. Die Antwort, die sich K. Nishitani
auf das paulinische Wort des Galaterbriefes: , Nicht ich lebe, Christus lebt
in mir“ (2, 20) und auf seine Anfrage im Anschluf} an dieses Wort: ,Darf
ich Sie fragen: Wer spricht da?“ von deutschen Theologen erhoffte, diirfte
ebenfalls in dieser Richtung zu suchen sein®.

Doch anstatt sofort dem Gefille dieses Gedankenganges nachzugeben,
soll zunichst erneut die kritische Ausgangsiiberlegung aufgegriffen wer-
den. Wir tun dies im Ruckgriff auf das ,Gesprach von der Sprache®, das
M. Heidegger als ,Dialog zwischen einem Japaner und einem Fragenden®
aufgezeichnet hat!®. Dort heifit es:

F(ragender): Benétigen Sie Begriffe?

J(apaner): Vermutlich ja; denn seit der Begegnung mit dem europaischen
Denken kommt ein Unvermégen unserer Sprache an den Tag.

F: Inwiefern?

J:  Esf{ehlt ihr die begrenzende Kraft, Gegenstinde in der eindeutigen
Zuordnung zueinander als wecdhselweise tiber- und untergeordnete
vorzustellen.

F: Halten Sie dieses Unvermdgen im Ernst fiir einen Mangel Ihrer
Sprache?

J:  Bei der unausweichlich gewordenen Begegnung der ostasiatischen
Welt mit der europiischen verlangt Ihre Frage gewifl eine eindring-
liche Uberlegung.

8 ,Ko6an“ (chin. Kung-an) bedeutet urspriinglich ,6ffentliche Bekanntmachung®, ,6ffent-
licher Aushang®, dann allgemeines ,Modell“, ,fritheres Beispiel“ und bezeichnet dann
Anekdoten, Dialoge und Handlungsspiele aus der Zengeschichte, die bei der Uberpriifung
des Erleuchtungsstandes bzw. des Tiefengrades der Meditation eine Rolle spielen. ,Mon-
do“, ,Frage und Antwort®, wird in diesem Zusammenhang der vor allem im Rinzai-Zen
geiibte Meister-Schitler-Dialog genannt. Vgl. dazu H. Waldenfels, a.a. 0. 42. 166-170.
? Vgl. ebd. 199.

1 M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache. Pfullingen 1959, 83-155; Zitat: 86 f.



Hans Waldenfels 190

F:  Sieriihren jetzt an eine Streitfrage, die ich mit Graf Kuki oft erorter-
te, die Frage ndmlich, ob es fir die Ostasiaten nétig und berechtigt
sei, den europaischen Begriffssystemen nachzujagen.

J:  Esscheint so, als gibe es angesichts der modernen Technisierung und
Industrialisierung aller Erdteile hier kein Ausweichen mehr.

F:  Sie reden vorsichtig und sagen: Es scheint . . .

J: Allerdings. Denn immer bleibt noch die Méglichkeit, dal von unse-
rem ostasiatischen Dasein her gesehen, die uns mitreiflende techni-
sche Welt auf das Vordergriindige sich beschrinken mufl und. ..
daf} ...

F: ...dadurch eine wahrhafte Begegnung mit dem europiischen Da-

sein trotz aller Angleichungen und Vermischungen doch nicht ge-
schieht.

J: Vielleicht gar nicht geschehen kann.
F: Dirfen wir dies so unbedingt behaupten?

Auch dieses Gesprich endet letzten Endes im Hinweis auf das Schweigen.
Dabei wird das Wesen der Sprache im Anklang an die japanische Vokabel
fir , Wort“, ,kotoba“, beschrieben als ,Bliitenblétter, die aus der lichten-
den Botschaft der hervorbringenden Huld gedeihen®. Um dorthin zu ge-
langen, miissen jedoch die Sprechenden aus der in Heideggers Gesprich
angesprochenen Situation abgeholt werden.

Dieser Aufgabe widmet sich seit Jahrzehnten die Reflexion einer Reihe
von neuzeitlichen japanischen Philosophen, zumal der Kydto-Schule. Sh.
Ueda zitiert aus dem Frithwerk Nishidas, des Griinders dieser Schule, den
Satz!:

Ich méchte versuchen, alles dadurch zu erkliren, daf die einzig wirk-
liche Wirklichkeit die reine Erfahrung ist.

In diesem Satz findet Ueda eine Bewegung am Werk, die drei Ebenen
durchlduft:

— (A) Im innersten Kern die Ebene der reinen Erfahrung als Ereignis:
Sehen, Horen. . .

11 Sh. Ueda, Das ,, Nichis bei Meister Eckhart und im Zen-Buddhismus unter besonderer
Beriicksichtigung des Grenzbereichs von Theologie und Philosophie: D. Papenfuss!]. S6-
ring, a. a. Q. 257-266; Zitat: 263.



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 191

~ (B) Die Ebene der erkenntnismifligen Realisierung dessen, was die
reine Erfahrung ist. Diese Realisierung geschieht in der Form eines Ur-
Satzes. Als Zen-Spruch kénnte er lauten: ,Unendliche Weite, nichts ist
verborgen.“ In Nishidas philosophischer Sprache lautet er: ,Die einzig
wirkliche Wirklichkeit ist die reine Erfahrung.“

— (C) Die neue Ebene der Philosophie, das heifdt, des Versuchs, ,alles da-
durch zu erkldren, dafl die einzig wirkliche Wirklichkeit die reine Erfah-
rung ist.“ Von dem auf der zweiten Ebene artikulierten Ur-Satz her ge-
schicht der Ausgriff auf das Ganze, eréffnet sich die Moglichkeit eines
Weltentwurfes und einer entsprechenden Logik. Mit dem Anspruch, eine
prinzipielle Wissenschaft des Ganzen zu entfalten, verwirklicht Nishida
das Wesen der westlichen Philosophie.

Ueda macht nun darauf aufmerksam, daff der Zusammenhang von A-
B-C von A nach C und C nach A zweimal durchlaufen werden kann:

Einmal kann der Weg von der Zenerfahrung iber die Selbstartikulie-
rung der Erfahrung in einem Ur-Satz weitergetrieben werden in den Be-
reich des Nicht-Zen und dort zu einem zen-inspirierten Versuch der Welt-
erklarung und -gestaltung fithren.

Es kann aber auch der umgekehrte Weg versucht und in der Richtung
C-B-A gedacht werden. In diesem Fall besteht zwischen der C- und B-
Ebene insofern eine Ahnlichkeit, als beide sich satzhaft und somit als ge-
dacht prasentieren. Dagegen eroffnet sich von B nach A eine Kluft, die die
Einladung in sich birgt, ,das Un-denkbare durch das Nicht-denken zu
denken®. Damit gelangt das philosophische Denken an den Rand des Un-
denkbaren; das philosophische Sprechen kiindet das Unaussprechliche an.

Auch die christliche Theologie kennt dieselben beiden Bewegungen:
Vom Héren und Sehen (A) fiihrt der Weg zur Kunde (B) und von dort
unter Verwendung philosophischer Begriffe und Formeln zum dogmati-
schen System (C)*2. Fiir den durchschnittlichen abendléndischen Christen ge-
hért der Nachvollzug dieser Bewegung zu den groflen Noten, die ihn heute
plagen. Immer hérbarer wird die Frage gestellt, welche Wirklichkeit bzw.
Erfahrung dem System und der Kunde des Christentums entspricht. Die
Not mit den Formeln offenbart sich bei genauerer Priifung als eine Not der
grundlegenden Erfahrung. Das aber hat den Blick fiir die Tatsache ge-

12 Eine gute Illustration stellt 1 Jo 1, 3 f. dar: ,Was wir gesehen und gehort haben (A),
das tun wir euch kund (B), damit ihr Gemeinschaft mit uns habt. .. Und das wollen wir
euch schreiben (C)...“ Gerade die johanneische Briefform (,schreiben®) enthélt bereits
die Grundziige argumentativer Darstellung und erldutert, worin Christsein besteht und
worin nicht. Vgl. auch H. Waldenfels, a. a. O. 183-189.



Hans Waldenfels 192

schirft, dafl der Ruf nach einer Hinfithrung zum urspriinglichen Geheim-
nis existentiell von groflerer Bedeutung ist als das Verstidndnis der dieses
Geheimnis zur Sprache bringenden Formeln.

Die Theologie geht demnach nicht nur den Weg von A nach C, sondern
mufl sich umgekehrt in viel stirkerem Mafle um den Weg von C — den
Satzen — nach A — der Erfahrung — bemiihen. Mit K. Rahner konnen wir
die Theologie im zweiten Sinne ,mystagogisch“, d. h. Wegweisung ins Ge-
heimnis nennen. Einer Theologie, die sich selbst im Her und Hin, d. h. vom
unsagbaren Geheimnis zur Sprache in dieser Welt und von der Sprache
dieser Welt zum unsagbaren Geheimnis hin vollzieht, wird auch das Ge-
sprach mit dem Buddhismus leichter. Denn in diesem Hin und Her erweist
sich die Theologie als ein theoretisches und zugleich praktisches Geschehen.
Es konkurriert nicht mehr eine systematisch-theoretische Theologie christ-
licherseits mit einem reinen Praxisvollzug buddhistischerseits. Vielmehr
stehen christliches Denken und buddhistisches Tun in gleicher Weise im
Dienste der grundlegenden Inspiration, sei diese Inkarnation Gottes oder
Erleuchtung genannt. Die Herausforderung des Buddhismus lige an dieser
Stelle darin, dafl er die Christen an das notwendige Mithen um die Mysta-
gogie erinnert. Umgekehrt erinnern aber die Christen die Buddhisten
daran, dafl ihr Weg der Erleuchtung ein Weg ist, dessen Licht auf den
Marktplatz der Welt fallt und sich dort in der Vielfalt der Menschen und
Dinge, ihrer Worte und Taten wiederspiegeln mochte.

Dieses vorausgesetzt, mufl aber dann heute die Frage zugelassen wer-
den, wie sich die Zeniibung zu Christentum und Buddhismus verhalt®.

II. Zeniibung zwischen Zenbuddhismus und Christentum

Ohne Zweifel ist die Verbreitung der Zeniibung in Europa ein wesentli-
ches Moment, das zur Erneuerung einer meditativen Praxis in Europa bei-
getragen hat. Diese Tatsache verbindet sich mit folgenden Betrachtungen:

— Die Meditation erscheint nicht mehr ohne weiteres als religioses, gott-
orientiertes Geschehen.

— Die Meditation erscheint weithin als anthropologische Vertiefung, Er-
neuerung, Innenschau, Selbsterkenntnis und Selbstbegriindung.

— Die Meditation figt sich damit in den Prozefl autonomer Selbstverwirk-

13 Daf es sich angesichts der Einweisung in Wortlosigkeit vom Standpunkt des Ubenden
her um eine drgerliche Ablenkung handelt, wenn iiber das Wortlose erncut Worte ge-
macht werden, gehort zu den Begleitumstinden unserer heutigen Zeit, die nach rationalen
Begriindungen und Motivationen des Handelns ruft.



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 193

lichung ein und wird entsprechend vielfach als eine Technik der Einibung
solcher Selbstverwirklichung propagiert.

— Eine als Technik verbreitete Meditationsiibung, die im Dienste der Ent-
faltung des ganzen Menschseins steht, kann zugleich das Augenmerk auf
besonders gefahrdete Stellen des Menschseins wie die psycho-somatischen
Verknotungen, die Gesundheit, die Nuchternheit des Denkens, die Uber-
prifung der Emotionen und Antriebskréfte, den Kommunikationsprozef§
u. a. richten.

— Der Eindruck reiner Technik wird dadurch vertieft, dafl bewufit Abstand
gesucht wird von allen zerstreuenden und zertrennenden Inhalten und das
Ideal dann in der Uberwindung der vielen Worte, Worter und Vorstel-
lungen bzw. in der Sammlung im Gegenstandslosen und Sprachlosen be-
steht.

— Die Gegenstandslosigkeit und Wortlosigkeit der Ubung macht die so
geiibte Meditation zu einem fiir alle Menschen begehbaren Weg, unabhén-
gig von ihrer religiésen Herkunft und Zugehorigkeit.

Die hier gemachten Beobachtungen lassen sich erldutern an Yoga und
Zen, aber auch an einigen Gruppierungen der neueren religiosen Szene
wie der Transzendentalen Meditation oder der Scientology Churdh, die
alle je auf ihre Weise den Anspruch weltanschaulicher Neutralitat, aber
wissenschaftlicher Verankerung erheben. Yogakurse werden seit langem
an vielen Volkshochschulen angeboten. Die Transzendentale Meditation
wird auf Arztekongressen ebenso diskutiert wie auf Volkshochschulveran-
staltungen. Die Scientology Church trigt ihren Wissenschaftsanspruch in
ihrer Selbstbezeichnung und ist hier zu nennen, auch wenn das Moment
der Meditation zunichst weniger auffallt.

Es mag auf den ersten Blick befremdlich erscheinen, Zen in diesem Zu-
sammenhang zu nennen. Doch auch eine ,,ungegenstindliche Meditation“!4
wie Zen wird in einem bestimmten historischen und kulturellen Kontext
geiibt. Dieser aber ist trotz der in der ganzen Welt zu beobachtenden Ten-
denz zu einer einhcitlichen Weltzivilisation in Japan und Europa nicht
derselbe.

In Japan steht die Zeniibung von ihrer Herkunft her in einem eindeuti-
gen buddhistisch orientierten Horizont. Der dem Bodhidharma zugeschrie-
bene Grundsatz gilt auch heute noch:

14 So lautet die Uberschrift der ,Festschrift fiir Pater Hugo M. Enomiya-Lassalle SJ zum
80. Geburtstag“: G. Stachel (Hrsg.), Munen musa. Ungegenstindliche Meditation. Mainz
1978.



Hans Waldenfels 194

Eine besondere Uberlieferung auflerhalb der Schriften,
unabhingig von Wort und Schrifizeichen:

Unmittelbar des Menschen Herz zeigen —~

die eigene Natur schauen und Buddha werden.

Nicht die Absage an Uberlieferung iiberhaupt steht also zur Debatte, son-
dern die Berufung auf eine von Geist zu Geist vermittelte Uberlieferung,
die durch einen Meister auch im Schiiler in der Stunde seiner Erleuchtung
den Meister erkennen lafit. Die Treue zum Ursprung macht es verstandlich,
daf} im heutigen Japan Zen gleichsam auf zwei Ebenen verhandelt wird,
ohne dafl diese hinreichend zueinander vermittelt werden:

— auf der Ebene der reinen Ubung,
— auf der Ebene philosophischer Reflexion.

Eine genaue Priifung der Literatur zeigt aber, dafl auch die heutigen
Zenmeister sich wenig um diejenigen kiimmern, die das Problem der Ver-
mittlung zwischen Ubung und heutigem Leben und Denken beschiftigt.
Umgekehrt finden sich etwa bei den Philosophen der Ky6to-Schule kaum
Hinweisc auf die Lehren und Praktiken der heutigen Meister. Der Erfolg
ist, dafl die Frage der Vereinbarkeit von Buddhismus und Christentum
kaum bewufit erdrtert wird. Das entscheidende Argument scheint die Pra-
xis selbst zu liefern: Christen wie Enomiya-Lassalle und seine Schiiler ha-
ben jahrelang als Christen Zen geiibt, und etliche von ihnen erfreuen sich
in ihren Erfahrungen der Anerkennung durch Zenmeister. Entsprechend
dem Prinzip, dafl gegen Tatsachen Argumente nichts vermégen, miifite der
Tatsachenbeweis ausreichend erscheinen.

Nun leben wir aber in einer Welt, in der es kein Frageverbot gibt. Der
moderne europdische Mensch sieht es gar als sein Privileg an, alles fragen
zu diirfen, jeden fragen zu diirfen und selbst falsch gestellte Fragen fragen
zu dirfen. Wer nicht als intolerant, arrogant, autoritir oder unbarmherzig
erscheinen will, mufl sich den Fragen stellen. Die Frage nach der Verein-
barkeit von Zeniibung und Christentum ist somit nicht einfach mit dem
Verweis auf die Praxis ausgerdumt. Denn:

— Selbst wenn die ungegenstindliche Meditation eher als eine Methode
im Sinne einer Technik anzusehen wire, setzt eine solche Methode einen
Ausgangspunkt voraus, der auf jeden Fall in der Welt der Gegenstinde
liegt.

— Die Beschreitung eines Weges setzt voraus, dafl entweder das Ziel ein-
ladend erscheint oder doch der Aufbruch aus anderen Griinden sinnvoll
oder notwendig ist. Der Buddhist geht diesen Weg, weil er die Welt als
leidvolle und leidschaffende wahrnimmt, zugleich aber um die Begriin-



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 195

dung des Leidens weifl und schliefflich den Aufbruch aus dem Leiden als
sinnvoll erkennt. Er handelt folglich aus einem bestimmten Welt- und
Menschenbild heraus, das aber nicht ohne weiteres das Welt- und Men-
schenbild des Christen ist.

— Die rechte Motivation, den Weg zu beschreiten, die also der Ubung vor-
ausgeht, ist verbunden mit einer ethisch zu nennenden Grundhaltung, die
sich einmal der Wirklichkeit stellt, wie sie ist, die sodann die Bereitschaft
zu notwendiger Verinderung in sich tragt, die man selbst vornimmt oder
aber auch an sich geschehen 143, und die deshalb die Féahigkeiten der Los-
l6sung, der Offnung und Hingabe entfaltet.

In einer relativ homogenen Kulturlandschaft, deren religiése Situation
von einer nicht problematisierten einheitlichen Grundstimmung durchzo-
gen ist, werden Selbstverstandlichkeiten dieser Art selten genannt; sie ge-
ben einfach den Rahmen der Ubung ab. In einer sogenannten pluralisti-
schen Gesellschaft wie der unseren sind die Fragen nach Welt- und Men-
schenbild, nach Sinngebungen und ethischen Grundprinzipien aber nicht
mehr einfach vorauszusetzen. Sie diirfen auch im Hinblick auf die medita-
tive Praxis nicht iibersprungen werden. Auf keinen Fall aber darf der Ein-
druck erweckt werden, als ob eine erlernte Technik allein, deren konkrete
Beobachtung dann gar noch mit Hilfe technischer Uberpriifungen wie EKG,
EEG u. 4.8 sichergestellt wird, zur Wiedererlangung des verlorenen wah-
ren Menschseins fithre.

Hier aber zeigt sich der Beriihrungspunkt, wo sich die Zeniibung vor dem
Hintergrund neuer religioser Erfahrungen selbst bewahren muf}, will sie
sich nicht mifiverstindlicherweise im Brei sdkularisierter Selbstfindungs-
methoden wiederfinden. Es bedarf der Antwort auf die Vermutung J. van
Bragts, Zen konne ,wahrscheinlich als die am radikalsten sékularisierte
geistliche Bewegung auf der Welt bezeichnet werden“!®. Vorausgesetzt,
diese Vermutung wiirde stimmen, dann wiirden die vielfach beigebrachten
Analogien in der Geschichte der christlichen Mystik nichts mehr einbrin-
gen. Die Frage ist in der Tat: Als was wird Zen heute in Europa rezipiert?

Es bedarf der Antwort auf die Frage, was es bedeutet, daf bislang nur
Zenbuddhisten Zenmeister waren, aber heute, wie es scheint, der Meister-
stab von buddhistischen Meistern aktiven Christen weitergereicht wird.
Analog zur bekannten christlich-theologischen Frage nach der Heilsmog-

13 EKG = Elektrokardiogramm, EEG = Elektroenzephalogramm, Ergebnisse aus Mes-
sungen und Aufzeichnungen der Aktionsstréme des Herzens bzw. des Gehirns, die inzwi-
schen auch zur Beobachtung der Meditationsauswirkungen im psychosomatischen Bereich
eingesetzt werden.

16 1. van Bragt, Tangenten an einen vollkommenen Kreis: G. Stachel, a. a. O. 382.



Hans Waldenfels 196

lichkeit trotz nichtchristlicher Religionen, in ihnen oder sogar durch sie,
wire hier zu fragen: wenn z. B. P. Enomiya-Lassalle seine Anerkennung als
Zenmeister erlangt, ist er es trotz seines Christseins, in seinem Christsein
oder sogar durch sein Christsein?

Ich habe bei anderer Gelegenheit auf die psychologischen Gefihrdungen
aufmerksam gemacht, denen Menschen ausgesetzt sind, die sich ohne Uber-
priifung ihrer ethischen Grundeinstellung einem gegenstandslosen Be-
wufltsein 6ffnen'”. Ich habe auch zu zeigen versucht, dafl die Zeniibung
selbst offen sein kann fiir den Vollzug des christlichen Glaubens!® und dar-
auf hingewiesen, dafl diese Aussagen nicht durch die Berufung auf Grenz-
ganger vom Christentum zum Buddhismus und umgekehrt zurickgewiesen
werden kénnen. Es mufl aber der europiische Christ dem Zenbuddhisten
die Frage vorlegen diirfen, ob es in seinen Augen noch genuines Zen ist,
wenn der Christ als Christ auch in der Zeniibung nicht aufhért, Gott anzu-
rufen. Und es muf} auch, wenn diese Frage Gott zu sehr als Objekt vorstel-
len sollte, die Frage erlaubt sein, warum der Christ sich in seiner Schweige-
gestalt in der Gegenwart Gottes fithlen darf. Sind das aber nicht Fragen,
die die Gemeinsamkeit von christlichem und buddhistischem Zen stdren
oder gar zerstoren?

Wir geraten hier in der Tat wieder in jenen delikaten Bereich, wo unbe-
dachte Worte zerstorerisch wirken kénnen, weil sie trennen und unter-
scheiden und eben nicht sammeln. Gibt es aber nicht auch eine notwendige
Auseinandersetzung, um sich dann erst recht zusammensetzen zu kénnen?
Muf} nicht der Buddhist ebenso wie der zeniibende Christ in jene Haltung
der Barmherzigkeit gerufen werden, wo das eigentliche Nicht-Denken
nicht zur Denkfaulheit wird**? Der christliche Theologe und Verkiinder
ist oft gemahnt worden, nicht das gottliche Geheimnis dort ins Spiel zu
bringen, wo der Mensch eingeladen ist nachzudenken. Es kann aber dann
dem abendlindischen Menschen die kritische Nachfrage gegeniiber der
Meditationseinladung nicht verwehrt werden, die er sonst im religidsen
Bereich heute zu stellen gewohnt ist.

Wir stolen hier erneut auf die gegenldufige Bewegung, der wir bereits
im ersten Teil, als von der Rolle der Sprache die Rede war, begegnet sind:

Der abendlandische Christ fordert mit der ihm vertrauten Haltung des
Nachfragens und Nachdenkens den ostasiatischen Buddhisten heraus, iiber
den eigenen Kulturkreis hinaus kommunikationsfihig zu werden, indem er
sich miiht, Mafistibe fiir das rechte Handeln, nicht nur zu finden, sondern
auch auszusprechen. Denn es ist ja nicht zu iibersehen, daf} es durchaus

17 Vgl. H. Waldenfels, Meditation — Ost und West. Einsiedeln/Ziirich/Kéln 1975, 34-40.
18 Vel. H. Waldenfels, Christlicher Glaube und Zen: G. Stachel, a. a. O. 405-418,.
18 Vgl. H. Waldenfels, Absolutes Nichts 153.



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 197

praktische Weisen von Unterscheidungen gibt, die aber bislang eher als
Regeln orthopraktischer Art (d. h. das rechte Tun unterscheidend) denn als
ausformulierte Regeln in Richtung der Orthodoxie (d. h. die rechte Lehre
und das rechte Sprechen betreffend) zu verstehen sind.

Auf der anderen Seite darf der Christ Giber seinen vielfaltigen Fragen
nicht die Einladung zur schweigenden Ubung iiberhéren. Diese ist ja kei-
neswegs nur eine Ubung des Sitzens; vielmehr zeigen die demonstrierten
Wege des Schreibens — Shodo —, der Verteidigung — Kendo — oder der Ziel-
verfolgung — Kyiads —*°, dal im Grunde genommen alle Verrichtungen des
menschlichen Lebens zu Wegen werden kénnen. Es muf also der Abend-
linder die Zudht des Schweigens wieder lernen, das jedoch kein stummes
Schweigen, sondern ein erfulltes Schweigen ist.

II1. Die christliche Rede von Gott
und die zenbuddhistische Absage an das Heilige

Wir konnen als Christen keinen Dialog mit Zenbuddhisten fithren, ohne
Gott zur Sprache zu bringen, weil es unser Glaube ist, dafl unser Gott selbst
als Wort in die menschliche Gemeinschaft eingetreten ist. Die christliche
Rede vom Unaussagbaren miindet in die Rede von Gott, der Wort ist (Jo
1, 1). Christen sprechen daher weniger vom Verhéltnis von Wort und
Nicht-Wort, sondern vom Wort in den Wortern, vom Wort selbst im
Nicht-Wort des Schweigens, folglich von der Tiefendimension der Rede
vom Wort, das selbst im Unsagbaren und im Schweigen noch zur Sprache
kommt.

Nun wird niemand dem Buddhismus vorwerfen, dafl das Wort Gott in
seinem Vokabular fehlt. Wohl wird man der Absage an Gott, wie wir sie
oben in der jingsten Feststellung des Dalai Lama vernommen haben,
oder auch der Rede von einem buddhistischen Atheismus begegnen miis-
sen®’. Die Frage ist einmal: Was bedeutet das Fehlen oder Ablehnen des
Gottesnamens im Buddhismus? Sodann vertiefend: Welcher Gott wird in
unserer Zeit verneint?

Zur Kldrung der Frage kénnen wir auf das Eingangskapitel des Heki-
ganroku zuriickgreifen, das zwar nicht von Gott, wohl aber vom Heiligen
spricht®:

Wu-Di von Liang fragte den Grofimeister Bodhidharma:
Weldhes ist der hochste Sinn der Heiligen Wahrheit?

20 Vgl. Anm. 2.

21 Vgl. Sh. Hisamatsu, Atheismus: ZMR 62 (1978), 268-296.

22 Bi-Yén-Lu. Niederschrift von der Smaragdenen Felswand. Ubersetzung v. W. Gun-
dert. Minchen 1964, Bd. 1, 37.



Hans Waldenfels 198

Bodhidharma sagte:
Offene Weite — nichts von heilig.

Der Kaiser fragte weiter:
Wer ist das ,Uns-gegeniiber“?

Bodhidharma erwiderte:

Ich weif! es nicht.

Das Wort erinnert an die achte Station eines anderen klassischen Zen-
textes, der den Weg der Erleuchtung als Ochsenpfad darstellt. Auf dem
achten Bild sind Ochs und Hirt verschwunden. Was bleibt, ist ein leerer
Kreis, Zeichen der Uberwindung aller Unterscheidungen, der Einheit und
Vollkommenheit, der Leere und Fiille. Im 3. Lobgesang zu diesem Bild
heifit es?:

Heiliges, Weltliches spurlos entschwunden.
Im Unbegangenen endet der Weg.

Sh. Hisamatsu hat diese Verneinung des Heiligen in Zusammenhang ge-
bracht mit der christlichen Rede von Gott*. Gott aber ist fir ihn wie fur
viele seiner Kollegen in Kyoto der Gott, wie er in der Dialektischen Theolo-
gie vorgestellt wird: der Ganz-Andere, der als Absoluter total von seiner
Welt Getrennte, der Transzendente, das Gegentiber, in diesem Sinne das
»Objectum®, wortlich: das ,Entgegengeworfene® des Menschen. ,Heilig*
ist hier Gegenbegriff zum ,Profanen®, zum Aufler- oder Nichtgottlichen.
Die Trennung von ,fanum® und ,pro-fanum®, Heiligtum / Tempelbezirk
und Nicht-Tempel / Welt wird hier aufgehoben, weil das einzig Wirkliche
uiberall gegenwartig ist. Gott bzw. das Gottliche kann in dem Sinne auch
kein radikales Gegeniiber des Menschen sein, als es keine von der Welt ra-
dikal getrennte Wirklichkeit ist.

Sh. Ueda hat aber bereits im 5. Salzburger Humanismusgesprach darauf
hingewiesen, dafl das buddhistische Nicht-Unterscheiden von ,heilig“ und
»profan® in der modernen Gesellschaft in eine zerstorerische Nicht-Unter-
schiedenheit umzuschlagen droht®. Die neue Nicht-Unterschiedenheit aber
stammt aus der Verbindung der buddhistischen Nicht-Unterscheidung mit
dem aus der westlichen Welt iibernommenen ,,subjektiven Selbstverstind-

2 Der Ochis und sein Hirte. Ubersetzung von K. Tsujimura/H. Buchner. Pfullingen 21978,
42.

24 Sh. Hisamatsu, Zen as the Negation of Holiness: The Eastern Buddhist. N. S. X/1
(1979), 1-12.

25 Sh. Ueda, Der Buddhismus und das Problem der Sikularisicrung. Zur gegenwirtigen
geistigen Situation Japans: O. Schatz (Hrsg.), Hat die Religion Zukunft? Graz/Wien/Kéln
1971, 233-275; Zitate: 269 und 270.



Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum 199

nis des Menschen und der technisch-technologischen Weltbemichtigung®:
Es

verkehrt sich das urspriingliche Un-Unterscheiden, das Selbst selbst-
los nicht vom Anderen zu unterscheiden, zum Un-Unterscheiden, das
Andere selbstisch nicht vom Selbst zu unterscheiden.

Es gibt also ein Nicht-Unterscheiden, in dem einer in »Selbstlosighkeit” das
‘Wort hat fiirr den Buddhisten einen ontologischen wie einen ethischen Bei-
klang — sich nicht (mehr) vom Anderen unterscheidet, sondern sich mit ihm
identifiziert: Haltung des Erbarmens, des Mitleidens und der Solidaritt
mit aller Kreatur. Es gibt aber auch ein Nicht-Unterscheiden, in dem einer
sich in selbstsiichtig-egoistischer Weise des Anderen bemichtigt und ihm
seine Identitit raubt: Gefahr der Zerstorung jener Nicht-Unterscheidung,
die das Ideal des urspringlichen Buddhismus vor Augen hatte.

Diese Warnung gehort in das Gesprach um Gott und das Heilige hinein,
will man nicht zu voreiligen Fehlschliissen kommen. Denn diese Warnung
bezeugt erneut: Der Leerraum oder die Offenheit, der der Meditierende
ausgesetzt ist, bleibt fiir den Auflenstehenden ambivalent. Christlich ge-
sprochen kann die Leere un-heilig, heil-los, gott-los sein; der Verdacht,
Zen sei eine radikal sdkularisierte geistliche Bewegung, wiirde sich dann
bestitigen. Sie kann aber auch die selbst-lose Offenheit der leeren, offenen
Hande sein, das reine Herz, die reine Erwartung, die reine Erfahrung, in
der das aktive Ich untergegangen ist und alles Diirre zu blithen beginnt -
so wie das letzte Bild des Ochsenpfades den Mann mit den offenen Handen
beschreibt, der den Marktplatz der Welt betritt*:

Mit entbléfiter Brust und nackten Fiflen kommt er herein auf den
Markt.

Das Gesicht mit Erde beschmiert, der Kopf mit Asche tiber und {iber
bestreut.

Seine Wangen diberstromt von michtigem Lachen.

Ohne Geheimnis und Wunder zu milhen,

14t er jah die diirren Bdume erblihen.

Wer in Europa Zen propagiert, sollte sagen, wie er es sieht; denn wir leben
kaum noch in der urspriinglichen Natur, wie sie war; diese ist vielmehr
durch Kulturen iiberlagert, die die Natur nicht lassen, wie sie 1st, sondern so
machen, wie Menschen sie haben wollen. Ist aber die entgéttlichte, zum
Material menschlicher Gestaltung degradierte Natur wirklich die Natur,
von der es in den konkreten Erfahrungssitzen des Zen heifit: ,Die Blumen

27 Vgl. dazu ausfiihrlicher meine Anfragen in H. Waldenfels, a. a. O. 158 {. 182.



Hans Waldenfels 200

blihen, wie sie blithen“ oder ,Die Weide ist griin, die Rose ist rot“? Hier
verstellen ,weltliche” Sitze wie die gerade zitierten mehr als sie eréffnen.
Denn sie kommen jener abendlindischen Welteinstellung entgegen, die
einerseits mit Namen wie Sikularisierung, Entmythisierung, sodann aber
auch als Hominisierung, Urbanisierung, Technisierung, Automatisierung,
jedenfalls als ein Prozef der Bemichtigung der Welt durch den Menschen
beschrieben wird.

Inzwischen beginnt aber auch bereits ein gegenliufiger Begriff zu wir-
ken. Gar manch einer spiirt, dafl die Absetzung Gottes unweigerlich die
Absetzung des Menschen nach sich zieht. Unter den Triimmern der vom
Menschen noch nicht ganz zerstérten Naturwelt entdecken wir verschiittete
Wirklichkeiten und Werte. Es gibt Erinnerungen an andere Méglichkeiten
der Welteinstellung, etwa die franziskanische Einstellung, in allen Dingen
der Natur Brider und Schwestern zu entdecken, oder die ignatianische
Haltung, ,,Gott zu finden in allen Dingen®. Ist nicht der tolle Mensch
Nietzsches immer noch unterwegs und sucht mit der Laterne am hellichten
Tag nach den Spuren Gottes? Das Requiem Gottes wird jedenfalls verhal-
tener gesungen.

In dieser Situation sind Christen gefragt, von ihrer Hoffnung Rechen-
schaft zu geben. Sie kénnen, wollen sie sich nicht als Christen verleugnen,
nicht anders als auf je ihre Weise von Gott zu sprechen. Dabei geht es an-
gesichts der Zen Ubenden nicht um theologische Aussagen, die — wenn
nachtréglich formuliert — oft genug die Wirklichkeit verstellen. Es geht
nicht um die Rede von Ferne und Nihe, Transzendenz und Immanenz, Ab-
solutheit u. 4., auch wenn sie zunéchst im Sinne der Abwehr verengter Got-
tesbilder und -vorstellungen verstanden ist. Wohl kann auch eine solche —
nach unseren fritheren Ausfithrungen auf der Ebene C anzusiedelnde —
Rede als eine wegerdffnende Rede verstanden werden, die von dem, was
nicht Gott ist, spricht, um so erst recht Raum zu schaffen fiir das Vernehmen
der Kunde (B) und die Einweisung in die je neue Erfahrung (A) dessen,
was in buddhistischer Logik dann als » Wort-als-Nicht-Wort, Nicht-Wort-
als-Wort“ oder auch ,Wort, deshalb Nicht-Wort: Nicht-Wort, deshalb
Wort“ anzusprechen wire?”. Dabei geht es dann nicht mehr um die Rede
iiber Gott, wohl aber um die Weise der Zuwendung.

Die Tagung, auf der diese Gedanken vorgetragen wurden, fand am
Ende der Festwoche anléflich der 800-Jahrfeier der Hildegard von Bin-
gen statt. In ihrer Grabeskirche in Eibingen hiingt iiber dem Hochaltar die
Kopie jenes Bildes, das Hildegard zur zweiten Schau des 2. Buches von
»ocivias, ihrem Hauptwerk?, entworfen hat: Mandalaf6érmig ein grofier

% Vgl. dazu ausfihrlicher meine Anfragen zu H. Waldenfels, a. a. Q. 158 f. 182.
% Vgl. Hildegardis Scivias (= CChr XLIII). Turnhout/Paris 1978, 124-1392.



Christliche Verstiandigung 201

Kreis, der sich nach innen hin in kleineren, wellenformigen Kreisen ver-
jiingt, auflen silberfarben: ,tuberhelles Licht“, innen goldfarben: ,fun-
kelnde Lohe“, im Zentrum licht- und feuerdurchflutet eine Menschenge-
stalt: fiir Hildegard Bild des dreifaltigen Gottes. Nur wer eine gewisse
Ahnung von dem hat, was hier — symbolhaft — ausgesagt wird, kann viel-
leicht ein behutsames Gesprich iiber das achte Bild des schon genannten
Ochsenpfades der Erleuchtung: den groflen, leeren Kreis, der auch wie
eine Sonne leuchtet, beginnen und dann die folgenden zwei letzten in das
Gesprich einbeziehen. Jenes Gespriach wére dann von seiten des Christen
eine aus der Gottbegegnung tiberflieBende Weise der Liebe und von seiten
des Buddhisten in der Erleuchtung geborene Barmherzigkeit.

Christliche Verstindigung

Uberlegungen zu einem innerkirchlichen Ukumenismus

Eugen Biser, Miinchen

Der vieldiskutierte ,Fall Kiing® ist nicht zuletzt ein Fall der religiosen
Sprache und Kommunikation. Denn die scharfe Polarisierung der Meinun-
gen, die sich wiahrend der immer weitere Kreise erfassenden Diskussion
herausbildete, ist nicht nur ein Zeichen dafiir, daf sich an der zur Debatte
stehenden Frage die Geister scheiden, sondern vor allem auch ein Symp-
tom des Unvermégens, strittige oder doch zum Streitobjekt hochstilisierte
Glaubensfragen auf eine konstruktive Weise auszutragen, die das Eigen-
interesse zligelt und das ,Mitspracherecht’ des anderen achtet. Zumindest
sollte man einander im Rahmen eines Glaubensgesprachs — also eines
Gesprichs, das vom gemeinsamen Glauben an den Gott der Menschen-
freundlichkeit und Liebe getragen ist — als ,Minimalvorgabe‘ zugute hal-
ten, daf sich keiner aus blofRer Streitlust zu Wort meldet, so dafl jederzeit
die Moglichkeit besteht, im Wogengang der Emotionen das Sachinteresse
zur Geltung zu bringen.

Aber auch dies lebrt der ,Fall Kiing*: dafl sich die Wogen der Erregung
mit dem bloflen Willen zur Versachlichung noch nicht glatten lassen. Denn
offensichtlich kommen bei einem Disput wie dem gegenwirtigen Schwie-
rigkeiten ins Spiel, die mit Bekundungen des guten Willens allein nicht





