
Christliche Verständigung 201 

Kreis, der sich nach innen hin in kleineren, wellenförmigen Kreisen ver- 
jüngt, außen silberfarben: •überhelles Licht", innen goldfarben: •fun- 
kelnde Lohe", im Zentrum licht- und feuerdurchflutet eine Menschenge- 
stalt: für Hildegard Bild des dreifaltigen Gottes. Nur wer eine gewisse 
Ahnung von dem hat, was hier - symbolhaft - ausgesagt wird, kann viel- 
leicht ein behutsames Gespräch über das achte Bild des schon genannten 
Ochsenpfades der Erleuchtung: den großen, leeren Kreis, der auch wie 
eine Sonne leuchtet, beginnen und dann die folgenden zwei letzten in das 
Gespräch einbeziehen. Jenes Gespräch wäre dann von Seiten des Christen 
eine aus der Gottbegegnung überfließende Weise der Liebe und von seiten 
des Buddhisten in der Erleuchtung geborene Barmherzigkeit. 

Christliche Verständigung 

Überlegungen zu einem innerkirchlichen Ökumenismus 

Eugen Biser, München 

Der vieldiskutierte ,Fall Küng' ist nicht zuletzt ein Fall der religiösen 
Sprache und Kommunikation. Denn die scharfe Polarisierung der Meinun- 
gen, die sich während der immer weitere Kreise erfassenden Diskussion 
herausbildete, ist nicht nur ein Zeichen dafür, daß sich an der zur Debatte 
stehenden Frage die Geister scheiden, sondern vor allem auch ein Symp- 
tom des Unvermögens, strittige oder doch zum Streitobjekt hochstilisierte 
Glaubensfragen auf eine konstruktive Weise auszutragen, die das Eigen- 
interesse zügelt und das .Mitspracherecht' des anderen achtet. Zumindest 
sollte man einander im Rahmen eines Glaubensgesprächs • also eines 
Gesprächs, das vom gemeinsamen Glauben an den Gott der Menschen- 
freundlichkeit und Liebe getragen ist - als ,Minimalvorgabe' zugute hal- 
ten, daß sich keiner aus bloßer Streitlust zu Wort meldet, so daß jederzeit 
die Möglichkeit besteht, im Wogengang der Emotionen das Sachinteresse 
zur Geltung zu bringen. 

Aber auch dies lehrt der ,Fall Küng': daß sich die Wogen der Erregung 
mit dem bloßen Willen zur Versachlichung noch nicht glätten lassen. Denn 
offensichtlich kommen bei einem Disput wie dem gegenwärtigen Schwie- 
rigkeiten ins Spiel, die mit Bekundungen des guten Willens allein nicht 



Eugen Biser 202 

zu beheben sind. Wieder einmal rächt es sich, daß die auf das Wort Gottes 
gegründete und seiner Verkündigung dienende Theologie das ihr auf den 
Leib geschriebene Sprach- und Kommunikationsproblem sträflich vernach- 
lässigte und, wie man in Abwandlung des bekannten Goethe-Wortes sa- 
gen könnte, der Meinung war, daß, wenn nur richtig gedacht werde, sich 
auch das rechte Wort rechtzeitig einstelle. Dabei war kaum eine theologische 
Unbesonnenheit von den bitteren Tatsachen einer verfehlten Sprache und 
einer mißlingenden Kommunikation so nachhaltig Lügen gestraft worden 
wie diese! Denn die Sprache hat im religiösen Diskussionsraum nicht nur 
ihr eigenes Recht, sondern auch ihr eigenes Leben und ihre eigene Logik. 
Mit dieser hängt es zusammen, daß der Widerspruch bisweilen neuen Er- 
kenntnissen zum Durchbruch verhilft, daß harte Kritik nicht selten unge- 
ahnte Denkbewegungen in Gang setzt, während die seelenlose Wiederho- 
lung des Richtigen nur zu leicht zum geistigen Stillstand führt. Und zum Ei- 
genleben der Sprache gehört es außerdem, daß sie bisweilen dem strengen 
Erkenntnisgang geradezu davonläuft und im freien Spiel der Erfindungen 
zu Formulierungen führt, die von der nacharbeitenden Argumentation 
erst viel später eingeholt werden. Doch hat diese unbestreitbare Tatsache 
auch eine düstere Kehrseite, für die sich erst in den letzten Jahren der Blick 
schärfte. Denn die Sprache gibt dem Gang des Glaubensgesprächs nicht 
nur entscheidende Impulse; sie legt ihm auch nicht minder schwere Hinder- 
nisse in den Weg. Auch davon muß aus aktuellem Anlaß die Rede sein. 

Doch bevor sich der Blick auf die Barrieren und Hindernisse richten 
kann, muß zuerst einmal der Aufbau des religiösen Sprachraums ins Auge 
gefaßt werden. Wie ist er strukturiert? Und worin unterscheidet er sich 
etwa vom parlamentarischen Disput, bei dem es zwar einen für die Ein- 
haltung der Geschäftsordnung verantwortlichen Vorsitzenden, sonst aber 
nur gleichberechtigte Partner gibt? 

Der Aufbau des religiösen Kommunikationsraums 

Angesichts des derzeitigen Widerstreits der Meinungen muß vor allem die 
fundamentale Tatsache in Erinnerung gerufen werden, daß der religiöse 
Sprachraum hierarchisch aufgebaut ist. In ihm hat nicht jeder gleichviel 
zu sagen. Denn die zu verhandelnde Wahrheit ist in ihrem Kernbestand 
nicht Sache der Vernunft, sondern der göttlichen Selbstzusage, der Offen- 
barung. Das schlägt vor allem für die Frage nach dem theologischen Ge- 
genstand zu Buch. Anders als die übrigen Wissenschaften findet die Theo- 
logie ihren Gegenstand nicht vor; vielmehr empfängt sie ihn aus der gött- 
lichen Selbstzusage, so daß er ihr im Modus des Zugesprochenseins gege- 
ben ist. Deshalb kann sie sich seiner nach christlichem Verständnis auch 



Christliche Verständigung 203 

nicht im freien Zugriff versichern; sie sieht sich vielmehr bei ihrer Gegen- 
standssuche an die Vermittlung des kirchlichen Lehramts verwiesen, dem 
die geoffenbarte Gotteswahrheit, ungeachtet ihrer authentischen Doku- 
mentation in Schrift und Tradition, zur Bewahrung und Vermittlung über- 
geben ist. Insofern hat im kirchlichen Kommunikationsraum das Lehramt 
in letzter Instanz ,das Sagen' - auch wenn das heute nicht ohne weiteres 
akzeptiert und schon gar nicht besonders gerne gehört wird. Doch so er- 
gibt es sich eindeutig aus der göttlichen Herkunft der Glaubenswahrheit, 
die für die Christen aller Bekenntnisse, ungeachtet ihrer divergierenden 
Auffassung über die Vermittlungsstrukturen, außer Zweifel steht. 

Doch das Wort des Lehramts müßte in einer resonanzlosen Leere ver- 
hallen, wenn es nicht vom Glauben des Kirchenvolks, der Basis also, auf- 
genommen und angeeignet würde. Der Glaube kommt aus dem Hören, 
sagt Paulus (vgl. Rom 10, 14); aber er lebt auch vom Hören. Nichts wäre 
darum verkehrter, als wenn man sich die Rezeption des von der Kirche 
vermittelten Gotteswortes im Stil eines stummen Zustimmungsaktes den- 
ken würde. Wo gehört werden soll, muß gesprochen werden. •Ich glaube, 
darum rede ich!" (2 Kor 4, 13). Auch dieser Satz steht bei Paulus, und er ist 
für ihn nicht weniger wichtig als der erste. Um eine angemessene Vorstel- 
lung davon zu gewinnen, tut man gut, auf den Umgang des Apostels mit 
seinen Gemeinden zu achten. Gewiß, er geht mit ihnen bisweilen in aller 
Strenge ins Gericht, er mahnt und rügt sie, donnert sie an. Aber gleichzei- 
tig spricht er seinen Glauben, mehr noch, die ihm in Christus aufgegan- 
gene Offenbarung mit aller Leidenschaft und Zärtlichkeit in seine Ge- 
meinde hinein. Er möchte, daß Christus in ihr Gestalt gewinne, daß sie 
reife und heranwachse bis zum Vollmaß der Altersfülle Christi. Denn die 
Gemeinde ist für ihn eine Gotteswohnung im Geist, ein mystischer Orga- 
nismus, gestützt und getragen von der Vielfalt der Charismen und Ämter 
und zusammengefaßt in dem einen Haupt, das Christus selber ist1. 

Wenn man die Dinge so sieht, ergibt sich ein relativ einfaches • und ein- 
leuchtendes • Bild von der Theologie und ihrer Funktion. Sie ist keines- 
wegs, wie ihr gerade heute von integralistischer Seite vorgeworfen wird, 
die institutionalisierte Verunsicherung in dem sonst noch einigermaßen 

1 Damit bewegt sich der Apostel nur auf der Spur seines Meisters. Wie Jesus den In- 
begriff seines Denkens, das Geheimnis des Gottesreiches, mit der Leuchtkraft seiner 
Sprachbilder und der Gewalt aller Imperative in die aufhorchenden Volksmassen hinein- 
gesprochen hatte, verhält sich nun auch der von ihm in Pflicht genommene Apostel. An 
einzelnen Stellen seines Briefwerks, vor allem im Galater- und Philipperbrief, drängt 
sich geradezu der Eindruck auf, als lasse er die letzten Vorbehalte fallen, ja als durch- 
breche er die Schranken der Individualität und Intimität, um die von ihm angesprochene 
Gemeinde am Wunder seines Selbstgewinns im Selbstopfer teilnehmen zu lassen. Denn er 
will seine Adressaten als mündige Partner seines Glaubens, auch wenn ihm vollauf be- 



Eugen Biser 204 

heilen Lebensablauf der Kirche, sondern, wie schon der Urgemeinde be- 
wußt war, die unentbehrliche Reflexion des Glaubens. Unentbehrlich zu- 
nächst für das Lehramt; denn es verfiele unvermeidlich in die Monotonie 
der ständigen Wiederholung derselben Formeln, wenn es der ihm anver- 
trauten Wahrheit im Medium der Theologie nicht stets auf neue Weise an- 
sichtig würde, wenn ihr also die Theologie nicht dazu verhälfe, das Ge- 
heimnis der Gotteswahrheit tiefer zu durchdringen und den Erfordernissen 
der sich wandelnden Situation entsprechend auszusagen. 

Aber das Bild von der reflektorischen Funktion der Theologie gilt auch 
für ihr Verhältnis zur Basis. Und hier stellt sich dieses Verhältnis bei ge- 
nauerem Zusehen sogar als ausgesprochene Wechselbeziehung dar. So sehr 
es zutrifft, daß der theologische Erkenntnisfortschritt dem Glauben des 
Kirchenvolks zugute kommt - seine vielberedete Verunsicherung durch ex- 
treme Gruppierungen und Tendenzen ist nach Ausweis der Theologie- 
geschichte immer nur eine periphere, vorübergehende Erscheinung -, gilt 
doch auch das Umgekehrte: im Denken der Theologie kann sich nichts aus- 
kristallisieren, was nicht von der Erwartung, dem Bedürfnis und zumal 
der Erfahrung der Basis getragen wird. Insofern ist das Glaubensgespräch 
der Basis für die Theologie konstitutiv; käme es zum Erliegen, so würde 
sie von ihrer Inspirationsquelle abgeschnitten. Konstitutiv heißt freilich 
nicht: normativ! Normiert wird die Theologie vielmehr durch das Lehr- 
amt, an das sie zurückgebunden ist. Das schmälert die Bedeutung ihres 
Verwiesenseins an die Basis keineswegs. Denn ohne ihre fruchtbare Her- 
ausforderung liefe sie Gefahr, zu einem gedanklichen Glasperlenspiel zu 
entarten. In Zeiten des stagnierenden Glaubensgesprächs war diese Ge- 
fahr denn auch mehr als einmal akut2. 

Die Sprach- und Kommunikationsbarrieren 

Mit diesen Überlegungen geht der Blick auch schon auf die gerade im re- 
ligiösen Kommunikationsraum auftretenden Sprachbarrieren. Zuvor noch 

wüßt ist, daß er sein Ziel nur bei einer Minorität erreicht. Und von Paulus führt die 
Spur - wenn auch nicht ohne Unterbrechung - weiter zu Augustinus. •Ihr seid, was ihr 
eßt", ruft er in einer seiner eucharistischen Reden seinen Zuhörern zu. Er hätte genausogut 
sagen können: Ihr seid, was ihr glaubt! Und er hätte damit nur zum Ausdruck gebracht, 
daß der Glaube solange eine weltanschauliche Etikette bleibt, als er nicht zur Sache des 
ganzen Menschen, seines Denkens und Handelns wurde, als er ihn nicht in seinem Selbst- 
sein prägt und aus seinem Verhalten, seinen Worten ebenso wie aus seinen Taten wider- 
leuchtet. 
2 Wenn die Theologie das Glaubensgespräch der Basis reflektiert, muß sich jede Störung 
dieses Verhältnisses verhängnisvoll auswirken. Als störend machten sich im Lauf der kir- 
chengeschichtlichen Entwicklung vor allem zwei Modelle geltend. Gemeinsam ist ihnen, 
daß sie ,hierarchische' Schichtungen unterschieden, die sich nach dem Grad des Glaubens- 
besitzes bemaßen. Das eine, das den Schöpfer der Dogmatik, Origenes, zum Urheber hat, 



Christliche Verständigung 205 

ist jedoch ein Wort zum Recht der Kritik am Platz. Denn Kritik und Glaube 
gelten aufgrund einer alten Denkgewohnheit als Gegenbegriffe. Im kalten 
Anhauch der kritischen Vernunft, so scheint es, muß die Blüte des Glaubens 
verwelken. Kirchenväter wie Ephräm der Syrer und Basilius der Große 
wollten darum noch nicht einmal eine Erörterung des Glaubens zulassen. 
•Wer glaubt, grübelt nicht", hieß der Grundsatz: •Wer grübelt, glaubt 
nicht." Das Neue Testament weiß es indessen anders - und besser. Es ver- 
langt vom Glaubenden die Bereitschaft zu argumentativer Selbstrechtferti- 
gung (1 Petr 3,15) und rechnet deshalb die kritische Unterscheidungsfähig- 
keit zu den grundlegenden Geistesgaben (1 Kor 12,10). Das heißt dann 
freilich auch, daß die Kritik niemals zum Selbstzweck erhoben werden darf, 
sondern dem Interesse des Glaubensverständnisses dienen muß. 

Bevor man daher im ,Fall Küng' den Vorwurf erhebt, daß hier ein un- 
bequemer Kritiker mit kirchlichen Machtmitteln zum Schweigen gebracht 
wird, müßte zunächst der Nachweis erbracht werden, daß seine kritischen 
Anfragen nicht willkürlich vom Zaun gebrochen, sondern wie alle echten 
Fragen vom Gang der Glaubensgeschichte diktiert wurden. Auch wenn 
man die Rechtfertigungsversuche voll gewichtet, hat es nicht den Anschein, 
als ob sich dieser Nachweis erbringen lasse. Dennoch: Kritik ist grundsätz- 
lich unverzichtbar; denn ohne Kritik keine Kreativität. Nicht selten waren 
große Kritiker sogar die Wegbereiter neuer Glaubensmodelle in einer Per- 
son. Von Pascal, dem Verfasser der schonungslosen .Provinzialbriefe', 
stammt zugleich der großartigste Entwurf einer auf die Bedingungen der 
Neuzeit abgestimmten Glaubensbegründung. Und Kierkegaard, der 
Kämpfer gegen jedes denkerische und dogmatische System, beschloß sein 
Lebenswerk mit der ,Einübung im Christentum', mit der er dem Christus- 
verständnis neue Bahnen wies. Nein, die recht geübte Kritik reißt keine 

hob von der Unterschicht der ,Psychiker', der Menschen des schlichten Volksglaubens, eine 
Elite ab, die sich als die ,Pneumatiker' erst zur Höhe des vollen Glaubensverständnisses 
erhoben. Und nur ihnen wurde die volle Mündigkeit und demgemäß auch das uneinge- 
schränkte Mitspracherecht zuerkannt. Demgegenüber neigten Theologen vom Schlag Bern- 
hards von Clairvaux jederzeit dazu, die volle Glaubenskompetenz den .Einfältigen' zu- 
zusprechen, da sie in der Schlichtheit ihrer Auffassung der Wahrheit näherstünden als 
die Theologen in der Reflektiertheit ihres Wissens. Ihnen, den Einfältigen, stehe es zu, 
die Theologen zu beurteilen, und nicht umgekehrt. Wie leicht einzusehen ist, wirken sich 
beide Modelle - wenn sie vereinseitigt werden - auf den Geist der Glaubensgemeinschaft 
gleicherweise destruktiv aus. Das origenistische, weil es ein kommunikationsunfähiges 
Elitebewußtsein züchtet; aber auch das bernhardische, weil es das unreflektierte Glaubens- 
verständnis mit all seiner Anfälligkeit für Übertreibungen, Phantastik und Unduldsam- 
keit zum Kanon dessen erhebt, was als wahr und richtig zu gelten hat. Kein Wunder, daß 
sich gegenüber derartigen Tendenzen das kritische Interesse zu Wort meldete und ein 
Mitspracherecht forderte. Aber wurde damit die Einheit der Glaubensgemeinschaft nicht 
erst recht in Frage gestellt? Reißt denn Kritik nicht notwendig Gräben auf, und das auch 
dort, wo alles am Zusammenhalt aller gelegen ist? 



Eugen Biser 206 

Gräben auf und errichtet keine Barrieren. Wie kommt es dann aber zum 
unbestreitbaren Tatbestand der religiösen Sprachbarrieren? 

Die erste und grundlegende Antwort auf diese Frage klingt bestürzend: 
durch die Gottesoffenbarung selbst! Denn auch wenn man davon ausgeht, 
daß Jesus mit seiner einzigartigen sprachschöpferischen Kraft die ihm über- 
tragene Gottesbotschaft wie keiner der alttestamentlfchen Propheten ins 
Menschenwort zu fassen vermochte und daß es die Ausstrahlung seiner 
Persönlichkeit mit sich brachte, daß sich die Menschen in seiner Nähe von 
seiner Lebensgestalt im ganzen durch Gott angesprochen wußten, bleibt 
zwischen der unendlichen Gotteswahrheit und ihrer sprachlichen Darstel- 
lung durch ihn doch ein unbewältigter Rest. Das bringt es mit sich, daß auf 
sein Wort nicht nur der Glaube antwortet, sondern auch dessen Gegenteil, 
das Ärgernis, und daß auf eine seiner lichtvollsten Selbstaussagen - •Ich 
bin das Brot des Lebens" - der Massenabfall folgte3. Man könnte von die- 
ser Beobachtung ausgehend geradezu folgern: Je größer der Anspruch einer 
religiösen Aussage, desto akuter die Gefahr der Mißdeutung, desto stören- 
der die mit ihr gesetzte Barriere. In umgekehrter Sicht besagt das, daß 
Sprachbarrieren zunächst einmal im Gefolge theologischer Innovationen 
auftreten. Das Neue hat es in allen Bereichen, den denkerischen wie den 
künstlerischen und politischen, schwer. Im religiösen Kommunikations- 
raum stößt es jedoch auf die denkbar heftigste Abwehr, da es als verun- 
sichernd, bedenklich, zerstörerisch empfunden wird. Wenn es eines Bewei- 
ses dafür bedürfte, brauchte man nur an die Empörung erinnern, mit der 
Karl Rahners Wort vom ,anonymen Christentum' aufgenommen wurde, 
bevor es - nach dem Abflauen des Sturms - in den festen Bestand der Ge- 
genwartstheologie einging. 

Zur Barrierenbildung kommt es aber auch, so paradox dies klingt, durch 
die althergebrachten Glaubensformeln, sobald ihr kategoriales Gerüst an 
Verständlichkeit verliert. Bei der Diskussion um Küng wurde wiederholt 
darauf hingewiesen, daß dieser Fall gerade beim christologischen Dogma 
gegeben sei. Denn die der Zeugungsmetaphysik des Mittelplatonismus ent- 
nommenen Denkformen könnten heute nicht mehr nachvollzogen werden. 
Vorausgesetzt, daß es sich tatsächlich so verhält - und es sprechen gewich- 
tige Gründe für diese Voraussetzung -, konnte sich Küng nicht ohne wei- 
teres dazu verstehen, die Beanstandungen seiner Christologie durch ein 
einfaches Bekenntnis zum alten Christus-Dogma aus der Welt zu schaffen. 
Zumindest konnte er es nicht im selben Atemzug tun, in dem er sich nach 
seiner wiederholten Beteuerung bemühte, die alte Glaubenswahrheit dem 
ihr entfremdeten Menschen dieser Zeit in neuen Umschreibungen ver- 
3 Näheres dazu in meinem Jesusbuch ,Der Helfer', München 1973 (Studienausgabe 1976) 
89 ff; 193-198. 



Christliche Verständigung 207 

ständlich zu machen. Denn hätte er, um diesem Ansinnen zu genügen, nicht 
gleichzeitig mit zwei Zungen reden müssen? Um seine Weigerung wirklich 
glaubhaft zu machen, hätte es freilich eines zweifachen Nachweises bedurft: 
einmal, daß hinter seinem .Christ sein' wirklich eine christologische Neu- 
konzeption stand; und zum andern, daß diese denselben Inhalt aufwies wie 
das alte Christus-Dogma. Wenn dies zuträfe, läge dem Streit um Küngs 
Christusverständnis nicht so sehr, wie die meisten Teilnehmer an dieser 
Kontroverse annehmen, eine Sachdifferenz zugrunde als vielmehr eine 
Sprachbarriere, wie sie immer dann entsteht, wenn ein unverständlich ge- 
wordenes Sprachspiel durch ein neues ersetzt wird. 

Doch derartige Barrieren entstehen nach Ausweis der Kirchengeschichte 
noch aus ganz anderen Gründen. Schon Paulus mußte nach dem Bericht 
der Apostelgeschichte die bittere Erfahrung machen, daß ihm in einem 
Religionsgespräch mit den Potentaten seiner Heimat das Wort durch die 
brüske Bemerkung des römischen Statthalters Festus abgeschnitten wurde: 
•Du bist verrückt, Paulus! Das viele Studieren bringt dich um den Ver- 
stand" (Apg 26,24). Seitdem hat es die Kirche in ihrer Geschichte immer 
wieder - und bisweilen nicht ohne ihr Einverständnis - hinnehmen müssen, 
daß der mit ihr liierte Staat, meist mehr aus politischem als religiösem In- 
teresse, in den Glaubensdisput eingriff, um ihn durch seinen Machtspruch 
zu beenden4. 

Die eigentliche ,Störung' besteht jedoch noch nicht einmal in dem macht- 
mäßig verfügten Diskussionsabbruch. Ungleich schlimmer ist die häufig zu 
beobachtende Tatsache, daß der in das .Einzugsgebiet' der Macht geratene 
Glaube unwillkürlich in deren Stil und Sprache verfällt. Der Denkstil der 
Macht aber ist die Ideologie und ihre Sprache die Propaganda. Wo in 
diesem Stil gedacht und geredet wird, gerät das offene, kritische Wort in 
den Verdacht, das Werk der Aufweichung und Auflösung zu betreiben; 
denn die Ideologie sichert ihren Bestand durch starre Fixierung ihrer 
Grundsätze und durch das Verbot der Interpretation. Was unter diesen 
Bedingungen entsteht, ist die gestanzte' Sprache der vorgefertigten Sen- 
tenzen, der einhämmernden Formeln, der persuasiven Floskeln und der 
leeren Worthülsen und Klischees. Und diese Sprache ist schlimmer als 
Schweigen. 

Doch es gibt noch einen anderen Faktor, der den lebendigen Fluß der 

4 So erging es den Kontrahenten im großen altchristlichen Glaubensstreit, dem Bischof 
Alexander von Alexandrien und seinem Gegner Arius, denen Kaiser Konstantin ein 
Redeverbot auferlegte, so einem der größten Theologen der Spätantike, Maximus Con- 
fessor, der durch grausame Verstümmelung zum Schweigen gebracht wurde, so Jahrhun- 
derte später Gotthold Ephraim Lessing, dessen berühmter Kontroverse mit dem Ham- 
burger Hauptpastor Goeze der Machtspruch des Herzogs von Braunschweig ein Ende 
setzte. 



Eugen Biser 208 

religiösen Kommunikation zum Erliegen bringt: den Haß. Die vielleicht 
schrecklichste Paradoxie im Disput der Glaubenden hat es dahin gebracht, 
daß die Interessen einer Botschaft, die sich letztlich der liebenden Selbst- 
mitteilung Gottes verdankt, vielfach mit den Strategien der Polemik gel- 
tend gemacht wurden. Und dieses bestürzende Paradox wird dadurch eher 
verschärft als gemildert, daß sich die Spuren dieser Strategie bis in die 
Spätschriften des Neuen Testaments zurückverfolgen lassen. Demgemäß 
wird die großartige Geschichte der christlichen Verkündigungssprache, die 
ihre ersten Höhepunkte im ,Apologetikum' Tertullians, in den Mysterien- 
reden Gregors von Nazianz und in den biblischen Predigten Augustins er- 
reichte, vom Gang der Sprachpolemik wie von einem dunklen Schatten 
begleitet. Wie die Dokumente dieser fatalen ,Sprachentgleisung', ange- 
fangen von den ,Ketzerverdammungen' der altchristlichen Konzilien bis 
hin zu der neuesten Kontroverse, zeigen, ist sie stets mit einem zweifachen 
Schaden verbunden. Auf der einen Seite wird die Sache des Christentums, 
wie schon der heidnische Rhetor Kelsos maliziös bemerkte, durch kaum 
etwas so desavouiert wie durch das polemische Sprachverhalten seiner Pro- 
pagandisten. Auf der anderen Seite leidet dabei aber auch die Sprache 
selber Not. Denn die Polemik zielt letzten Endes darauf ab, den Angegrif- 
fenen mit seinen Gegenvorstellungen aus dem kirchlichen Kommunika- 
tionsfeld zu verdrängen. Wenn der Sturm der großen Geistes- und Wort- 
kämpfe verebbte, trat darum erfahrungsgemäß stets die ,Friedhofsstille' 
einer eingeebneten, verödeten und stagnierenden Sprache ein. Sie war 
zwar korrekter, jedoch im Sinn jener seichten ,Richtigkeit', die lediglich 
feststellen will, ohne etwas mitzuteilen. Und wie soll es dann noch zu ech- 
ter Verständigung kommen? 

Das ,ökumenische' Modell 

Als ,Fazit' ergibt sich aus dieser Analyse, daß es die religiöse Sprache von 
der Sache her schon schwer genug hat, als daß sie sich ungestraft der Ideo- 
logie oder Polemik verschreiben könnte. Vielmehr begäbe sie sich damit 
auf ein Terrain, auf dem sie mit neuen Barrieren und Behinderungen zu 
rechnen hätte, an denen ihr Impuls vollends zum Erliegen käme. Aus die- 
sem ,Gegenbild' ergeben sich dann aber umgekehrt erste Hinweise auf das, 
was zur Optimierung der kirchlichen Kommunikation geschehen könnte. 
In die Form eines Grundsatzes gefaßt, könnte der erste Hinweis aber nur 
lauten: Wir müssen so ideologiefern und tolerant wie nur möglich mitein- 
ander reden lernen! (I) Das ist freilich leichter gesagt als getan. Daher sol- 
len die beiden Forderungen durch - eher indirekte - Zusatzüberlegungen 
gestützt werden. 



Christliche Verständigung 209 

Die Forderung der Ideologieferne durch eine Überlegung, die sich auf 
das aktuelle Glaubensinteresse bezieht. Denn im Blick auf den gegenwär- 
tigen Streit, der die diskutierten Sachprobleme vielfach zu Form- und For- 
mulierungsproblemen stilisiert, ist doch zu fragen, ob es heute wirklich in 
erster Linie um die formale Richtigkeit der Glaubenswahrheiten und die 
darauf abgestimmte ,Orthodoxie' geht. So sehr ein unbestreitbares Infor- 
mationsbedürfnis in Glaubensfragen besteht, dem das Angebot der mo- 
dernen Medien ebenso entgegenkommt wie es von ihm stimuliert wird, 
spricht doch alles dafür, daß das religiöse Interesse des heutigen Men- 
schen primär auf etwas ganz anderes gerichtet ist: auf Glaubenserfahrung, 
spirituelle Erneuerung, tätige Bewährung und liebende Geborgenheit 
(Ia). So entspricht es seinem elementaren Verlangen, die Identität mit sich 
selbst und die Solidarität mit den Mitmenschen zu gewinnen, mit denen er 
sich zu einer weltweiten Schicksalsgemeinschaft zusammengeschlossen weiß. 
Was dabei insbesondere die Gestalt des Glaubens anlangt, so hätte die 
Theologie gut daran getan, auf einen Wink des Glaubenskritikers Buber 
zu achten, der hinter der abgeleiteten Form des Satz-Glaubens die wesent- 
lichere und ursprünglichere jenes Glaubens herauszustellen suchte, dessen 
,Tat' in der vertrauenden Hingabe an Gott und sein Wort besteht. 

Demgegenüber bezieht sich die zweite Zusatzüberlegung auf das Wesen 
der christlichen Toleranz. Sie ist das Gegenteil von religiöser Gleichgültig- 
keit und dogmatischem Indifferentismus und kann darum auch nicht mit 
dem üblichen Argument, das die Möglichkeit einer verbindlichen Wahr- 
heitsfindung bestreitet, begründet werden. Ihr letzter und innerster Grund 
ist vielmehr derjenige, von dem es im Hebräerbrief heißt, daß er •den 
Widerstand der Sünder erduldet" habe (12,3). Das hat nichts mit flauer 
Kompromißbereitschaft, wohl aber mit dem Willen zu tun, auch den Wi- 
derstrebenden auszuhalten, weil geistige Spannungen nicht abgebaut wer- 
den können, wenn sie zuvor nicht angenommen und ertragen wurden. 
Echte Konfliktlösungen gelingen nun einmal nicht aus einer Position der 
Stärke, sondern nur aus der Position der Demut und Geduld (Ib). Wenn 
schon die Bewährungsprobe der alltäglichen Mitmenschlichkeit darin be- 
steht, daß man lernt, den anderen auch in seiner befremdenden Andersheit 
zu akzeptieren, so gilt das erst recht von der christlichen Gemeinschaft, weil 
ihr noch ein ganz anderes Potential an mitmenschlichen Energien zu Ge- 
bote steht. Wenn Jesus im Lukasevangelium (9,23) davon spricht, daß es 
in seiner Nachfolge darauf ankomme, das ,tägliche Kreuz' auf sich zu neh- 
men, denkt er gewiß nicht nur an Notstände und Schicksalsschläge, sondern 
vermutlich sogar in erster Linie an das ,Kreuz', das der eine dem andern 
durch die Unterschiedlichkeit und Befremdlichkeit seiner Ansichten und 
Positionen ist. Zweifellos wird erst damit die Voraussetzung für die Kor- 



Eugen Biser 210 

rektur und Aufarbeitung abweichender und irriger Meinungen geschaffen. 
Der zweite Grundsatz müßte auf die Beseitigung der Polemik abzielen 

(II). Denn so alt wie die Chronik der mit aller Unerbittlichkeit und Härte 
ausgetragenen Glaubenskämpfe ist die Klage, daß der Glaubwürdigkeit 
der christlichen Sache durch nichts so großer Schaden zugefügt wird wie 
durch die um sie entbrannte Polemik. Dabei drängt der wiedererwachte 
Sinn für Mitmenschlichkeit geradezu darauf, daß sich die Christenheit er- 
neut auf dieses Proprium besinnt, das gleicherweise ihre Auszeichnung wie 
ihre Verpflichtung ist. Seitdem sich die These von der eingestifteten Ag- 
gressivität des Menschen als Legende erwies und sich herausstellte, daß 
sich dahinter allenfalls Angst und frustriertes Liebesverlangen verbergen, 
sind auch alle theoretischen Bedenken gegenstandslos geworden. Und das 
besagt: wir sind uns die Liebe nicht nur wegen der Glaubwürdigkeit des 
Christentums, sondern um unserer selbst willen schuldig! Das Wort der 
Liebe will mit liebenden Händen weitergegeben werden (Ila); so entspricht 
es zugleich dem tiefsten Bedürfnis unsres Herzens. 

Damit ist zugleich ein weiterer Gesichtspunkt angesprochen, der mit der 
Herkunft der Offenbarungswahrheit zusammenhängt. Es ist widersinnig, 
sich für eine ,von oben' empfangene Wahrheit zu ereifern, als ob man sie 
selbst hervorgebracht oder doch wenigstens entdeckt hätte. Um eine Ent- 
deckung kann man sich, wie es in der Geistesgeschichte oft genug geschah, 
streiten, weil damit das wissenschaftliche Prestige verknüpft ist. Demgegen- 
über erfordert die aus der göttlichen Selbstzusage hervorgegangene Wahr- 
heit ein anderes, ein dienendes Verhältnis (lib). Das heißt keineswegs, daß 
ihr gegenüber ein eher nachlässiger Umgang erlaubt sei; im Gegenteil: 
gerade weil sie als ungeschuldetes Gottesgeschenk empfangen wurde, muß 
alles für ihre unverfälschte Bewahrung getan werden. Doch gehört Polemik 
ganz gewiß nicht zu der von ihr geforderten Sorgfaltspflicht. Wer für die 
Offenbarungswahrheit wie für ein Streitobjekt in die Schranken treten 
wollte, hätte vergessen, daß sie auf den zurückgeht, der seine Sonne auf- 
gehen läßt über Gute und Böse und regnen läßt über Gerechte und Sünder 
(Mt5,45). 

Ein letzter Grundsatz müßte lauten: soviel Kommunikation wie möglich 
(III). Und mit diesem Satz würde Einspruch gegen die einseitige Kanali- 
sierung im innerkirchlichen Kommunikationsfeld erhoben. Denn ungeach- 
tet der Tatsache, daß Paulus die Christen seiner Gemeinde als Geliebte 
und Auserwählte anredet, die leuchten wie die Sterne im Dunkel des Welt- 
alls und denen es demgemäß als erste Verpflichtung auferlegt ist, einander 
das Glück ihres Erlöstseins im Zeugnis von Wort und Tat zu bekunden, 
setzte sich in der Folge ein Kommunikationsmodell durch, das durch seine 
einseitige Vertikalstruktur gekennzeichnet ist. Danach sieht sich das Kir- 



Christliche Verständigung 211 

chenvolk in die Rolle des passiven Rezipienten verwiesen, dessen vor- 
nehmste Aufgabe darin bestellt, das ihm von der hierarchischen Spitze her 
zugesprochene Wort bereitwillig und gehorsam anzunehmen. Vergessen 
wurde über diesem Modell, daß Paulus die Vollständigkeit des Glaubens 
von seiner Bekenntnisfähigkeit abhängig machte (Rom 10,9) und daß sein 
Grundsatz lautete: •Ich glaube, darum rede ich!" Offensichtlich lag dieser 
Maxime eine ganz andere Konzeption zugrunde, die das Verhältnis von 
Spitze und Basis als ein responsorisches - anhörendes und antwortendes - 
dachte. Danach war es mit der bereitwilligen Annahme des Wortes noch 
keineswegs getan; vielmehr war diese nur die Bedingung dafür, es im 
Dialog der Gläubigen untereinander und mit der hierarchischen Spitze zu 
beantworten5. 

Fast von selbst schließen sich die angerissenen Linien zu einer Figur, 
mit der sich dann auch die Frage nach dem ,Wozu' beantwortet. Es ist 
die Figur eines innerkirchlichen Ökumenismus, der als die innere Ein- 
übung in jenen Prozeß zu verstehen ist, den in Gang zu setzen die ge- 
trennte Christenheit als ihre große Aufgabe begreift. Wenn sich im Ver- 
hältnis der christlichen Konfessionen wirklich jener - an den Jdiomen- 
tausch' in Christus erinnernde6 - Austausch abspielen soll, der es dahin 
bringt, daß die Privilegien der einen in den Besitz der andern übergehen, 
muß zunächst einmal die freie Kommunikation im kirchlichen Binnenraum 
eingeübt werden. Hier muß sich die hierarchische Spitze ebenso dazu ver- 
stehen, auf die Resonanz ihrer Verlautbarungen an der Basis zu hören, wie 
die Basis es lernen muß, konstruktiv auf das Wort von oben zu antworten. 
Und zu dieser Einübung gehört es nicht zuletzt auch, daß Wege gefunden 
werden, wie sich die Kritik verlautbaren kann, ohne den Zusammenhalt 
des Ganzen zu belasten. Der Anfang dessen aber wird damit gemacht sein, 
daß sich alle am innerkirchlichen Dialog Beteiligten bewußt werden, daß 
die Wahrheit, die ihr Gespräch umkreist, nicht die durch Forschung er- 
schlossene Wahrheit der Welt, sondern die Wahrheit des sich in liebender 
Freiheit und befreiender Liebe mitteilenden Gottes ist. 

5 Die vielfach geäußerte Kritik, daß die in der jüngsten Entwicklungsphase der Kirchen- 
geschichte gemachten Anläufe zu diesem Dialog zu teilweise unerfreulichen Ergebnissen 
führten, ergibt dazu keinen grundsätzlichen Einwand. Denn in dieser kurzen Anlaufzeit 
konnten Fehlleistungen um so weniger ausbleiben, als der Dialog von Grund auf neu ein- 
geübt und zudem gegen nicht unerhebliche Widerstände durchgesetzt werden mußte. Zu- 
dem gehören zu jedem echten Lernprozeß auch Erfahrungen des Mißlingens, deren Kor- 
rektur erst zu seiner Perfektionierung verhilft. 
6 Weil Jesus Christus ein einziger ist, können von ihm - gleichzeitig - die Eigenschaften 
seines Gott-Seins-wie-der-Vater und die Eigenschaften seines Mensch-Seins-wie-wir aus- 
gesagt werden. 




