Christliche Verstiandigung 201

Kreis, der sich nach innen hin in kleineren, wellenformigen Kreisen ver-
jiingt, auflen silberfarben: ,tuberhelles Licht“, innen goldfarben: ,fun-
kelnde Lohe“, im Zentrum licht- und feuerdurchflutet eine Menschenge-
stalt: fiir Hildegard Bild des dreifaltigen Gottes. Nur wer eine gewisse
Ahnung von dem hat, was hier — symbolhaft — ausgesagt wird, kann viel-
leicht ein behutsames Gesprich iiber das achte Bild des schon genannten
Ochsenpfades der Erleuchtung: den groflen, leeren Kreis, der auch wie
eine Sonne leuchtet, beginnen und dann die folgenden zwei letzten in das
Gesprich einbeziehen. Jenes Gespriach wére dann von seiten des Christen
eine aus der Gottbegegnung tiberflieBende Weise der Liebe und von seiten
des Buddhisten in der Erleuchtung geborene Barmherzigkeit.

Christliche Verstindigung

Uberlegungen zu einem innerkirchlichen Ukumenismus

Eugen Biser, Miinchen

Der vieldiskutierte ,Fall Kiing® ist nicht zuletzt ein Fall der religiosen
Sprache und Kommunikation. Denn die scharfe Polarisierung der Meinun-
gen, die sich wiahrend der immer weitere Kreise erfassenden Diskussion
herausbildete, ist nicht nur ein Zeichen dafiir, daf sich an der zur Debatte
stehenden Frage die Geister scheiden, sondern vor allem auch ein Symp-
tom des Unvermégens, strittige oder doch zum Streitobjekt hochstilisierte
Glaubensfragen auf eine konstruktive Weise auszutragen, die das Eigen-
interesse zligelt und das ,Mitspracherecht’ des anderen achtet. Zumindest
sollte man einander im Rahmen eines Glaubensgesprachs — also eines
Gesprichs, das vom gemeinsamen Glauben an den Gott der Menschen-
freundlichkeit und Liebe getragen ist — als ,Minimalvorgabe‘ zugute hal-
ten, daf sich keiner aus blofRer Streitlust zu Wort meldet, so dafl jederzeit
die Moglichkeit besteht, im Wogengang der Emotionen das Sachinteresse
zur Geltung zu bringen.

Aber auch dies lebrt der ,Fall Kiing*: dafl sich die Wogen der Erregung
mit dem bloflen Willen zur Versachlichung noch nicht glatten lassen. Denn
offensichtlich kommen bei einem Disput wie dem gegenwirtigen Schwie-
rigkeiten ins Spiel, die mit Bekundungen des guten Willens allein nicht



Eugen Biser 202

zu beheben sind. Wieder einmal récht es sich, daf die auf das Wort Gottes
gegrindete und seiner Verkiindigung dienende Theologie das ihr auf den
Leib geschriebene Sprach- und Kommunikationsproblem striflich vernach-
ldssigte und, wie man in Abwandlung des bekannten Goethe-Wortes sa-
gen kénnte, der Meinung war, dafl, wenn nur richtig gedacht werde, sich
auch das rechte Wort rechtzeitig einstelle. Dabei war kaum eine theologische
Unbesonnenheit von den bitteren Tatsachen ciner verfehlten Sprache und
einer mifllingenden Kommunikation so nachhaltig Liigen gestraft worden
wie diese! Denn die Sprache hat im religiosen Diskussionsraum nicht nar
ihr eigenes Recht, sondern auch ihr eigenes Leben und ihre eigene Logik.
Mit dieser hingt es zusammen, dafl der Widerspruch bisweilen neuen Er-
kenntnissen zum Durchbruch verhilft, daf harte Kritik nicht selten unge-
ahnte Denkbewegungen in Gang setzt, wihrend die seelenlose Wiederho-
lung des Richtigen nur zu leicht zum geistigen Stillstand fiihrt. Und zum Ei-
genleben der Sprache gehort es aulerdem, dafl sie bisweilen dem strengen
Erkenntnisgang geradezu davonliuft und im freien Spiel der Erfindungen
zu Formulierungen fiihrt, die von der nacharbeitenden Argumentation
erst viel spiter eingeholt werden. Doch hat diese unbestreitbare Tatsache
auch eine diistere Kehrseite, fiir die sich erst in den letzten Jahren der Blick
schirfte. Denn die Sprache gibt dem Gang des Glaubensgesprichs nicht
nur entscheidende Impulse; sie legt ihm auch nicht minder schwere Hinder-
nisse in den Weg. Auch davon muf} aus aktuellem Anlafl die Rede sein.

Doch bevor sich der Blick auf die Barrieren und Hindernisse richten
kann, mufl zuerst einmal der Aufbau des religiésen Sprachraums ins Auge
gefaflt werden. Wie ist er strukturiert? Und worin unterscheidet er sich
etwa vom parlamentarischen Disput, bei dem es zwar einen fiir die Ein-
haltung der Geschiftsordnung verantwortlichen Vorsitzenden, sonst aber
nur gleichberechtigte Partner gibt?

Der Aufbau des religiosen Kommunikationsraums

Angesichts des derzeitigen Widerstreits der Meinungen muf} vor allem die
fundamentale Tatsache in Erinnerung gerufen werden, dafl der religiose
Sprachraum hierarchisch aufgebaut ist. In ihm hat nicht jeder gleichviel
zu sagen. Denn die zu verhandelnde Wahrheit ist in ihrem Kernbestand
nicht Sache der Vernunft, sondern der gottlichen Selbstzusage, der Offen-
barung. Das schlidgt vor allem fiir die Frage nach dem theologischen Ge-
genstand zu Buch. Anders als die tibrigen Wissenschaften findet die Theo-
logie ihren Gegenstand nicht vor; vielmehr empfangt sie ihn aus der gott-
lichen Selbstzusage, so dafl er ihr im Modus des Zugesprochenseins gege-
ben ist. Deshalb kann sie sich seiner nach christlichem Verstindnis auch



Christliche Verstindigung 203

nicht im freien Zugriff versichern; sie sieht sich vielmehr bei ihrer Gegen-
standssuche an die Vermittlung des kirchlichen Lehramts verwiesen, dem
die geoffenbarte Gotteswahrheit, ungeachtet ihrer authentischen Doku-
mentation in Schrift und Tradition, zur Bewahrung und Vermittlung iiber-
geben ist. Insofern hat im kirchlichen Kommunikationsraum das Lehramt
in letzter Instanz ,das Sagen‘ ~ auch wenn das heute nicht ohne weiteres
akzeptiert und schon gar nicht besonders gerne gehért wird. Doch so er-
gibt es sich eindeutig aus der gottlichen Herkunft der Glaubenswahrheit,
die fiir die Christen aller Bekenntnisse, ungeachtet ihrer divergierenden
Auffassung iber die Vermittlungsstrukturen, aufler Zweifel steht.

Doch das Wort des Lehramts miifite in einer resonanzlosen Leere ver-
hallen, wenn es nicht vom Glauben des Kirchenvolks, der Basis also, auf-
genommen und angeeignet wiirde. Der Glaube kommt aus dem Horen,
sagt Paulus (vgl. Rom 10, 14); aber er lebt auch vom Hoéren. Nichts ware
darum verkehrter, als wenn man sich die Rezeption des von der Kirche
vermittelten Gotteswortes im Stil eines stummen Zustimmungsaktes den-
ken wiirde. Wo gehért werden soll, mufl gesprochen werden. ,Ich glaube,
darum rede ich!“ (2 Kor 4, 138). Auch dieser Satz steht bei Paulus, und er ist
fir ihn nicht weniger wichtig als der erste. Um eine angemessene Vorstel-
lung davon zu gewinnen, tut man gut, auf den Umgang des Apostels mit
seinen Gemeinden zu achten. Gewifl, er geht mit ihnen bisweilen in aller
Strenge ins Gericht, er mahnt und riigt sie, donnert sie an. Aber gleichzei-
tig spricht er seinen Glauben, mehr noch, die ihm in Christus aufgegan-
gene Offenbarung mit aller Leidenschaft und Zartlichkeit in seine Ge-
meinde hinein. Er mochte, dafl Christus in ibr Gestalt gewinne, dafl sie
reife und heranwachse bis zum Vollmafl der Altersfiille Christi. Denn die
Gemeinde ist fiir ihn eine Gotteswohnung im Geist, ein mystischer Orga-
nismus, gestitzt und getragen von der Vielfalt der Charismen und Amter
und zusammengefafit in dem einen Haupt, das Christus selber ist!.

Wenn man die Dinge so sieht, ergibt sich ein relativ einfaches — und ein-
leuchtendes — Bild von der Theologie und ihrer Funktion. Sie ist keines-
wegs, wie ihr gerade heute von integralistischer Seite vorgeworfen wird,
die institutionalisierte Verunsicherung in dem sonst noch einigermafien

! Damit bewegt sich der Apostel nur auf der Spur seines Meisters. Wie Jesus den In-
begriff scines Denkens, das Geheimnis des Gottesreiches, mit der Leuchtkraft seiner
Sprachbilder und der Gewalt aller Imperative in die aufhorchenden Volksmassen hinein-
gesprochen hatte, verhilt sich nun auch der von ihm in Pflicht genommene Apostel. An
einzelnen Stellen seines Briefwerks, vor allem im Galater- und Philipperbrief, dringt
sich geradezu der Eindruck anf, als lasse er die letzten Vorbehalte fallen, ja als durch-
breche er die Schranken der Individualitit und Intimitit, um die von ihm angesprochene
Gemeinde am Wunder seines Selbstgewinns im Selbstopfer teilnehmen zu lassen. Denn er
will seine Adressaten als miindige Partner seines Glaubens, auch wenn ihm vollauf be-



Eugen Biser 204

heilen Lebensablauf der Kirche, sondern, wie schon der Urgemeinde be-
wuflt war, die unentbehrliche Reflexion des Glaubens. Unentbehrlich zu-
néchst fir das Lehramt; denn es verfiele unvermeidlich in die Monotonie
der stindigen Wiederholung derselben Formeln, wenn es der ihm anver-
trauten Wahrheit im Medium der Theologie nicht stets auf neue Weise an-
sichtig wiirde, wenn ihr also die Theologie nicht dazu verhilfe, das Ge-
heimnis der Gotteswahrheit tiefer zu durchdringen und den Exfordernissen
der sich wandelnden Situation entsprechend auszusagen.

Aber das Bild von der reflektorischen Funktion der Theologie gilt auch
fiir ihr Verhdltnis zur Basis. Und hier stellt sich dieses Verhiltnis bei ge-
nauerem Zusehen sogar als ausgesprochene Wechselbeziehung dar. So sehr
es zutrifft, dafl der theologische Erkenntnisfortschritt dem Glauben des
Kirchenvolks zugute kommt — seine vielberedete Verunsicherung durch ex-
treme Gruppierungen und Tendenzen ist nach Ausweis der Theologie-
geschichte immer nur eine periphere, voritbergehende Erscheinung —, gilt
doch auch das Umgekehrte: im Denken der Theologie kann sich nichts aus-
kristallisieren, was nicht von der Erwartung, dem Bediirfnis und zumal
der Erfahrung der Basis getragen wird. Insofern ist das Glaubensgespriich
der Basis fiir die Theologie konstitutiv; kime es zum Erliegen, so wiirde
sie von ihrer Inspirationsquelle abgeschnitten. Konstitutiv heifit freilich
nicht: normativ! Normiert wird die Theologie vielmehr durch das Lehr-
amt, an das sie zuriickgebunden ist. Das schmilert die Bedeutung ihres
Verwiesenseins an die Basis keineswegs. Denn ohne ihre fruchtbare Her-
ausforderung liefe sie Gefahr, zu einem gedanklichen Glasperlenspiel zu
entarten. In Zeiten des stagnierenden Glaubensgesprichs war diese Ge-
fahr denn auch mehr als einmal akut?.

Die Sprach- und Kommunikationsbarrieren

Mit diesen Uberlegungen geht der Blick auch schon auf die gerade im re-
ligiosen Kommunikationsraum auftretenden Sprachbarrieren. Zuvor noch

wuflt ist, dafl er sein Ziel nur bei einer Minoritit erreicht. Und von Paulus fiihrt die
Spur — wenn auch nicht ohne Unterbrechung — weiter zu Augustinus. ,Ihr seid, was ihr
efit”, ruft er in einer seiner encharistischen Reden seinen Zuhérern zu. Er hitte genausogut
sagen konnen: Thr seid, was ihr glaubt! Und er hitte damit nur zum Ausdruck gebradcht,
dafl der Glaube solange eine weltanschauliche Etikette bleibt, als er nicht zur Sache des
ganzen Menschen, seines Denkens und Handelns wurde, als er ihn nicht in seinem Selbst-
sein prigt und aus scinem Verhalten, seinen Worten ebenso wie aus seinen Taten wider-
leuchtet.

# Wenn die Theologie das Glaubensgespriich der Basis reflektiert, muf sich jede Stérung
dieses Verhiltnisses verhingnisvoll auswirken. Als storend machten sich im Lauf der kir-
chengeschichtlichen Entwicklung vor allem zwei Modelle geltend. Gemeinsam ist ihnen,
dafl sie ,hierarchische’ Schichtungen unterschieden, die sich nach dem Grad des Glaubens-
besitzes bemafien. Das eine, das den Schépfer der Dogmatik, Origenes, zum Urheber hat,



Christliche Verstindigung 205

ist jedoch ein Wort zum Recht der Kritik am Platz. Denn Kritik und Glaube
gelten aufgrund einer alten Denkgewohnheit als Gegenbegriffe. Im kalten
Anhauch der kritischen Vernuntft, so scheint es, mufl die Bliite des Glaubens
verwelken. Kirchenviter wie Ephram der Syrer und Basilius der Grofie
wollten darum noch nicht einmal eine Erérterung des Glaubens zulassen.
» Wer glaubt, griibelt nicht“, hief der Grundsatz: ,Wer griibelt, glaubt
nicht.“ Das Neue Testament weifl es indessen anders — und besser. Es ver-
langt vom Glaubenden die Bereitschaft zu argumentativer Selbstrechtferti-
gung (1 Petr 8,15) und rechnet deshalb die kritische Unterscheidungsfihig-
keit zu den grundlegenden Geistesgaben (1 Kor 12,10). Das heifit dann
freilich auch, dafl die Kritik niemals zum Selbstzweck erhoben werden darf,
sondern dem Interesse des Glaubensverstindnisses dienen muf.

Bevor man daher im ,Fall Kiing* den Vorwurf erhebt, daf hier ein un-
bequemer Kritiker mit kirchlichen Machtmitteln zum Schweigen gebracht
wird, miifite zunachst der Nachweis erbracht werden, daf seine kritischen
Anfragen nicht willkiirlich vom Zaun gebrochen, sondern wie alle echten
Fragen vom Gang der Glaubensgeschichte diktiert wurden. Auch wenn
man die Rechtfertigungsversuche voll gewichtet, hat es nicht den Anschein,
als ob sich dieser Nachweis erbringen lasse. Dennoch: Kritik ist grundsitz-
lich unverzichtbar; denn ohne Kritik keine Kreativitit. Nicht selten waren
grofie Kritiker sogar die Wegbereiter neuer Glaubensmodelle in einer Per-
son. Von Pascal, dem Verfasser der schonungslosen ,Provinzialbriefe!,
stammt zugleich der groflartigste Entwurf einer auf die Bedingungen der
Neuzeit abgestimmten Glaubensbegriindung. Und Kierkegaard, der
Kéampfer gegen jedes denkerische und dogmatische System, beschlof sein
Lebenswerk mit der ,Einiibung im Christentum®, mit der er dem Christus-
verstindnis neue Bahnen wies. Nein, die recht geiibte Kritik reifit keine

hob von der Unterschicht der ,Psychiker, der Menschen des schlichten Volksglaubens, eine
Elite ab, die sich als die ,Pneumatiker’ erst zur Hohe des vollen Glaubensverstindnisses
erhoben. Und nur ihnen wurde die volle Miindigkeit und demgemiff auch das uneinge-
schrinkte Mitspracherecht zuerkannt. Demgegeniiber neigten Theologen vom Schlag Bern-
hards von Clairvaux jederzeit dazu, die volle Glaubenskompetenz den ,Einfiltigen‘ zu-
zusprechen, da sie in der Schlichtheit ihrer Auffassung der Wahrheit niherstiinden als
die Theologen in der Reflektiertheit ihres Wissens. IThnen, den Einfiltigen, stehe es zu,
die Theologen zu beurteilen, und nicht umgekehrt. Wie leicht einzusehen ist, wirken sich
beide Modelle — wenn sie vereinseitigt werden — auf den Geist der Glaubensgemeinschaft
gleicherweise destruktiv aus. Das origenistische, weil es ein kommunikationsunfﬁhigcs
Elitebewufitsein ziichtet; aber auch das bernhardische, weil es das unreflektierte Glaubens-
verstindnis mit all seiner Anfilligkeit fiir Ubertreibungen, Phantastik und Unduldsam-
keit zum Kanon dessen erhebt, was als wahr und richtig zu gelten hat. Kein Wunder, daf§
sich gegeniiber derartigen Tendenzen das kritische Interesse zu Wort meldete und ein
Mitspracherecht forderte. Aber wurde damit die Einheit der Glaubensgemeinschaft nicht
erst recht in Frage gestellt? Reiflt denn Kritik nicht notwendig Griben auf, und das auch
dort, wo alles am Zusammenhalt aller gelegen ist?



Eugen Biser 206

Griében auf und errichtet keine Barrieren. Wie kommt es dann aber zum
unbestreitbaren Tatbestand der religiosen Sprachbarrieren?

Die erste und grundlegende Antwort auf diese Frage klingt bestiirzend:
durch die Gottesoffenbarung selbst! Denn auch wenn man davon ausgeht,
dafl Jesus mit seiner einzigartigen sprachschopferischen Kraft die ihm iiber-
tragene Gottesbotschaft wie keiner der alttestamentlichen Propheten ins
Menschenwort zu fassen vermochte und dafl es die Ausstrahlung seiner
Personlichkeit mit sich brachte, daf sich die Menschen in seiner Nihe von
seiner Lebensgestalt im ganzen durch Gott angesprochen wufiten, bleibt
zwischen der unendlichen Gotteswahrheit und ihrer sprachlichen Darstel-
lung durch ihn doch ein unbewiltigter Rest. Das bringt es mit sich, daf} auf
sein Wort nicht nur der Glaube antwortet, sondern auch dessen Gegenteil,
das Argernis, und daf} auf eine seiner lichtvollsten Selbstaussagen — ,Ich
bin das Brot des Lebens“ — der Massenabfall folgte®. Man kénnte von die-
ser Beobachtung ausgehend geradezu folgern: Je grofler der Anspruch einer
religiosen Aussage, desto akuter die Gefahr der Mifldeutung, desto storen-
der die mit ihr gesetzte Barriere. In umgekehrter Sicht besagt das, daf}
Sprachbarrieren zunéchst einmal im Gefolge theologischer Innovationen
auftreten. Das Neue hat es in allen Bereichen, den denkerischen wie den
kinstlerischen und politischen, schwer. Im religidsen Kommunikations-
raum stofit es jedoch auf die denkbar heftigste Abwehr, da es als verun-
sichernd, bedenklich, zerstorerisch empfunden wird. Wenn es eines Bewei-
ses dafiir bediirfte, brauchte man nur an die Emporung erinnern, mit der
Karl Rahners Wort vom ,anonymen Christentum‘ aufgenommen wurde,
bevor es — nach dem Abflauen des Sturms — in den festen Bestand der Ge-
genwartstheologie einging.

Zur Barrierenbildung kommt es aber auch, so paradox dies klingt, durch
die althergebrachten Glaubensformeln, sobald ihr kategoriales Geriist an
Versténdlichkeit verliert. Bei der Diskussion um Kiing wurde wiederholt
darauf hingewiesen, dafl dieser Fall gerade beim christologischen Dogma
gegeben sei. Denn die der Zeugungsmetaphysik des Mittelplatonismus ent-
nommenen Denkformen kénnten heute nicht mehr nachvollzogen werden.
Vorausgesetzt, dafl es sich tatsichlich so verhilt — und es sprechen gewich-
tige Griinde fiir diese Voraussetzung —, konnte sich Kiing nicht ohne wei-
teres dazu verstehen, die Beanstandungen seiner Christologie durch ein
einfaches Bekenntnis zum alten Christus-Dogma aus der Welt zu schaffen.
Zumindest konnte er es nicht im selben Atemzug tun, in dem er sich nach
seiner wiederholten Beteuerung bemiihte, die alte Glaubenswahrheit dem
ihr entfremdeten Menschen dieser Zeit in neuen Umschreibungen ver-

3 Niheres dazu in meinem Jesusbuch ,Der Helfer!, Miinchen 1973 (Studienausgabe 1976),
89 ff; 193-198.



Christliche Verstindigung 207

stindlich zu machen. Denn hitte er, um diesem Ansinnen zu geniigen, nicht
gleichzeitig mit zwei Zungen reden miissen? Um seine Weigerung wirklich
glaubhaft zu machen, hitte es freilich eines zweifachen Nachweises bedurft:
einmal, dafl hinter seinem ,Christ sein® wirklich eine christologische Neu-
konzeption stand; und zum andern, daf} diese denselben Inhalt aufwies wie
das alte Christus-Dogma. Wenn dies zutrife, lige dem Streit um Kiings
Christusverstindnis nicht so sehr, wie die meisten Teilnehmer an dieser
Kontroverse annehmen, eine Sachdifferenz zugrunde als vielmehr eine
Sprachbarriere, wie sie immer dann entsteht, wenn ein unverstandlich ge-
wordenes Sprachspiel durch ein neues ersetzt wird.

Doch derartige Barrieren entstehen nach Ausweis der Kirchengeschichte
noch aus ganz anderen Griinden. Schon Paulus mufite nach dem Bericht
der Apostelgeschichte die bittere Erfahrung machen, dafl ihm in einem
Religionsgesprach mit den Potentaten seiner Heimat das Wort durch die
briiske Bemerkung des romischen Statthalters Festus abgeschnitten wurde:
»Du bist verriickt, Paulus! Das viele Studieren bringt dich um den Ver-
stand“ (Apg 26,24). Seitdem hat es die Kirche in ihrer Geschichte immer
wieder — und bisweilen nicht ohne ihr Einverstandnis — hinnehmen miissen,
daf} der mit ihr liierte Staat, meist mehr aus politischem als religiosem In-
teresse, in den Glaubensdisput eingriff, um ihn durch seinen Machtspruch
zu beendent.

Die eigentliche ,Storung’ besteht jedoch noch nicht einmal in dem macht-
mifig verfiigten Diskussionsabbruch. Ungleich schlimmer ist die haufig zu
beobachtende Tatsache, dafl der in das ,Einzugsgebiet’ der Macht geratene
Glaube unwillkiirlich in deren Stil und Sprache verfillt. Der Denkstil der
Macht aber ist die Ideologie und ihre Sprache die Propaganda. Wo in
diesem Stil gedacht und geredet wird, gerit das offene, kritische Wort in
den Verdacht, das Werk der Aufweichung und Auflésung zu betreiben;
denn die Ideologie sichert ihren Bestand durch starre Fixierung ihrer
Grundsitze und durch das Verbot der Interpretation. Was unter diesen
Bedingungen entsteht, ist die ,gestanzte* Sprache der vorgefertigten Sen-
tenzen, der einhimmernden Formeln, der persuasiven Floskeln und der
leeren Worthiilsen und Klischees. Und diese Sprache ist schlimmer als
Schweigen.

Doch es gibt noch einen anderen Faktor, der den lebendigen Fluf} der

4 So erging es den Kontrahenten im grofen altchristlichen Glaubensstreit, dem Bischof
Alexander von Alexandrien und seinem Gegner Arius, denen Kaiser Konstantin ein
Redeverbot auferlegte, so einem der grofiten Theologen der Spitantike, Maximus Con-
fessor, der durch grausame Verstiimmelung zum Schweigen gebracht wurde, so Jahrhun-
derte spiter Gotthold Ephraim Lessing, dessen beriithmter Kontroverse mit dem Ham-
burger Hauptpastor Goeze der Machtspruch des Herzogs von Braunschweig ein Ende
setzte.



Eugen Biser 208

religiosen Kommunikation zum Erliegen bringt: den Haf. Die vielleicht
schrecklichste Paradoxie im Disput der Glaubenden hat es dahin gebracht,
daf} die Interessen einer Botschaft, die sich letztlich der liebenden Selbst-
mitteilung Gottes verdankt, vielfach mit den Strategien der Polemik gel-
tend gemacht wurden. Und dieses bestiirzende Paradox wird dadurch eher
verschirft als gemildert, dafl sich die Spuren dieser Strategie bis in die
Spatschriften des Neuen Testaments zuruickverfolgen lassen. Demgemaf}
wird die grofRartige Geschichte der christlichen Verkiindigungssprache, die
ihre ersten Hohepunkte im ,Apologetikum’ Tertullians, in den Mysterien-
reden Gregors von Nazianz und in den biblischen Predigten Augustins er-
reichte, vom Gang der Sprachpolemik wie von einem dunklen Schatten
begleitet. Wie die Dokumente dieser fatalen ,Sprachentgleisung®, ange-
fangen von den ,Ketzerverdammungen® der altchristlichen Konzilien bis
hin zu der neuesten Kontroverse, zeigen, ist sie stets mit einem zweifachen
Schaden verbunden. Auf der einen Seite wird die Sache des Christentums,
wie schon der heidnische Rhetor Kelsos malizios bemerkte, durch kaum
etwas so desavouiert wie durch das polemische Sprachverhalten seiner Pro-
pagandisten. Auf der anderen Seite leidet dabei aber auch die Sprache
selber Not. Denn die Polemik zielt letzten Endes darauf ab, den Angegrif-
fenen mit seinen Gegenvorstellungen aus dem kirchlichen Kommunika-
tionsfeld zu verdringen. Wenn der Sturm der grofien Geistes- und Wort-
kidmpfe verebbte, trat darum erfahrungsgemaf stets die ,Friedhofsstille’
einer eingeebneten, verédeten und stagnierenden Sprache ein. Sie war
zwar korrekter, jedoch im Sinn jener seichten ,Richtigkeit’, die lediglich
feststellen will, ohne etwas mitzuteilen. Und wie soll es dann noch zu ech-
ter Verstindigung kommen?

Das ,0kumenische’ Modell

Als ,Fazit® ergibt sich aus dieser Analyse, dafl es die religiose Sprache von
der Sache her schon schwer genug hat, als daf sie sich ungestraft der Ideo-
logie oder Polemik verschreiben kénnte. Vielmehr begibe sie sich damit
auf ein Terrain, auf dem sie mit neuen Barrieren und Behinderungen zu
rechnen hatte, an denen ihr Impuls vollends zum Erliegen kidme. Aus die-
sem ,Gegenbild‘ ergeben sich dann aber umgekehrt erste Hinweise auf das,
was zur Optimierung der kirchlichen Kommunikation geschehen konnte.
In die Form eines Grundsatzes gefafit, konnte der erste Hinweis aber nur
lauten: Wir miissen so ideologiefern und tolerant wie nur méglich mitein-
ander reden lernen! (I) Das ist freilich leichter gesagt als getan. Daher sol-
len die beiden Forderungen durch — eher indirekte — Zusatziiberlegungen
gestutzt werden.



Christliche Verstandigung 209

Die Forderung der Ideologieferne durch eine Uberlegung, die sich auf
das aktuelle Glaubensinteresse bezieht. Denn im Blick auf den gegenwar-
tigen Streit, der die diskutierten Sachprobleme vielfach zu Form- und For-
mulierungsproblemen stilisiert, ist doch zu fragen, ob es heute wirklich in
erster Linie um die formale Richtigkeit der Glaubenswahrheiten und die
darauf abgestimmte ,Orthodoxie’ geht. So sehr ein unbestreitbares Infor-
mationsbediirfnis in Glaubensfragen besteht, dem das Angebot der mo-
dernen Medien ebenso entgegenkommt wie es von ihm stimuliert wird,
spricht doch alles dafiir, daff das religiose Interesse des heutigen Men-
schen primdr auf etwas ganz anderes gerichtet ist: auf Glaubenserfahrung,
spirituelle Erneuerung, titige Bewdhrung und liebende Geborgenheit
(Ia). So entspricht es seinem elementaren Verlangen, die Identitdt mit sich
selbst und die Solidaritit mit den Mitmenschen zu gewinnen, mit denen er
sich zu einer weltweiten Schicksalsgemeinschaft zusammengeschlossen weif3.
Was dabei insbesondere die Gestalt des Glaubens anlangt, so hatte die
Theologie gut daran getan, auf einen Wink des Glaubenskritikers Buber
zu achten, der hinter der abgeleiteten Form des Satz-Glaubens die wesent-
lichere und urspriinglichere jenes Glaubens herauszustellen suchte, dessen
,Tat’ in der vertrauenden Hingabe an Gott und sein Wort besteht.

Demgegentiber bezieht sich die zweite Zusatziiberlegung auf das Wesen
der christlichen Toleranz. Sie ist das Gegenteil von religioser Gleichgiiltig-
keit und dogmatischem Indifferentismus und kann darum auch nicht mit
dem tblichen Argument, das die Maoglichkeit einer verbindlichen Wahr-
heitsfindung bestreitet, begriindet werden. Ihr letzter und innerster Grund
ist vielmehr derjenige, von dem es im Hebréderbrief heifit, daf er ,den
Widerstand der Siinder erduldet“ habe (12,3). Das hat nichts mit flauer
Kompromifibereitschaft, wohl aber mit dem Willen zu tun, auch den Wi-
derstrebenden auszuhalten, weil geistige Spannungen nicht abgebaut wer-
den kénnen, wenn sie zuvor nicht angenommen und ertragen wurden.
Echte Konfliktlosungen gelingen nun einmal nicht aus einer Position der
Starke, sondern nur aus der Position der Demut und Geduld (Ib). Wenn
schon die Bewdhrungsprobe der alltiglichen Mitmenschlichkeit darin be-
steht, dafl man lernt, den anderen auch in seiner befremdenden Andersheit
zu akzeptieren, so gilt das erst recht von der christlichen Gemeinschaft, weil
ihr noch ein ganz anderes Potential an mitmenschlichen Energien zu Ge-
bote steht. Wenn Jesus im Lukasevangelium (9,23) davon spricht, dafl es
in seiner Nachfolge darauf ankomme, das ,tagliche Kreuz® auf sich zu neh-
men, denkt er gewif} nicht nur an Notstidnde und Schicksalsschlage, sondern
vermutlich sogar in erster Linie an das ,Kreuz’, das der eine dem andern
durch die Unterschiedlichkeit und Befremdlichkeit seiner Ansichten und
Positionen ist. Zweifellos wird erst damit die Voraussetzung firr die Kor-



Eugen Biser 210

rektur und Aufarbeitung abweichender und irriger Meinungen geschaffen.

Der zweite Grundsatz miiite auf die Beseitigung der Polemik abzielen
(IT). Denn so alt wie die Chronik der mit aller Unerbittlichkeit und Hérte
ausgetragenen Glaubenskidmpfe ist die Klage, dafl der Glaubwiirdigkeit
der christlichen Sache durch nichts so grofler Schaden zugefigt wird wie
durch die um sie entbrannte Polemik. Dabei driangt der wiedererwachte
Sinn fir Mitmenschlichkeit geradezu darauf, daf sich die Christenheit er-
neut auf dieses Proprium besinnt, das gleicherweise ihre Auszeichnung wie
ihre Verpflichtung ist. Seitdem sich die These von der eingestifteten Ag-
gressivitdt des Menschen als Legende erwies und sich herausstellte, dafl
sich dahinter allenfalls Angst und frustriertes Liebesverlangen verbergen,
sind auch alle theoretischen Bedenken gegenstandslos geworden. Und das
besagt: wir sind uns die Liebe nicht nur wegen der Glaubwiirdigkeit des
Christentums, sondern um unserer selbst willen schuldig! Das Wort der
Liebe will mit liebenden Hdinden weitergegeben werden (I1a); so entspricht
es zugleich dem tiefsten Bediirfnis unsres Herzens.

Damit ist zugleich ein weiterer Gesichtspunkt angesprochen, der mit der
Herkunft der Offenbarungswahrheit zusammenhingt. Es ist widersinnig,
sich fiir eine ,von oben‘ empfangene Wahrheit zu ereifern, als ob man sie
selbst hervorgebracht oder doch wenigstens entdeckt hitte. Um eine Ent-
deckung kann man sich, wie es in der Geistesgeschichte oft genug geschah,
streiten, weil damit das wissenschaftliche Prestige verkniipft ist. Demgegen-
iiber erfordert die aus der géttlichen Selbstzusage hervorgegangene Wahr-
heit ein anderes, ein dienendes Verhdlinis (1Ib). Das heifit keineswegs, dafl
ihr gegeniiber ein eher nachlissiger Umgang erlaubt sei; im Gegenteil:
gerade weil sie als ungeschuldetes Gottesgeschenk empfangen wurde, muff
alles fiir ihre unverfilschte Bewahrung getan werden. Doch gehért Polemik
ganz gewil} nicht zu der von ihr geforderten Sorgfaltspflicht. Wer fur die
Offenbarungswahrheit wie fiir ein Streitobjekt in die Schranken treten
wollte, hitte vergessen, dafl sie auf den zuriickgeht, der seine Sonne auf-
gehen 14fit iber Gute und Bose und regnen 1ifit iiber Gerechte und Siinder
(Mt 5,45).

Ein letzter Grundsatz mufite lauten: soviel Kommunikation wie moglich
(III). Und mit diesem Satz wiirde Einspruch gegen die einseitige Kanali-
sierung im innerkirchlichen Kommunikationsfeld erhoben. Denn ungeach-
tet der Tatsache, dafl Paulus die Christen seiner Gemeinde als Geliebte
und Auserwahlte anredet, die leuchten wie die Sterne im Dunkel des Welt-
alls und denen es demgemaR als erste Verpflichtung auferlegt ist, einander
das Gliick ihres Erlostseins im Zeugnis von Wort und Tat zu bekunden,
setzte sich in der Folge ein Kommunikationsmodell durch, das durch seine
einseitige Vertikalstruktur gekennzeichnet ist. Danach sieht sich das Kir-



Christliche Verstindigung 211

chenvolk in die Rolle des passiven Rezipienten verwiesen, dessen vor-
nehmste Aufgabe darin besteht, das ihm von der hierarchischen Spitze her
zugesprochene Wort bereitwillig und gehorsam anzunehmen. Vergessen
wurde tber diesem Modell, dafl Paulus die Vollstindigkeit des Glaubens
von seiner Bekenntnisfihigkeit abhingig machte (Rém 10,9) und dafl sein
Grundsatz lautete: ,Ich glaube, darum rede ich!“ Offensichtlich lag dieser
Maxime eine ganz andere Konzeption zugrunde, die das Verhiltnis von
Spitze und Basis als ein responsorisches — anhérendes und antwortendes —
dachte. Danach war es mit der bereitwilligen Annahme des Wortes noch
keineswegs getan; vielmehr war diese nur die Bedingung dafiir, es im
Dialog der Gldubigen untereinander und mit der hierarchischen Spitze zu
beantworten®.

Fast von selbst schliefen sich die angerissenen Linien zu einer Figur,
mit der sich dann auch die Frage nach dem ,Wozu‘ beantwortet. Es ist
die Figur eines innerkirchlichen Okumenismus, der als die innere Ein-
ibung in jenen ProzeR zu verstehen ist, den in Gang zu setzen die ge-
trennte Christenheit als ihre grofle Aufgabe begreift. Wenn sich im Ver-
héltnis der christlichen Konfessionen wirklich jener — an den ,Idiomen-
tausch’ in Christus erinnernde® — Austausch abspielen soll, der es dahin
bringt, dafl die Privilegien der einen in den Besitz der andern iibergehen,
muf} zunichst einmal die freie Kommunikation im kirchlichen Binnenraum
eingeiibt werden. Hier muf sich die hierarchische Spitze ebenso dazu ver-
stehen, auf die Resonanz ihrer Verlautbarungen an der Basis zu horen, wie
die Basis es lernen muff, konstruktiv auf das Wort von oben zu antworten.
Und zu dieser Einiibung gehort es nicht zuletzt auch, dall Wege gefunden
werden, wie sich die Kritik verlautbaren kann, ohne den Zusammenhalt
des Ganzen zu belasten. Der Anfang dessen aber wird damit gemacht sein,
daB sich alle am innerkirchlichen Dialog Beteiligten bewufit werden, dafl
die Wahrheit, die ihr Gespriach umkreist, nicht die durch Forschung er-
schlossene Wahrheit der Welt, sondern die Wahrheit des sich in liebender
Freiheit und befreiender Liebe mitteilenden Gottes ist.

5 Die vielfach geduflerte Kritik, dafl die in der jiingsten Entwicklungsphase der Kirchen-
geschichte gemachten Anldufe zu diesem Dialog zu teilweise unerfreulichen Ergebnissen
fithrten, ergibt dazu keinen grundsitzlichen Einwand. Denn in dieser kurzen Anlaufzeit
konnten Fehlleistungen um so weniger ausbleiben, als der Dialog von Grund auf neu ein-
geiibt und zudem gegen nicht unerhebliche Widerstinde durchgesetzt werden mufite. Zu-
dem gehéren zu jedem echten Lernprozef auch Erfahrungen des Mifilingens, deren Kor-
rektur erst zu seiner Perfektionierung verhilft.

8 Weil Jesus Christus ein einziger ist, konnen von ihm — gleichzeitig ~ die Eigenschaften
seines Gott-Seins-wie-der-Vater und die Eigenschaften seines Mensch-Seins-wie-wir aus-
gesagt werden.





