
Einübung und Weisung 219 

ben wird eine Frage oder Aufgabenstellung für die persönliche Betrachtung emp- 
fohlen: 

Was kann Christi Liebe in meinem Leben verändern und wo habe ich seine 
verändernde Kraft in meinem Leben bereits erfahren? 

Hier wird am Schluß noch persönlicher als zuvor der einzelne in seinem Leben 
mit Christus und aus ihm angesprochen. Was die je eigene Beantwortung dieser 
Frage betrifft, so entzieht sie sich sicherlich dem Gespräch in größerem Rahmen. 
Und doch kann gerade das persönliche Zeugnis anderen hilfreich sein. Als Ab- 
schluß der gemeinsamen geistlichen Erfahrung im Kreis von Ordensleuten, wie 
sie hier beschrieben ist, wurde deshalb folgender Weg gewählt: 

In der Eucharistiefeier konnte jeder Teilnehmer (anstelle der Fürbitten) in 
freigewählter Formulierung seinen Dank für die von Christus kommende Ver- 
änderung in seinem Leben vortragen, worauf alle mit dem kurzen Liedruf •Dan- 
ket, danket dem Herrn" (erste Zeile des gleichnamigen Liedes) antworteten. 

Mit diesem Zeugnis, das zugleich Anregung ist, Christi Liebe und ihre verän- 
dernde Kraft immer neu zu suchen und zu beantworten, und mit dem großen 
Dank der Eucharistie schloß die geistliche Erarbeitung des Katholikentag-Themas 
bei dem zweiten Treffen. Basilius Doppelfeld, Münstersdiwarzadi 

Gotteswort und Menschenwort • 

über das Meditieren von Gedichten 

Es ist über zehn Jahre her, daß eine intellektuelle Führungsschicht in Deutschland 
das Verdikt über Poesie und Dichtung fällte: Dichtung als Verweilen im Schönen 
und als Sichtbarwerden von Schöpfungsglanz sei verboten, sei Verrat an der har- 
ten Wirklichkeit; höchstens als Protest oder als Anklage sei sie noch erlaubt. Hans 
Magnus Enzensberger war ein Wortführer dieser Absage an die Poesie. Doch er 
hat seine Meinung längst geändert. Die Stimmung schlug schnell um. Man •dich- 
tet" wieder und liest •Poesie"; mal romantisch - in wehmütiger Rückerinnerung 
an eine vermeintlich schönere Vergangenheit; mal nüchtern - wie um sich durch 
die Kraft der Sprache ein tieferes Hinhören und Hinschauen auf die Realität zu 
verschaffen; mal aufrufend - zu menschlichen Grundtugenden und humanitärem 
Einsatz; aber allzu oft - gerade im religiösen Bereich - weit unter dem Niveau 
wirklicher Dichtung, so daß man geneigt wird, das vor zehn Jahren gefällte Ver- 

dikt wieder zu erneuern. 

Eine zweifache Flucht vor der Sprache 

Es hat sich also gezeigt, daß man Sprache und Umgang mit Sprache nicht aus 
dem Prozeß menschlicher Selbstwerdung und Selbstbesinnung verbannen kann. 



Einübung und Weisung 220 

Vielleicht ist die Definition des Menschen als •sprechendes und hörendes Wesen" 
die genaueste unter allen; sicher aber entspricht sie dem biblischen Menschenbild. 

Sprache läßt sich nicht zu flacher Information verdünnen - als bestehe sie nur 
im Weiterreichen von Informationen. Wenn Sprache nur das wäre, dann könn- 
ten die Computer ihre Aufgabe übernehmen; dann könnte Dichtung durch ein 
Zeichensystem höherer Ordnung ersetzt werden. 

Sprache läßt sich nicht auf ein Oberflächendasein verbannen - als sei nur die 
schweigende Tiefe und die abgründige Stille für den Menschen erheblich. Jedes 
Schweigen und alle Stille sind durchzogen von Sprache, geformt von Kommuni- 
kation und gehalten vom (lauten oder schweigenden) Dialog. Für die Bibel ist 
Stille, die nicht vom Wort Gottes behütet wird, der Abgrund der Gottferne. 

Die beiden Fluchtbewegungen des Menschen vor der Sprache in das oberfläch- 
liche Reden und in die wortfeindliche Stille bedingen einander. Wer die Sprache 
nicht mehr in ihrer humanen Tiefe würdigen kann, bleibt an der Oberfläche der 
reinen Information hängen; und wenn er menschlich leben will, sucht er die 
Selbstwerdung anderswo, in der Tiefe, im Schweigen. Aber damit vergißt er, 
daß dieses Schweigen gänzlich von Sprache durchzogen ist. Konkret gesagt: Wer 
nicht mehr erfährt und realisiert, daß zur Liebe das Ansprechen, das Bejahen 
eines frei gegenüberstehenden Menschen gehört, für den wird •Liebe" schnell 
zum Selbstzweck und zur erotischen Benützung des anderen. Und wenn er dann 
wirklich noch Tiefe und Gehalt möchte, dann kann er sie nur noch durch einen 
Rückzug ins eigene, schweigende Innere suchen: •Tiefe" oder •Oberfläche". Der 
Verbannung der Liebe auf das Oberflächenerleben mit einem anderen Menschen 
entspricht der Rückzug in eine unkommunikative eigene Innerlichkeit. Dem Ver- 
flachen des Miteinandersprechens auf einen Austausch von Information - oder 
gar von Nützlichkeits-Erwägungen - entspricht das Suchen nach einer sprachlosen 
eigenen Innerlichkeit. 

Aber die menschliche Sprache ist mehr als dies beides: ist mehr als nur Infor- 
mation und ist mehr als nur Tiefe. Was alles liegt doch in einer schlichten Aus- 
sage wie: ich bewundere dich; ich bewundere diesen Baum! Zuerst einmal die 
schlichte, informative Tatsache - man kann sie fotografisch festhalten: da steht 
jemand wie gebannt und schaut und schaut. Dann aber etwas, was nur der voll- 
ziehen kann, der mit dem anderen, der da bewundert, mitschwingt. Man fühlt 
sich in seine eigene Personalität hinein, in seine •Tiefe", und spricht von dorther 
das freie Ja zum Erleben des Sprechenden, zu ihm, dem Menschen, und zur Schön- 
heit des Baumes. Wer diesen Satz: Ich bewundere dich, ganz und gar verstehen 
will, muß selbst bewundern können, muß eine Ahnung haben von dem, was 
heißt: Begeistert-Sein, Staunen, Ergriffen-Werden. Und wenn das in der ganzen 
Tiefe aufgehen soll, was in •Ich bewundere dich" mitgesagt ist, muß gegenwärtig 
werden, was im freien Ja der Liebe einbeschlossen ist: die Anerkennung eines 
anderen Menschen in dessen Personalität, in dessen persönlichem Geheimnis und 
damit zugleich das Vertrauen, das diesem anderen Menschen gegeben wird. 

Wo aber das •Bewundern" nichts anderes ist als das Touristengehabe des An- 
schauens und Weitergehens, da wird der Mensch bald dieser Oberflächlichkeit satt 
werden; er wird, wenn er überhaupt noch bewußt leben möchte, diese Erfahrung 



Einübung und Weisung 221 

der Ganzheit, die in •Ich bewundere dich" gesagt ist, anderswo suchen; vielleicht 
in der Stille des eigenen Daseins oder im Ausruhen des Schweigens. 

Der zweifache Reichtum der Sprache 

Ein solches gefülltes Wort aber, wie der obige Satz: •Ich bewundere dich", besitzt 
zuerst den Informationswert, der auch von einem Computer gespeichert werden 
könnte: Zu dieser Zeit, an jenem Ort gerät jemand in den Zustand, den man 
gemeinhin mit •Bewundern" bezeichnet. Je tiefer man sich aber in den Sinn des 
Gemeinten einläßt, desto mehr wird das Computer-Wissen überstiegen zu alle- 
dem, was gezeigt wurde: Man erreicht die Ebene des Ästhetischen, des Schönen; 
man steigt tiefer zur Freiheit des Anerkenn ens und Bejahens; und man findet 
eine Tiefe, wo der Mensch still wird vor dem Geheimnis dessen, was da gesagt 
und erfahren wurde. 

Die Sprache bekommt dort, wo sie den ganzen Menschen ergreift, eine Fülle, 
die beides umgreift: Information wie Stille. Beide Richtungen der Fluchtbe- 
wegung vor der Sprache: sachliche Information und beziehungsloses Schweigen 
finden ihre Synthese in der menschlichen Sprache. In ihr ist Information: Wie an- 
ders als über Information war ein Mit-Staunen und Mit-Bewundern möglich mit 
dem, den man hörte und verstand: •Ich bewundere dich!" Aber ebenso löst dieser 
Satz ein freies Bejahen aus und reicht in eine Tiefe, die das Schweigen hervor- 
bringt 

An diesem und anderen Sätzen kann ein jeder testen, wie falsch und verfüh- 
rerisch die Alternative zwischen Sprechen und Schweigen ist. Echtes Sprechen und 
wahre Sprache brauchen die Stille, die Einsamkeit, das Verharren; anders würden 
sie leer und nichtssagend, nur Informationen weitergebend. Aber ebenso brauchen 
Schweigen und Stille das Wort; anders würden sie die Kommunikation abbrechen, 
würden dialoglos in Dunkelheit enden. 

Hören und Anbeten vor dem Wort Gottes 

Was dem menschlichen Wort gilt, hat für das Wort Gottes noch mehr Gültigkeit. 
Inspiration der heiligen Schrift darf man keinesfalls festlegen auf die informato- 
rische Aussage: Es ist und war so, wie es da wortwörtlich geschrieben steht. In- 
spiration der heiligen Schrift heißt zuerst einmal, daß, wer sich offen und suchend 
auf ihre Botschaft einläßt, in die Wahrheit des Wortes Gottes geführt wird. Auch 
die Heilige Schrift fordert die Weite beider Haltungen: Hören auf das, was als 
Information gesagt wird, und Verharren in schweigend bewundernder Anbetung 
vor dem, was vor uns steht: denn es ist Gott, dem wir dort begegnen. 

Die ersten tausend Jahre und noch länger gingen die Christen in dieser Weise 
mit der Heiligen Schrift um: Sie versuchten zuerst auf der informativen Ebene 
dasjenige zu verstehen, was in diesem Buch oder jenem Kapitel gesagt sei. Doch 
dann öffnete sich ihr Hören dem tieferen Sinn der Worte; sie erfühlten den Geist 
Gottes in den nüchternen Worten der Bibel; sie versuchten zu erahnen, daß alles, 
was da in der Schrift steht, sich auf Gottes einmaliges Handeln in Jesus Christus 
beziehe; daß die Vorbereitung des Alten Testaments nicht nur mehr oder weniger 



Einübung und Weisung 222 

interessante Fakten und Worte berichte, sondern zur Mitte der Schrift, zum Kreuz 
Jesu, hinführe; daß das Ausklingen des Neuen Testaments in der Apostel- 
geschichte, den Apostelbriefen und der Offenbarung des Johannes ein Weiter- 
klingen des neuen Anfangs sei, der in Jesus gesetzt wurde. 

Und dann wurden die Worte des Neuen Testaments reich und gefüllt. Was 
alles liegt doch in dem Wort des Herrn: Reißt diesen Tempel ab, in drei Tagen 
will ich ihn wieder auf erbauen? Tempel heißt: Gegenwart Gottes. Die Geschichte 
des jüdischen Volkes mündet in diesem Wort - von der Gegenwart Gottes in der 
Wolke, beim Zug des israelitischen Volkes durch das Rote Meer und die Wüste; 
von der Wolke auf dem Berg Sinai, bis zum neuen und alten Tempel, auf den sich 
die Wolke des Herrn niederließ. Und zugleich öffnet sich dieses Wort in die 
Verheißung der Johannesoffenbarung, daß die Neue Stadt des Himmels keinen 
Tempel mehr nötig habe, da Gott und das Lamm überall gegenwärtig seien. 

Und in der Mitte steht Jesus, der zu Beginn des öffentlichen Lebens bei Johan- 
nes dieses Wort spricht: Reißt diesen Tempel ab, in drei Tagen will ich ihn wieder 
auf erbauen; der für dieses Wort zum Tode verurteilt wurde; der das Nieder- 
reißen des eigenen Leibes erfuhr; und der am dritten Tage wieder auferstand 
vom Tode. 

Welche Fülle und welche Tiefe muß den Glaubenden ansprechen, wenn er sich 
auf das Herrenwort in dieser Weise einläßt! Information aus dem Reichtum der 
Exegese wie anbetendes Staunen vor Gottes Heilstun durch seinen Sohn Jesus 
Christus sind in ihm versammelt. Niemand, der glauben und Glauben erfahren 
möchte, kann an der Forderung vorbeisehen, die in dem Reichtum des biblischen 
Wortes liegt: nämlich immer wieder dem Wort der Schrift ganzheitlich und breit 
zu begegnen - vom Hören auf das Gesagte bis zum Anbeten vor dem Gesagten. 

Meditieren auf dem Weg der Poesie 

Die Forderung geht nach einer Meditation des biblischen Wortes. Es handelt sich 
nicht nur um •Information" über die Geschichte der •Tempel-Theologie"; die 
Erfahrung, um die es geht, ist dem Erleben eines Gesprächs sehr ähnlich: Da 
wirst du angesprochen, bekommst eine Nachricht von der Gegenseite; diese Nach- 
richt wird zur Botschaft, wird tief und führt tief; immer deutlicher spürst du, wie 
in der Botschaft der andere, der dich Ansprechende, lebt und erfahren wird. 

So wohl muß die •Theologie des Tempels" meditiert werden, daß in und aus 
der •informatorischen Theologie" die •meditative Erfahrung" erwächst. Ver- 
schiedene Wege können dorthin führen. Man kann den psychologischen Weg der 
Arechtypen gehen; Campbell hat ihn in seinem Buch über The mythic image ab- 
geschritten. Es gibt den Weg der vier Sinnebenen der Heiligen Schrift, den die 
christliche Tradition liebt und den de Lubac in seiner Exegese medievale beschrie- 
ben hat. Es gibt den Weg des poetischen Verständnisses, der über Wortklang und 
Wortzusammenhänge sich an dasjenige herantastet, was der Dichter sagen wollte; 
und auf diesem Weg zugleich auch das eigene innere Leben neu erleben läßt; es 
ist der Weg, den die beiden Beiträge in diesem Heft von E. Lorenz und G. Glaser 
beschreiben, der Weg über die lyrische Gestalt. 



Einübung und Weisung 223 

Wie bei allem Meditieren ist einem auf dem Weg der Poesie das eigene Mühen 
keineswegs abgenommen. Ein, wenn nicht gar das Grundgesetz guter Lyrik be- 
steht darin, daß die zu vermittelnde Botschaft so tief in die Wortwahl und Gram- 
matik der Sprache eingegangen ist, daß beide untrennbar sind. Man kann ein 
Gedicht nicht in eine philosophische These umformulieren. Die •These" des Ge- 
dichts lebt so sehr aus und in der sprachlichen Gestalt, daß das Erfassen der Bot- 
schaft und das Ergriffenwerden von der poetischen Schönheit der Verse eins sind. 
Gute Gedichte fordern die Beschäftigung mit der Sprache heraus; gute Gedichte 
fordern dann weiter auch die persönliche Stellungnahme heraus. Sie wollen nicht 
nur informieren, sondern geben Erfahrungen weiter, die das Innerste des Men- 
schen betreffen. 

Irgendwann berühren gute Gedichte auch den Innenraum des Religiösen. Sie 
können hineinführen in diesen Raum; sie können auch den meditierenden Leser 
herausfordern zur christlichen Stellungnahme. 

Beschäftigung mit Gedichten ist nicht nur eine Vorschule der biblischen Medi- 
tation, sie kann selbst zur christlichen Meditation werden. Denn je persönlicher 
ein Wort gesprochen und gehört wird, desto eindeutiger ist der Mensch in der 
Mitte seiner Sinnsuche angesprochen; und desto bewußter muß er meditierend 
und antwortend sich dieser Sinnfrage stellen; er muß seinen Glauben mitein- 
bringen in die Meditation des Gedichtes. 

Sprachmelodie als Zugang zum Sinn 

Was immer schon selbstverständlicher Besitz war, wurde um die Jahrhundert- 
wende von Dichtern wie Rimbaud, Baudelaire, Rilke usw. reflektiert und zur 
Meisterschaft gebracht: daß nämlich die klangliche und manchmal sogar die opti- 
sche Erscheinung eines Gedichtes zur Aussage der Verse gehören. In einem Ge- 
dicht von Konrad Weiß wird dies in dichter Weise realisiert: 

Die eine Rose 

Während wir uns schlugen auf den Wegen, 
Wort um Worte rührten, 
was die Worte tiefer spürten, 
während wir dem Sinn entgegen 
uns durch wache Wildnis trugen, 
um ein schlafend Bild umsonst doch Worte 
wacher schickend nur sein Schlafen schürten 
und von Ort zu Orte 
horchten und die Zungen in uns schlugen, 

fiel auf eine Rose vieler Regen. 

Ohne allzu große Anstrengung erschließt sich der Sinn: Die gnadenhafte Berüh- 
rung mit der Wirklichkeit in der einen letzten Zeile steht im Kontrast zur ver- 
bissenen Anstrengung um Sinn und Wort. 



Einübung und Weisung 224 

Schon die äußere Form spricht es aus. Das Gedicht besteht aus einem einzigen 
Satz. Hauptsatz ist die letzte Zeile, die wie ein Märchen klingt: (Es) fiel auf eine 
Rose vieler Regen. Die Nebensätze sind ein komplizierter und komplizierter wer- 
dendes Wortlabyrinth, das man nicht auf Anhieb durchschauen kann: Die Schlicht- 
heit des Geschenks von Regen gegenüber der Kompliziertheit menschlicher An- 
strengung. 

In dem langen Nebensatzgebilde überschlägt sich der Klang der Wörter: W 
und Seh bestimmen mit U- und 0-Vokalen die Musik. Man höre sich die beiden 
Zeilen an, die wie ein Zungenbrecher wirken: um ein schlafend Bild umsonst doch 
Worte / wacher schickend nur sein Schläfen schürten. Wie selbstverständlich und 
einfach klingt dagegen der Schlußvers, der schon im Rhythmus ruhig, gelöst, ver- 
trauend klingt: fiel auf eine Rose vieler Regen. Seine Melodie (I-R-F) klingt so 
gelassen, daß das Wort •Rose" leuchtend in der Mitte steht. Eine umständliche 
Verschränkung der Endreime bindet das ganze Gedicht zusammen: Wegen - ent- 
gegen - Regen. Die Aussage wird deutlich: Der Dichter arbeitet sich in das Dik- 
kicht des Erlebens vor um das rechte Wort zu finden, um in der •wachen Wildnis" 
des Geredes •ein schlafend Bild" zu wecken, um auf den •Sinn" zu •horchen" . . . 
Was ihm in Anstrengung mißlingt, gelingt im Geschenk: draußen vor der Wild- 
nis fällt der Regen auf die Rose. Das ist es. Alles weitere, ob die letzte Zeile 
melancholisch oder beglückend zu verstehen sei, ob nicht manche Worte krampf- 
haft herbeigezogen werden (fiel - fieler), ist demgegenüber zweitrangig. Das Er- 
eignis geschieht in der einzigen Schlußzeile, nicht im Gestrüpp der Nebensätze; 
dieses Ereignis ist geschenkt, es fällt vom Himmel, das eigene Bemühen wird 
damit beschämt. 

Zweifelsohne spricht Konrad Weiß in diesen Versen sein dichterisches Schaffen 
aus. Doch die Kraft der Form und des geformten Erlebens erweckt ganzheitliches, 
leibseelisches, ästhetisches Erleben und öffnet das Gedicht hinein ins religiöse 
Verständnis, in die religiöse Meditation: Unsere Mühe-das Geschenk der Gnade. 

Bilder als prophetische Chiffren 

Das dichterische Werk der Nelly Sachs ist geprägt von der Auseinandersetzung 
mit dem Sterben, das sie an ihren jüdischen Volksgenossen tausendfach miterlitten 
hat. Aber ihr gelingt es, den Schmerz so tief ins eigene Innere hineinzulassen, daß 
Hoffnung sichtbar wird. 

Weine aus die entfesselte Schwere der Angst 
Zwei Schmetterlinge halten das Gewicht der Welten für dich 
und ich lege deine Träne in dieses Wort: 
Deine Angst ist ins Leuchten geraten - 

Sosehr auch dieses Gedicht aus sich klingt, der Meditierende muß die Bilder - 
nicht entschlüsseln, aber - zu verstehen suchen. Die Dichterin, oder besser: Ich, 
spreche den Trauernden an. Weine! Mit dem •heraus weinen" erweitert Nelly 
Sachs die emotionale Kraft des Verbums •Weinen"; sie kann deshalb ein Objekt 
dazu stellen: Weine aus die Schwere der Angst, wie aus der Tiefe der Erde, dem 
Mutterschoß, neues Leben geboren wird, wie eine drückende Last endlich abge- 



Einübung und Weisung 225 

worfen wird, wie Tränen den Schmerz zugleich ausdrücken und überwinden - 
solche Bilder sollten miterlebt werden in dieser Zeile. Das Bild von der Entfesse- 
lung der schweren Angst deutet sich selbst. Die genauen Artikel lassen ahnen, daß 
Nelly Sachs eine ganz bestimmte Situation anspricht: ihre, unsere, meine, deine! 

Die weiteren Bilder leuchten ein, ohne erläutert werden zu müssen. Aber man 
muß ihren inneren Zusammenhang erspüren. Die Schwere der Angst steht paral- 
lel zum •Gewicht der Welt", enthüllt sich als dieses Gewicht. Schmetterlinge sind 
Lieblingsmetapher von Nelly Sachs. Sie spricht von zweien und hat dabei wohl 
alte Bilder vor Augen, auf denen zwei Engel die Seele zum Himmel tragen. Doch 
so weit treiben ihre Bilder die Genauigkeit nicht; sie bleiben im offenen Bereich 
der Symbole: Die Schmetterlinge halten nur das Gewicht, so daß - damit - es 
leicht wird. 

Und dann trägt sie (ich bin es) dieses Weinen, diese eine Träne, in den Satz 
hinein, der Sinn verheißt - ähnlich wie ein Kind zur Arbeit der Erwachsenen sein 
kleines Steinchen beiträgt. Erst jetzt kann dieser letzte Satz gesagt werden: Deine 
Angst ist ins Leuchten geraten. 

Ob man genauer und zugleich verhaltener von der Hoffnung im Schmerz spre- 
chen kann? Der Gedankenstrich der letzten Zeile (neben dem Doppelpunkt das 
einzige Satzzeichen) weist auf die Meditation im Raum des Glaubens hin. Die 
Leichtigkeit des Gedichtes lädt ein, fast körperlich nachzuempfinden, was eigent- 
lich Schweben ist. Das Gedicht berührt den Menschen dort, wo er glauben muß, 
oder sich dem Glauben und damit dem Gedicht versagt. 

Erzählung als lebendige Erinnerung 

Marie Luise Kaschnitz war eine Erzählerin. Auch ihre Gedichte atmen den epi- 
schen Ton der Erzählung: 

Das andere 

Einmal stand der Weidenbusch 
Der gewöhnliche bei den Hühnerhäusern 
Auch für mich in Flammen 
Auch in meinen Gewässern schwamm 
Der weiße Wal 
Ich hörte das Gras wachsen 
Es wuchs es sang 

Einmal nein oft 
Was dazwischenlag 
Die öden Tage 
Durchklungen noch 
Von der mächtigen Stimme 
Des anderen 

Marie Luise Kaschnitz erinnert sich: Einmal - Damals. Es sind Kinderträume 
und Kindererlebnisse. Der flammende Weidenbusch: man denkt an die Offen- 



Einübung und Weisung 226 

barung Gottes vor Mose; auch Thomas Merton berichtet von dem metaphysischen 
Erleben einer brennenden Scheune. Der weiße Wal: das ist Herman Melvilles 
Moby Dick, ein Symbol für den Sinn, nach dem der Mensch vergeblich jagt. Die 
gewaltigen Bilder der Offenbarung und Mythologie aber verschmelzen zu dem 
bescheidenen: Ich hörte das Gras wachsen / Es wuchs, es sang. Dann korrigiert 
sie sich: Einmal nein oft. Und jetzt hört die Erzählung auf; sie weist nur hin auf 
die Tage dazwischen. Ihr Dasein - obgleich öde - lebt aus solchen Sinnerfahrun- 
gen, Erfahrungen •Von der mächtigen Stimme / Des anderen." 

Die Geschichte eines Lebens taucht auf - und es müßte die Geschichte meines 
eigenen Lebens werden. Wann und Wo war es? Durchklang die Stimme von da- 
mals auch mein weiteres Dasein, meine •öden Tage"? 

Mit einer solchen Erzählung konfrontiert, wird der Meditierende horchend, 
gehorchend wie Mose vor dem Dornbusch, horchend wie der Kapitän auf den 
Wellenschlag des weißen Wals, horchend auf das wachsende Gras. Die saloppe 
Formulierung von einem, der das Gras wachsen hört, wird zur Chiffre für die 
Sensibilität des Meditierenden, der nicht nur das Wachsen, sondern auch das Sin- 
gen des Grases hört. Und im Singen die •mächtige Stimme / Des anderen." 

Vielleicht bleibt die Meditation bei dieser einzigen Schlußzeile aus nur zwei 
Wörtern stehen: •Des anderen" - sie bildet ja auch die Überschrift: Das andere. 

Spruch als Aufruf zur Hoffnung 

Jedes gute Gedicht enthält Elemente vom bisher Gezeigten: Klang, Bild, Erzäh- 
lung, wenn auch in verschiedener Akzentuierung. Jedes Gedicht hat auch etwas 
von einem Sinnspruch, einem Aphorismus, einer Lebensweisheit in sich. Was 
damit gemeint sein soll, ist in der Abstraktion kaum zu sagen: Es handelt sich 
nicht nur um eine Weisheit, die knapp und griffig gesagt ist, sondern sie muß 
auch in eine Form erhoben sein, die das atmet, was man •Poesie" nennt. Die kurze 
Form des japanischen Haiku ist bei ihren großen Vertretern (beileibe nicht bei 
allen) oft so eins geworden mit der dahinterstehenden Erfahrung und der darin 
lebenden Weisheit, daß man die Dreiheit nicht mehr trennen kann. Europäische 
Gedichte sind nicht so empfindlich gegenüber Analyse und distanziertem Verste- 
hen. 

In Hilde Domins Gedichtband: Nur eine Rose als Stütze, stehen folgende 
Verse: 

Ich setzte den Fuß in die Luft 
und sie trug. 

Obgleich das Bild unwirklich ist, versteht es jeder; sein Geistesblitz verletzt nicht, 
sondern gibt Hoffnung, baut auf. 

Meditierend kann man das Bild in die Kinderträume von Fliegen und Schwe- 
ben zurücktragen; man kann sich an Karl Barth und die dialektische Theologie 
erinnern, die vom Glauben als einem Stehen in der Luft sprachen; man kann an 
die biblischen Geschichten von Jesu Wandeln auf dem See denken. 



Einübung und Weisung 227 

Hilde Domin hat einen Archetyp der menschlichen Sehnsucht in den Aphoris- 
mus übertragen. Mitten im Meditieren aber taucht die Ermunterung auf: Setze 
den Fuß in die Luft! wage etwas! - und noch tiefer: Vertraue! verlaß den festen 
Boden des Berechnens und vertraue dich an! - Wem? 

Ein solcher Spruch soll wie ein Same wirken, der zu einem Baum erwächst mit 
immer weiterem Astwerk, zu einem Baum des Lebens, wie es die alte Ikono- 
graphie malte. Einem solchen Gedicht kann man nicht mehr begegnen, ohne daß 
man zur Stellungnahme aufgefordert wird - bejahend oder ablehnend. 

Es ist in seiner Kürze durch und durch meditativ. Man mache den Versuch, und 
nehme es mit in den Alltag wie ein Mantra, das man vor sich hinsagt. Man wird 
bald die tragende, sinnschenkende Kraft der beiden Zeilen spüren. Man wird die 
Zuversicht kosten, die in ihren U-Lauten liegt; man wird das Bild als einen 
Archetyp eigener Hoffnung erleben; man wird an Erfahrungen erinnert, wo es 
einem leicht wurde; man wird Erzählungen finden - aus dem eigenen Leben, der 
Bibel, der Mythologie -, die die Vision des Gedichtes bestätigen. Man wird aus 
der Meditation Kraft finden, tiefer zu graben und das Vertrauen in den setzen, 
dem allein es vollkommen gebührt. 

Der Überstieg von der Ästhetik in den Glauben 

Romano Guardini zitiert einmal ein Gedicht von Matthias Claudius und deutet 
an, daß selbst Rilkes Sprachkunst vor diesen vier Zeilen gekünstelt wirkt. 

Der Tod 

Ach, es ist so dunkel in des Todes Kammer, 
Tönt so traurig, wenn er sich bewegt 

Und nun aufhebt seinen schweren Hammer 
Und die Stunde schlägt. 

Die indirekte Bildhaftigkeit von Claudius macht die Traurigkeit des Sterbens 
und des Im-Sterben-Sein hörbar; er beschreibt nichts als den Ton der Uhr, in de- 
ren Gehäuse ein Sensenmann die Stunde mit einem Schlag auf die Glocke anbre- 
chen läßt. Man wird kaum einen Todesgesang finden, der diesen Versen ver- 
gleichbar ist. Man nimmt Claudius sein •Ach" und das zweimalige •So" ohne 
Bedenken ab, wie sehr man auch sonst diese Worte als Flickworte ablehnt. Sie 
stimmen überein mit dem zweimaligen •Und". Man kann mit den Augen - leib- 
haft - verfolgen, wie der Hammer der Uhr sich hebt und dann auf die Glocke 
fällt. Aus! Es gibt einen Holzschnitt der deutschen Romantik vom Glöckner Tod, 
Freund Hein, der einiges der Stimmung dieses Gedichtes wiedergibt. Aber dort, 
bei Ludwig Richter, ist zuviel Besinnung, Romanhaftigkeit eingebracht. Die 
Traurigkeit von Claudius ist dunkler, unverbrämter, nackter. 

Guardini verrät dem Leser nicht, daß auf die vier Zeilen aus dem IV. Teil der 
sämtlichen Werke des Wandsbeker Boten vier andere Zeilen folgen: 



Einübung und Weisung 228 

Die Liebe 

Die Liebe hemmet nichts; sie kennt nicht Tür noch Riegel 
Und dringt durch alles sich; 

Sie ist ohn' Anbeginn, schlug ewig ihre Flügel 
Und schlägt sie ewiglich. 

Das Schlagen der Todesuhr wird zum Schlagen der Flügel der Liebe. Liebe aber 
durchdringt auch die Wand des Todes. Das Schlagen der Liebe hört nicht auf 
wie das Schlagen der Todesuhr. Doch diese Zeilen sind - als Poesie betrachtet - 
schwächer als die über den Tod. Sie greifen das traditionelle Bild von der Liebe 
auf, die alles durchstößt, selbst die Dunkelheit des Todes, und bis zu Gott reicht; 
der Traktat von der Wolke des Nichtwissens beruht auf dieser von Ps. Dionysius 
herkommenden Theologie. 

Aber diese vier Zeilen bilden ein Pendant zu dem Vierzeiler vom Tod. Mit 
Recht hat Guardini zwar nur das erste Gedicht als vorbildlich hingestellt; doch 
der ganze Matthias Claudius wird erst in beiden Gedichten vernehmbar. 

Warum aber ist es ihm nicht gelungen, beides, Liebe und Tod, gleich stark zu 
besingen? Es mag viele Gründe haben, zufällige oder im Charakter des Wands- 
beker Boten liegende. Einer aber liegt auch in der Sprache selbst. Das Ewige, 
Unendliche, Göttliche übersteigt zuletzt doch jede sprachliche Möglichkeit. Der 
Tod hingegen bleibt im Bereich unserer Erfahrung. Die alles besiegende Liebe, 
die Matthias Claudius besingt, hat zwar ihren Widerschein im •Welthaften", ist 
aber in ihrer Endgültigkeit und Unbesiegbarkeit erst im •Überwelthaften" zu 
Hause. Der Tod hingegen gehört ins •Welthafte". Jede wirkliche Meditation 
entsteht dort, wo der Glaube beginnt. Aber um wieviel tiefer kann sich der 
Glaube in der menschlichen Erfahrung einwurzeln, wenn er von der Meditation 
geleitet wird. 

Josef Sudbrack, München 

•Siehe, ich. mache alles neu" (Offb 21,5) 

Besinnung vor einem spielenden Kind 

Ein dreijähriger Junge, der Sohn meines Freundes, sitzt vor mir auf dem Boden 
und ist ganz und gar in sein Spielen versenkt. Mir scheinen die Bauklötzchen, die 
er zusammensetzt, recht einfach zu sein - verschiedenfarbig, verschiedengeformt, 
und sonst nichts. Doch für den Dreijährigen machen diese hölzernen Formen eine 
Welt aus. Man fühlt, wie es in ihm arbeitet, wie sein konstruktiver Geist lebendig 




