Einiibung und Weisung 219

ben wird eine Frage oder Aufgabenstellung fiir die persénliche Betrachtung emp-
fohlen:
Was kann Christi Liebe in meinem Leben verdndern und wo habe ich seine
verandernde Kraft in meinem Leben bereits erfahren?

Hier wird am Schluf noch persénlicher als zuvor der einzelne in seinem Leben
mit Christus und aus ihm angesprochen. Was die je eigene Beantwortung dieser
Frage betrifft, so entzieht sie sich sicherlich dem Gesprich in gréfierem Rahmen.
Und doch kann gerade das personliche Zeugnis anderen hilfreich sein. Als Ab-
schlufl der gemeinsamen geistlichen Erfahrung im Kreis von Ordensleuten, wie
sie hier beschrieben ist, wurde deshalb folgender Weg gewihlt:

In der Eucharistiefeier konnte jeder Teilnehmer (anstelle der Fiirbitten) in
freigewihlter Formulierung seinen Dank fiir die von Christus kommende Ver-
inderung in seinem Leben vortragen, worauf alle mit dem kurzen Liedruf ,Dan-
ket, danket dem Herrn“ (erste Zeile des gleichnamigen Liedes) antworteten.

Mit diesem Zeugnis, das zugleich Anregung ist, Christi Liebe und ihre veran-
dernde Kraft immer neu zu suchen und zu beantworten, und mit dem groflen
Dank der Eucharistie schlof} die geistliche Erarbeitung des Katholikentag-Themas
bei dem zweiten Treffen. Basilius Doppelfeld, Miinsterschwarzach

Gotteswort und Menschenwort —
iiber das Meditieren von Gedichten

Es ist iiber zehn Jahre her, daf eine intellektuelle Fithrungsschicht in Deutschland
das Verdikt iiber Poesie und Dichtung fillte: Dichtung als Verweilen im Schonen
und als Sichtbarwerden von Schopfungsglanz sei verboten, sei Verrat an der har-
ten Wirklichkeit; hochstens als Protest oder als Anklage sei sie noch erlaubt. Hans
Magnus Enzensberger war ein Wortfiihrer dieser Absage an die Poesie. Doch er
hat seine Meinung lingst gedndert. Die Stimmung schlug schnell um. Man ,dich-
tet® wieder und liest ,Poesie; mal romantisch — in wehmiitiger Riickerinnerung
an eine vermeintlich schonere Vergangenheit; mal niichtern — wie um sich durch
die Kraft der Sprache ein tieferes Hinhoren und Hinschauen auf die Realitit zu
verschaffen; mal aufrufend — zu menschlichen Grundtugenden und humanitirem
Finsatz; aber allzu oft — gerade im religiosen Bereich — weit unter dem Niveau
wirklicher Dichtung, so dal man geneigt wird, das vor zehn Jahren gefillte Ver-
dikt wieder zu erneuern.

Eine zweifache Flucht vor der Sprache

Es hat sich also gezeigt, dafl man Sprache und Umgang mit Sprache nicht aus
dem Prozef menschlicher Selbstwerduug und Selbstbesinmung verbannen kann.



Einiibung und Weisung 220

Vielleicht ist die Definition des Menschen als ,sprechendes und hérendes Wesen®
die genaueste unter allen; sicher aber entspricht sie dem biblischen Menschenbild.

Sprache 148t sich nicht zu flacher Information verdiinnen — als bestehe sie nur
im Weiterreichen von Informationen. Wenn Sprache nur das wire, dann kénn-
ten die Computer ihre Aufgabe iibernehmen; dann kénnte Dichtung durch ein
Zeichensystem héherer Ordnung ersetzt werden.

Sprache 14fit sich nicht auf ein Oberflichendasein verbannen — als sei nur die
schweigende Tiefe und die abgriindige Stille fiir den Menschen erheblich. Jedes
Schweigen und alle Stille sind durchzogen von Sprache, geformt von Kommuni-
kation und gehalten vom (lauten oder schweigenden) Dialog. Fiir die Bibel ist
Stille, die nicht vom Wort Gottes behiitet wird, der Abgrund der Gottferne.

Die beiden Fluchtbewegungen des Menschen vor der Sprache in das oberflach-
liche Reden und in die wortfeindliche Stille bedingen einander. Wer die Sprache
nicht mehr in ihrer humanen Tiefe wiirdigen kann, bleibt an der Oberfliche der
reinen Information hingen; und wenn er menschlich leben will, sucht er die
Selbstwerdung anderswo, in der Tiefe, im Schweigen. Aber damit vergifit er,
dafl dieses Schweigen ganzlich von Sprache durchzogen ist. Konkret gesagt: Wer
nicht mehr erfahrt und realisiert, dafl zur Liebe das Ansprechen, das Bejahen
eines frei gegeniiberstehenden Menschen gehért, fir den wird ,Liebe* schnell
zum Selbstzweck und zur erotischen Beniitzung des anderen. Und wenn er dann
wirklich noch Tiefe und Gehalt mochte, dann kann er sie nur noch durch einen
Riickzug ins eigene, schweigende Innere suchen: ,Tiefe“ oder ,Oberfliche®. Der
Verbannung der Liebe auf das Oberflichenerleben mit einem anderen Menschen
entspricht der Riickzug in eine unkommunikative eigene Innerlichkeit. Dem Ver-
flachen des Miteinandersprechens auf einen Austausch von Information — oder
gar von Niitzlichkeits-Erwigungen — entspricht das Suchen nach einer sprachlosen
eigenen Innerlichkeit.

Aber die menschliche Sprache ist mehr als dies beides: ist mehr als nur Infor-
mation und ist mehr als nur Tiefe. Was alles liegt doch in einer schlichten Aus-
sage wie: ich bewundere dich; ich bewundere diesen Baum! Zuerst einmal die
schlichte, informative Tatsache — man kann sie fotografisch festhalten: da steht
jemand wie gebannt und schaut und schaut. Dann aber etwas, was nur der voll-
ziehen kann, der mit dem anderen, der da bewundert, mitschwingt. Man fihlt
sich in seine eigene Personalitdt hinein, in seine ,Tiefe“, und spricht von dorther
das freie Ja zum Erleben des Sprechenden, zu ihm, dem Menschen, und zur Schén-
heit des Baumes. Wer diesen Satz: Ich bewundere dich, ganz und gar verstehen
will, muf8 selbst bewundern kénnen, muf} eine Ahnung haben von dem, was
heifit: Begeistert-Sein, Staunen, Ergriffen-Werden. Und wenn das in der ganzen
Tiefe aufgehen soll, was in ,Ich bewundere dich“ mitgesagt ist, mufl gegenwirtig
werden, was im freien Ja der Liebe einbeschlossen ist: die Anerkennung eines
anderen Menschen in dessen Personalitit, in dessen personlichem Geheimnis nnd
damit zugleich das Vertrauen, das diesem anderen Menschen gegeben wird.

Wo aber das ,Bewundern® nichts anderes ist als das Touristengehabe des An-
schauens und Weitergehens, da wird der Mensch bald dieser Oberflichlichkeit satt
werden; er wird, wenn er iiberhaupt noch bewufit leben méchte, diese Erfahrung



Einiibung und Weisung 221

der Ganzheit, die in ,1ch bewundere dich” gesagt ist, anderswo suchen; vielleicht
in der Stille des eigenen Daseins oder im Ausruhen des Schweigens.

Der zweifache Reichtum der Sprache

Ein solches gefilltes Wort aber, wie der obige Satz: ,Ich bewundere dich®, besitzt
zuerst den Informationswert, der auch von einem Computer gespeichert werden
konnte: Zu dieser Zeit, an jenem Ort gerdt jemand in den Zustand, den man
gemeinhin mit ,Bewundern“ bezeichnet. Je tiefer man sich aber in den Sinn des
Gemeinten einlidfit, desto mehr wird das Computer-Wissen {iberstiegen zu alle-
dem, was gezeigt wurde: Man erreicht die Ebene des Asthetischen, des Schénen;
man steigt tiefer zur Freiheit des Anerkennens und Bejahens; und man findet
eine Tiefe, wo der Mensch still wird vor dem Geheimnis dessen, was da gesagt
und erfahren wurde.

Die Sprache bekommt dort, wo sie den ganzen Menschen ergreift, eine Fiille,
die beides umgreift: Information wie Stille. Beide Richtungen der Fluchtbe-
wegung vor der Sprache: sachliche Information und beziehungsloses Schweigen
finden ihre Synthese in der menschlichen Sprache. In ihr ist Information: Wie an-
ders als iiber Information war ein Mit-Staunen und Mit-Bewundern mdglich mit
dem, den man horte und verstand: ,Ich bewundere dich!“ Aber ebenso 1ost dieser
Satz ein freies Bejahen aus und reicht in eine Tiefe, die das Schweigen hervor-
bringt

An diesem und anderen Sitzen kann ein jeder testen, wie falsch und verfith-
rerisch die Alternative zwischen Sprechen und Schweigen ist. Echtes Sprechen und
wahre Sprache brauchen die Stille, die Einsamkeit, das Verharren; anders wiirden
sie leer und nichtssagend, nur Informationen weitergebend. Aber ebenso brauchen
Schweigen und Stille das Wort; anders wiirden sie die Kommunikation abbrechen,
wiirden dialoglos in Dunkelheit enden.

Horen und Anbeten vor dem Wort Gottes

Was dem menschlichen Wort gilt, hat fiir das Wort Gottes noch mehr Giltigkeit.
Inspiration der heiligen Schrift darf man keinesfalls festlegen auf die informato-
rische Aussage: Es ist und war so, wie es da wortwortlich geschrieben steht. In-
spiration der heiligen Schrift heifit zuerst einmal, daf}, wer sich offen und suchend
auf ihre Botschaft einldfit, in die Wahrheit des Wortes Gottes gefiihrt wird. Auch
die Heilige Schrift fordert die Weite beider Haltungen: Horen auf das, was als
Information gesagt wird, und Verharren in schweigend bewundernder Anbetung
vor dem, was vor uns steht: denn es ist Gott, dem wir dort begegnen.

Die ersten tansend Jahre und noch langer gingen die Christen in dieser Weise
mit der Heiligen Schrift um: Sie versuchten zuerst auf der informativen Ebene
dasjenige zu verstehen, was in diesem Buch oder jenem Kapitel gesagt sei. Doch
dann offnete sich ihr Horen dem tieferen Sinn der Worte; sie erfithlten den Geist
Gottes in den niichternen Worten der Bibel; sie versuchten zu erahnen, daf alles,
was da in der Schrift steht, sich auf Gottes einmaliges Handeln in Jesus Christus
beziehe; dafl die Vorbereitung des Alten Testaments nicht nur mehr oder weniger



Einiibung und Weisung 222

interessante Fakten und Worte berichte, sondern zur Mitte der Schrift, zum Kreuz
Jesu, hinfithre; dafl das Ausklingen des Neuen Testaments in der Apostel-
geschichte, den Apostelbriefen und der Offenbarung des Johannes ein Weiter-
klingen des neuen Anfangs sei, der in Jesus gesetzt wurde.

Und dann wurden die Worte des Neuen Testaments reich und gefillt. Was
alles liegt doch in dem Wort des Herrn: Reifit diesen Tempel ab, in drei Tagen
will ich ihn wieder auferbauen? Tempel heifit: Gegenwart Gottes. Die Geschichte
des jiidischen Volkes miindet in diesem Wort — von der Gegenwart Gottes in der
Wolke, beim Zug des israelitischen Volkes durch das Rote Meer und die Wiiste;
von der Wolke auf dem Berg Sinai, bis zum neuen und alten Tempel, auf den sich
die Wolke des Herrn niederlief. Und zugleich 6ffnet sich dieses Wort in die
Verheiflung der Johannesoffenbarung, dafl die Neue Stadt des Himmels keinen
Tempel mehr nétig habe, da Gott und das Lamm tiberall gegenwirtig seien.

Und in der Mitte steht Jesus, der zu Beginn des 6ffentlichen Lebens bei Johan-
nes dieses Wort spricht: Reifit diesen Tempel ab, in drei Tagen will ich ihn wieder
auferbauen; der fiir dieses Wort zum Tode verurteilt wurde; der das Nieder-
reifflen des eigenen Leibes erfuhr; und der am dritten Tage wieder auferstand
vom Tode.

Welche Fiille und welche Tiefe mufl den Glaubenden ansprechen, wenn er sich
auf das Herrenwort in dieser Weise einlafit! Information aus dem Reichtum der
Exegese wie anbetendes Staunen vor Gottes Heilstun durch seinen Sobn Jesus
Christus sind in ihm versammelt. Niemand, der glauben und Glauben erfahren
méchte, kann an der Forderung vorbeisehen, die in dem Reichtum des biblischen
Wortes liegt: ndmlich immer wieder dem Wort der Schrift ganzheitlich und breit
zu begegnen — vom Hoéren auf das Gesagte bis zum Anbeten vor dem Gesagten.

Meditieren auf dem Weg der Poesie

Die Forderung geht nach einer Meditation des biblischen Wortes. Es handelt sich
nicht nur um ,Information® iber die Geschichte der ,Tempel-Theologie“; die
Erfahrung, um die es geht, ist dem Erleben eines Gesprichs sehr ahnlich: Da
wirst du angesprochen, bekommst eine Nachricht von der Gegenseite; diese Nach-
richt wird zur Botschaft, wird tief und fihrt tief; immer deutlicher spiirst du, wie
in der Botschaft der andere, der dich Ansprechende, lebt und erfahren wird.

So wobl muf die , Theologie des Tempels“ meditiert werden, dafl in und aus
der ,informatorischen Theologie“ die ,meditative Erfahrung® erwichst. Ver-
schiedene Wege konnen dorthin fithren. Man kann den psychologischen Weg der
Arechtypen gehen; Campbell hat ihn in seinem Buch iber The mythic image ab-
geschritten. Es gibt den Weg der vier Sinnebenen der Heiligen Schrift, den die
christliche Tradition liebt und den de Lubac in seiner Exégése médiévale beschrie-
ben hat. Es gibt den Weg des poetischen Verstédndnisses, der iiber Wortklang und
Wortzusammenhiénge sich an dasjenige herantastet, was der Dichter sagen wollte;
und auf diesem Weg zugleich auch das eigene innere Leben neu erleben 14fit; es
ist der Weg, den die beiden Beitrdge in diesem Heft von E. Lorenz und G. Glaser
beschreiben, der Weg iiber die lyrische Gestalt.



Einiibung und Weisung 223

Wie bei allem Meditieren ist einem auf dem Weg der Poesie das eigene Miithen
keineswegs abgenommen. Ein, wenn nicht gar das Grundgesetz guter Lyrik be-
steht darin, daf} die zu vermittelnde Botschaft so tief in die Wortwahl und Gram-
matik der Sprache eingegangen ist, dafl beide untrennbar sind. Man kann ein
Gedicht nicht in eine philosophische These umformulieren. Die ,These“ des Ge-
dichts lebt so sehr aus und in der sprachlichen Gestalt, daf} das Erfassen der Bot-
schaft und das Ergriffenwerden von der poetischen Schénheit der Verse eins sind.
Gute Gedichte fordern die Beschiftigung mit der Sprache heraus; gute Gedichte
fordern dann weiter auch die persénliche Stellungnahme heraus. Sie wollen nicht
nur informieren, sondern geben Erfahrungen weiter, die das Innerste des Men-
schen betreffen.

Irgendwann berithren gute Gedichte auch den Innenraum des Religiosen. Sie
konnen hineinfithren in diesen Raum; sie konnen auch den meditierenden Leser
herausfordern zur christlichen Stellungnahme.

Beschiftigung mit Gedichten ist nicht nur eine Vorschule der biblischen Medi-
tation, sie kann selbst zur christlichen Meditation werden. Denn je personlicher
cin Wort gesprochen und gehort wird, desto eindeutiger ist der Mensch in der
Mitte seiner Sinnsuche angesprochen; und desto bewufiter mufl er meditierend
und antwortend sich dieser Sinnfrage stellen; er mufl seinen Glauben mitein-
bringen in die Meditation des Gedichtes.

Sprachmelodie als Zugang zum Sinn

Was immer schon selbstverstindlicher Besitz war, wurde um die Jahrhundert-
wende von Dichtern wie Rimbaud, Baudelaire, Rilke usw. reflektiert und zur
Meisterschaft gebracht: dafl namlich die klangliche und manchmal sogar die opti-
sche Erscheinung eines Gedichtes zur Aussage der Verse gehoren. In einem Ge-
dicht von Konrad Weifl wird dies in dichter Weise realisiert:

Die eine Rose

Wihrend wir uns schlugen auf den Wegen,
‘Wort um Worte rithrten,

was die Worte tiefer spiirten,

wahrend wir dem Sinn entgegen

uns durch wache Wildnis trugen,

um ein schlafend Bild umsonst doch Worte
wacher schickend nur sein Schlafen schiirten
und von Ort zu Orte

horchten und die Zungen in uns schlugen,

fiel auf eine Rose vieler Regen.
Ohne allzu grofe Anstrengung erschliefit sich der Sinn: Die gnadenhafte Beriih-

rung mit der Wirklichkeit in der einen letzten Zeile steht im Kontrast zur ver-
bissenen Anstrengung um Sinn und Wort.



Einiibung und Weisung 224

Schon die duflere Form spricht es aus. Das Gedicht besteht aus einem einzigen
Satz. Hauptsatz ist die letzte Zeile, die wie ein Marchen klingt: (Es) fiel auf eine
Rose vieler Regen. Die Nebensitze sind ein komplizierter und komplizierter wer-
dendes Wortlabyrinth, das man nicht auf Anhieb durchschauen kann: Die Schlicht-
heit des Geschenks von Regen gegeniiber der Kompliziertheit menschlicher An-
strengung. '

In dem langen Nebensatzgebilde itberschligt sich der Klang der Wérter: W
und Sch bestimmen mit U- und O-Vokalen die Musik. Man hére sich die beiden
Zeilen an, die wie ein Zungenbrecher wirken: 4m ein schlifend Bild umsénst doch
Woérte / wacher schickend nir sein Schlafen schiirten. Wie selbstverstindlich und
einfach klingt dagegen der Schlulvers, der schon im Rhythmus ruhig, gelést, ver-
trauend klingt: fiél auf eine Rése vieler Régen. Seine Melodie (I-R-F) klingt so
gelassen, dafy das Wort ,Rose“ leuchtend in der Mitte steht. Eine umstindliche
Verschrankung der Endreime bindet das ganze Gedicht zusammen: Wegen — ent-
gegen — Regen. Die Aussage wird deutlich: Der Dichter arbeitet sich in das Dik-
kicht des Erlebens vor um das rechte Wort zu finden, um in der ,wachen Wildnis*
des Geredes ,ein schlafend Bild“ zu wecken, um auf den ,Sinn® zu ,horchen® . ..
Was ihm in Anstrengung mifilingt, gelingt im Geschenk: drauflen vor der Wild-
nis fallt der Regen auf die Rose. Das ist es. Alles weitere, ob die letzte Zeile
melancholisch oder begliickend zu verstehen sei, ob nicht manche Worte krampf-
haft herbeigezogen werden (fiel — vieler), ist demgegeniiber zweitrangig. Das Fr-
eignis geschicht in der einzigen Schlufizeile, nicht im Gestriipp der Nebensitze:
dieses Ereignis ist geschenkt, es fillt vom Himmel, das eigene Bemithen wird
damit beschamt.

Zweifelsohne spricht Konrad Weif} in diesen Versen sein dichterisches Schaffen
aus. Doch die Kraft der Form und des geformten Erlebens erweckt ganzheitliches,
leibseelisches, dsthetisches Erleben und 6ffnet das Gedicht hinein ins religiose
Verstindnis, in die religiése Meditation: Unsere Miihe — das Geschenk der Gnade.

Bilder als prophetische Chiffren

Das dichterische Werk der Nelly Sachs ist gepriagt von der Auseinandersetzung
mit dem Sterben, das sie an ihren jiidischen Volksgenossen tausendfach miterlitten
hat. Aber ihr gelingt es, den Schmerz so tief ins eigene Innere hineinzulassen, dafl
Hoffnung sichtbar wird.

Weine aus die entfesselte Schwere der Angst

Zwei Schmetterlinge halten das Gewicht der Welten fir dich

und ich lege deine Trine in dieses Wort:

Deine Angst ist ins Leuchten geraten —

Sosehr auch dieses Gedicht aus sich klingt, der Meditierende muff die Bilder -
nicht entschlisseln, aber — zu verstehen suchen. Die Dichterin, oder besser: Ich,
spreche den Trauernden an. Weine! Mit dem ,heraus weinen“ erweitert Nelly
Sachs die emotionale Kraft des Verbums , Weinen®; sie kann deshalb ein Objekt
dazu stellen: Weine aus die Schwere der Angst, wie aus der Tiefe der Erde, dem
Mutterschoff, neues Leben geboren wird, wie eine driickende Last endlich abge-



Einiibung und Weisung 225

worfen wird, wie Trianen den Schmerz zugleich ausdriicken und {iberwinden —
solche Bilder sollten miterlebt werden in dieser Zeile. Das Bild von der Entfesse-
lung der schweren Angst deutet sich selbst. Die genauen Artikel lassen ahnen, daf}
Nelly Sachs eine ganz bestimmte Situation anspricht: ihre, unsere, meine, deine!

Die weiteren Bilder leuchten ein, ohne erldutert werden zu missen. Aber man
muf ihren inneren Zusammenhang erspiiren. Die Schwere der Angst steht paral-
lel zum ,Gewicht der Welt“, enthiillt sich als dieses Gewicht, Schmetterlinge sind
Lieblingsmetapher von Nelly Sachs. Sie spricht von zweien und hat dabei wohl
alte Bilder vor Augen, auf denen zwei Engel die Seele zum Himmel tragen. Doch
so weit treiben ihre Bilder die Genauigkeit nicht; sie bleiben im offenen Bereich
der Symbole: Die Schmetterlinge halten nur das Gewicht, so dafl — damit — es
leicht wird.

Und dann trdgt sie (ich bin es) dieses Weinen, diese eine Trine, in den Satz
hinein, der Sinn verheifit — dhnlich wie ein Kind zur Arbeit der Erwachsenen sein
kleines Steinchen beitragt. Erst jetzt kann dieser letzte Satz gesagt werden: Deine
Angst ist ins Leuchten geraten.

Ob man genauer und zugleich verhaltener von der Hoffnung im Schmerz spre-
chen kann? Der Gedankenstrich der letzten Zeile (neben dem Doppelpunkt das
einzige Satzzeichen) weist auf die Meditation im Raum des Glaubens hin. Die
Leichtigkeit des Gedichtes 14dt ein, fast kérperlich nachzuempfinden, was eigent-
lich Schweben ist. Das Gedicht berithrt den Menschen dort, wo er glauben muf,
oder sich dem Glauben und damit dem Gedicht versagt.

Erzdhlung als lebendige Erinnerung

Marie Luise Kaschnitz war eine Erzahlerin. Auch ihre Gedichte atmen den epi-
schen Ton der Erzahlung:

Das andere

Einmal stand der Weidenbusch

Der gewohnliche bei den Hithnerhdusern
Auch fiir mich in Flammen

Auch in meinen Gewdissern schwamm
Der weifle Wal

Ich horte das Gras wachsen

Es wuchs es sang

Einmal nein oft

Was dazwischenlag

Die 6den Tage
Durchklungen noch

Vou der machtigen Stimme
Des anderen

Maric Luise Kaschnitz erinnert sich: Einmal — Damals. Es sind Kindertriume
und Kindererlebnisse. Der flammende Weidenbusch: man denkt an die Offen-



Einiibung und Weisung 226

barung Gottes vor Mose; auch Thomas Merton berichtet von dem metaphysischen
Erleben einer brennenden Scheune. Der weifle Wal: das ist Herman Melvilles
Moby Didk, ein Symbol fiir den Sinn, nach dem der Mensch vergeblich jagt. Die
gewaltigen Bilder der Offenbarung und Mythologie aber verschmelzen zu dem
bescheidenen: Ich horte das Gras wachsen / Es wudhs, es sang. Dann korrigiert
ste sich: Einmal nein oft. Und jetzt hort die Erzidhlung auf; sie weist nur hin auf
die Tage dazwischen. 1hr Dasein — obgleich 6de — lebt aus solchen Sinnerfahrun-
gen, Erfahrungen ,Von der michtigen Stimme / Des anderen. “

Die Geschichte eines Lebens taucht auf — und es miifite die Geschichte meines
eigenen Lebens werden. Wann und Wo war es? Durchklang die Stimme von da-
mals auch mein weiteres Dasein, meine ,6den Tage“?

Mit einer solchen Erzihlung konfrontiert, wird der Meditierende horchend,
gehorchend wie Mose vor dem Dornbusch, horchend wie der Kapitin auf den
Wellenschlag des weiflen Wals, horchend auf das wachsende Gras. Die saloppe
Formulierung von einem, der das Gras wachsen hort, wird zur Chiffre fiir die
Sensibilitdt des Meditierenden, der nicht nur das Wachsen, sondern auch das Sin-
gen des Grases hort. Und im Singen die ,michtige Stimme / Des anderen.

Vielleicht bleibt die Meditation bei dieser einzigen Schlufizeile aus nur zwei
Wortern stehen: ,Des anderen® — sie bildet ja auch die Uberschrift: Das andere.

Spruch als Aufruf zur Hoffnung

Jedes gute Gedicht enthilt Elemente vom bisher Gezeigten: Klang, Bild, Erzéih-
lung, wenn auch in verschiedener Akzentuierung. Jedes Gedicht hat auch etwas
von einem Sinnspruch, einem Aphorismus, einer Lebensweisheit in sich. Was
damit gemeint sein soll, ist in der Abstraktion kaum zu sagen: Es handelt sich
nicht nur um eine Weisheit, die knapp und griffig gesagt ist, sondern sie muf
auch in eine Form erhoben sein, die das atmet, was man ,Poesie“ nennt. Die kurze
Form des japanischen Haiku ist bei ihren grofien Vertretern (beileibe nicht bei
allen) oft so eins geworden mit der dahinterstehenden Erfahrung und der darin
lebenden Weisheit, dafl man die Dreiheit nicht mehr trennen kann. Europiische
Gedichte sind nicht so empfindlich gegeniiber Analyse und distanziertem Verste-
hen.

In Hilde Domins Gedichtband: Nur eine Rose als Stiitze, stchen folgende
Verse:

Ich setzte den Fufd in die Luft
und sie trug.

Obgleich das Bild unwirklich ist, versteht es jeder; sein Geistesblitz verletzt nicht,
sondern gibt Hoffnung, baut auf.

Meditierend kann man das Bild in die Kindertriume von Fliegen und Schwe-
ben zuriicktragen; man kann sich an Karl Barth und die dialektische Theologie
erinnern, die vom Glauben als einem Stehen in der Luft sprachen; man kann an
die biblischen Geschichten von Jesu Wandeln auf dem See denken.



Einiibung und Weisung 227

Hilde Domin hat einen Archetyp der menschlichen Sehnsucht in den Aphoris-
mus iibertragen. Mitten im Meditieren aber taucht die Ermunterung auf: Setze
den Fufl in die Luft! wage etwas! — und noch tiefer: Vertraue! verlaf} den festen
Boden des Berechnens und vertraue dich an! - Wem?

Ein solcher Spruch soll wie ein Same wirken, der zu einem Baum erwichst mit
immer weiterem Astwerk, zu einem Baum des Lebens, wie es die alte Ikono-
graphie malte. Einem solchen Gedicht kann man nicht mehr begegnen, ohne daf§
man zur Stellungnahme aufgefordert wird — bejahend oder ablehnend.

Es ist in seiner Kiirze durch und durch meditativ. Man mache den Versuch, und
nehme es mit in den Alltag wie ein Mantra, das man vor sich hinsagt. Man wird
bald die tragende, sinnschenkende Kraft der beiden Zeilen spiiren. Man wird die
Zuversicht kosten, die in ihren U-Lauten liegt; man wird das Bild als einen
Archetyp eigener Hoffnung erleben; man wird an Erfahrungen erinnert, wo es
einem leicht wurde; man wird Erzdhlungen finden — aus dem eigenen Leben, der
Bibel, der Mythologie —, die die Vision des Gedichtes bestatigen. Man wird aus
der Meditation Kraft finden, tiefer zu graben und das Vertranen in den setzen,
dem allein es vollkommen gebiihrt.

Der Uberstieg von der Asthetik in den Glauben

Romano Guardini zitiert einmal ein Gedicht von Matthias Claudius und deutet
an, daf selbst Rilkes Sprachkunst vor diesen vier Zeilen gekiinstelt wirkt.

Der Tod

Adh, es ist so dunkel in des Todes Kammer,
Tont so traurig, wenn er sich bewegt

Und nun aufhebt seinen schweren Hammer
Und die Stunde schlagt.

Die indirekte Bildhaftigkeit von Claudius macht die Traurigkeit des Sterbens
und des Im-Sterben-Sein horbar; er beschreibt nichts als den Ton der Uhr, in de-
ren Gehduse ein Sensenmann die Stunde mit einem Schlag auf die Glocke anbre-
chen lafit. Man wird kaum einen Todesgesang finden, der diesen Versen ver-
gleichbar ist. Man nimmt Claudius sein ,Ach“ und das zweimalige ,So“ ohne
Bedenken ab, wie sehr man auch sonst diese Worte als Flickworte ablehnt. Sie
stimmen iiberein mit dem zweimaligen ,Und“. Man kann mit den Augen — leib-
haft — verfolgen, wie der Hammer der Uhr sich hebt und dann auf die Glocke
fallt. Aus! Es gibt einen Holzschnitt der deutschen Romantik vom Gléckner Tod,
Freund Hein, der einiges der Stimmung dieses Gedichtes wiedergibt. Aber dort,
bei Ludwig Richter, ist zuviel Besinnung, Romanhaftigkeit eingebracht. Die
Traurigkeit von Claudius ist dunkler, unverbrimter, nackter.

Guardini verrdt dem Leser nicht, daf auf die vier Zeilen aus dem IV. Teil der
simtlichen Werke des Wandsbeker Boten vier andere Zeilen folgen:



Einiibung und Weisung 228
Die Liebe

Die Liebe hemmet nichts; sie kennt nicht Tir noch Riegel
Und dringt durch alles sich;

Sie ist ohn’ Anbeginn, schlug ewig ihre Fliigel
Und schldgt sie ewiglich.

Das Schlagen der Todesuhr wird zum Schlagen der Fliigel der Liebe. Liebe aber
durchdringt auch die Wand des Todes. Das Schlagen der Liebe hort nicht auf
wie das Schlagen der Todesuhr. Doch diese Zeilen sind — als Poesie betrachtet —
schwicher als die iiber den Tod. Sie greifen das traditionelle Bild von der Liebe
auf, die alles durchstofit, selbst die Dunkelheit des Todes, und bis zu Gott reicht;
der Traktat von der Wolke des Nichtwissens beruht auf dieser von Ps. Dionysius
herkommenden Theologie.

Aber diese vier Zeilen bilden ein Pendant zu dem Vierzeiler vom Tod. Mit
Recht hat Guardini zwar nur das erste Gedicht als vorbildlich hingestellt; doch
der ganze Matthias Claudius wird erst in beiden Gedichten vernchmbar.

Warum aber ist es ihm nicht gelungen, beides, Liebe und Tod, gleich stark zu
besingen? Es mag viele Griinde haben, zuféllige oder im Charakter des Wands-
beker Boten liegende. Einer aber liegt auch in der Sprache selbst. Das Ewige,
Unendliche, Gottliche iibersteigt zuletzt doch jede sprachliche Méglichkeit. Der
Tod hingegen bleibt im Bereich unserer Erfahrung. Die alles besiegende Liebe,
die Matthias Claudius besingt, hat zwar ithren Widerschein im ,, Welthaften®, ist
aber in ihrer Endgiltigkeit und Unbesiegbarkeit erst im , Uberwelthaften zu
Hause. Der Tod hingegen gehort ins ,Welthafte“. Jede wirkliche Meditation
entsteht dort, wo der Glaube beginnt. Aber um wieviel tiefer kann sich der
Glaube in der menschlichen Erfahrung einwurzeln, wenn er von der Meditation
geleitet wird.

Josef Sudbrack, Miinchen

,»Siche, ich mache alles neu« (Offb 21,5)

Besinnung vor einem spielenden Kind

Ein dreijahriger Junge, der Sohn meines Freundes, sitzt vor mir auf dem Boden
und ist ganz und gar in sein Spielen versenkt. Mir scheinen die Bauklétzchen, die
er zusammensetzt, recht einfach zu sein — verschiedenfarbig, verschiedengeformt,
und sonst nichts. Doch fiir den Dreijadhrigen machen diese hélzernen Formen eine
Welt aus. Man filhlt, wie es in ihm arbeitet, wie sein konstruktiver Geist lebendig





