
Einübung und Weisung 228 

Die Liebe 

Die Liebe hemmet nichts; sie kennt nicht Tür noch Riegel 
Und dringt durch alles sich; 

Sie ist ohn' Anbeginn, schlug ewig ihre Flügel 
Und schlägt sie ewiglich. 

Das Schlagen der Todesuhr wird zum Schlagen der Flügel der Liebe. Liebe aber 
durchdringt auch die Wand des Todes. Das Schlagen der Liebe hört nicht auf 
wie das Schlagen der Todesuhr. Doch diese Zeilen sind - als Poesie betrachtet - 
schwächer als die über den Tod. Sie greifen das traditionelle Bild von der Liebe 
auf, die alles durchstößt, selbst die Dunkelheit des Todes, und bis zu Gott reicht; 
der Traktat von der Wolke des Nichtwissens beruht auf dieser von Ps. Dionysius 
herkommenden Theologie. 

Aber diese vier Zeilen bilden ein Pendant zu dem Vierzeiler vom Tod. Mit 
Recht hat Guardini zwar nur das erste Gedicht als vorbildlich hingestellt; doch 
der ganze Matthias Claudius wird erst in beiden Gedichten vernehmbar. 

Warum aber ist es ihm nicht gelungen, beides, Liebe und Tod, gleich stark zu 
besingen? Es mag viele Gründe haben, zufällige oder im Charakter des Wands- 
beker Boten liegende. Einer aber liegt auch in der Sprache selbst. Das Ewige, 
Unendliche, Göttliche übersteigt zuletzt doch jede sprachliche Möglichkeit. Der 
Tod hingegen bleibt im Bereich unserer Erfahrung. Die alles besiegende Liebe, 
die Matthias Claudius besingt, hat zwar ihren Widerschein im •Welthaften", ist 
aber in ihrer Endgültigkeit und Unbesiegbarkeit erst im •Überwelthaften" zu 
Hause. Der Tod hingegen gehört ins •Welthafte". Jede wirkliche Meditation 
entsteht dort, wo der Glaube beginnt. Aber um wieviel tiefer kann sich der 
Glaube in der menschlichen Erfahrung einwurzeln, wenn er von der Meditation 
geleitet wird. 

Josef Sudbrack, München 

•Siehe, ich. mache alles neu" (Offb 21,5) 

Besinnung vor einem spielenden Kind 

Ein dreijähriger Junge, der Sohn meines Freundes, sitzt vor mir auf dem Boden 
und ist ganz und gar in sein Spielen versenkt. Mir scheinen die Bauklötzchen, die 
er zusammensetzt, recht einfach zu sein - verschiedenfarbig, verschiedengeformt, 
und sonst nichts. Doch für den Dreijährigen machen diese hölzernen Formen eine 
Welt aus. Man fühlt, wie es in ihm arbeitet, wie sein konstruktiver Geist lebendig 



Einübung und Weisung 229 

wird, wie da etwas Neues entsteht - Was gehört wozu? Was soll entstehen? Ein 
Haus? Ein Tor? Ein abstraktes Monument? Der Junge hat mir anvertraut, daß 
er eine Garage bauen will. 

Amüsiert schaue ich zu. Dabei bin ich versucht, helfend einzugreifen. Ich sehe 
mit einem Blick, wie alles zusammengehören muß; die Harmonie der Farben, die 
Nuten, die Zapfen, die Kerben. Mit wenigen schlichten Handgriffen könnte ich 
das Kunstwerk der Garage vollenden. Aber dann wäre die intensive Amosphäre 
um den jungen Baumeister dahin. So halte ich mich zurück; glücklicherweise! Und 
zum Lohn darf ich bei einer •Geburt des Geistes" (nach H. Snell) dabei sein, darf 
zuschauen, wie etwas Neues, etwas wirklich Neues hervorgebracht wird. 

Meine Konstruktion wäre ein Werk aus Routine geworden; aus den Ablage- 
rungen in meiner Erinnerung hätte ich die entsprechenden Baupläne hervorge- 
zogen und etwas •re"-produziert. Das Kind aber •pro-"duziert, schafft Neues. 

Doch dann ertappe ich mich bei der Frage: Ob sich mein Meditieren nicht in 
utopische Märchenbezirke jenseits der Wolken erhebt? •Geburt des Geistes" - 
das ist doch reichlich hoch gegriffen! Kann man am Spiel eines Kindes so etwas 
ablesen? 

In ähnlicher Weise hat der Philosoph Ernst Cassirer (gewiß kein Christ!) über 
den Bildhauer Auguste Rodin reflektiert und damit dessen eigene Gedanken ver- 
tieft. - Was geschieht, wenn ein Künstler aus dem Stein eine Gestalt herausmei- 
ßelt? Trägt er eine längst fertige Idee in den Stein hinein? Holt er aus dem un- 
gefügen Klotz nur heraus, was immer schon drinnen war? 

Oder geschieht in Wirklichkeit nicht etwas anderes? In der handwerklichen Be- 
gegnung mit dem Material, mit dem Felsbrocken, entsteht im Künstler und im 
Stein das Bild? nein, richtiger noch: in dieser Konfrontation schafft der Künst- 
ler etwas Neues. In der Arbeit mit Hammer und Meißel formt sich aus einer va- 
gen Ahnung und einem stummen Stein eine klare Figur, die für den, der sehen 
kann, deutliche •Worte" spricht. 

Ich schaue dem Jungen weiter zu. In ihm geschieht etwas! Und es geschieht 
Wesentlicheres noch, als Ernst Cassirer beschreibt. Es formt sich das Selbst, die 
Persönlichkeit des Jungen. In Gelingen und Mißlingen, in Versuch und Erfolg 
formt sich der Junge zur Person. 

Zwar behaupten fernöstliche Ideologien • wenigstens, wie sie uns im Westen 
von ihren Anbetern vorgestellt werden •, daß es anders sei. Nichts Neues gesche- 
he. Alles sei schon fertig, liege verborgen im Urgrund. Man müsse nur die Hül- 
len abreißen und die Schalen zerschlagen. Im Spiel finde das Kind nur das eigene 
Selbst wieder, was es immer schon war. Im Werden geschehe nichts Neues, son- 
dern das gleichbleibende Alte befreie sich vom Oberflächenschutt der Geschichte 
und des Werdens. 

Während ich dem Kind zuschaue, spüre, sehe ich, daß dies nur die halbe Wahr- 
heit sein kann. Hier, im Spiel des Kindes geschieht Neues, geschieht etwas ganz 
und gar Einmaliges, bricht etwas Unwiederholbares und Unwiederholtes auf. Das 
Kind formt sich zur Person - in neuer schöpferischer Einmaligkeit. Die Begegnung 
mit den Bausteinen ist ein kreativer Vorgang im wörtlichen Sinn von Kreation, 
von Schöpfung. In ihm spiegelt sich etwas von Gottes schöpferischer Macht wider; 



Einübung und Weisung 230 

denn es geht um die Einmaligkeit, die wir Person, Selbst, Ich nennen. Hier wird 
nichts wiedergefunden, sondern neugeschaffen. 

Dies alles läßt sich nicht mit naturwissenschaftlicher Präzision erheben. Man 
muß es sehen. Und im Kinderspiel kann man es erschauen. Die Ahnung steigt in 
mir auf, wie reich, wie beglückend der Glaube an Gott ist, der Schöpfermacht hat. 
Er kann Neues setzen, Neues schaffen, Neues bewirken. Und mein Leben ist kein 
Stück eines großen Kreislaufs, sondern ist etwas Neues und Einmaliges. Und dort, 
wo ich aus dieser Mitte meines Menschseins etwas angehe, darf ich auch teilhaben 
am Schöpferwerk Gottes. Auch ich kann Schöpfer sein - zuerst und vor allem der 
meiner eigenen Persönlichkeit. 

Das Zusammenpurzeln und Wiederaufstellen der Bausteine des Jungen über- 
zeugt mich wiederum: Gott will den Menschen an dieser seiner Kraft, Neues zu 
machen und selbst neu zu werden, teilnehmen lassen. Gott hat uns den Auftrag 
gegeben, Neues zu machen und darin selbst neu zu werden. Und dies geschieht 
nicht, oder nicht nur, in zurückgezogener Stille, sondern vor allem in der Aus- 
einandersetzung mit der Welt Gottes. Mit den Aufgaben der heutigen Zeit, in 
der Begegnung mit den Dingen dieser Welt, im Sprechen mit den Menschen, die 
um uns sind. Auch in der Selbstbesinnung, im Rückblick, was da falsch war, und 
im Vorblick, was besser sein müßte; aber dann vor allem im Tun dieses Neuen. 

Überall dort formt sich Neues, Einmaliges, Unwiederholbares. Und wenn ich 
das, was auf mich zukommt, nicht verfehle, dann werde ich selbst zu einem besse- 
ren •selbst", noch mehr zu dem rechten •ich selbst". Also nicht zu dem, was ich 
immer schon war, sondern zu dem, was ich nach Gottes Wille und Auftrag werden 
soll. 

Der Junge spielt weiter. Die Garage gelingt. Es ist bei weitem nichts, was man 
gemeinhin Kunstwerk nennen würde - selbst wenn man es mit Maßstäben kind- 
licher Kunst bemäße. Aber es ist wie ein Katalysator für das Personwerden dieses 
Jungen geworden. In diesem •Denkmal" funkelt etwas von dem Geheimnis, das 
dort sich verbirgt, wo ein Mensch wird und wo ein Mensch neu wird. 

Auf dem Heimweg von meinem Freund denke ich darüber nach, ob ich nicht zu 
lange in der Resignation verharrt bin, als sei immer alles nur dasselbe, unverän- 
derlicher noch wie ein Klotz, als bleibe doch immer alles beim Alten. 

Ich denke darüber nach, ob ich nicht doch wieder den Mut haben sollte, neu 
anzufangen - mit mir, mit anderen, mit den schlichten, ungefügen Bausteinen des 
Lebens, mit wenig künstlerischem Geschick. Aber dennoch: neu anfangen. 

Gott gibt mir dazu die Chance; heute, morgen, immer wieder. 

Josef Sudbrack, München 




