Einiibung und Weisung 228
Die Liebe

Die Liebe hemmet nichts; sie kennt nicht Tir noch Riegel
Und dringt durch alles sich;

Sie ist ohn’ Anbeginn, schlug ewig ihre Fliigel
Und schldgt sie ewiglich.

Das Schlagen der Todesuhr wird zum Schlagen der Fliigel der Liebe. Liebe aber
durchdringt auch die Wand des Todes. Das Schlagen der Liebe hort nicht auf
wie das Schlagen der Todesuhr. Doch diese Zeilen sind — als Poesie betrachtet —
schwicher als die iiber den Tod. Sie greifen das traditionelle Bild von der Liebe
auf, die alles durchstofit, selbst die Dunkelheit des Todes, und bis zu Gott reicht;
der Traktat von der Wolke des Nichtwissens beruht auf dieser von Ps. Dionysius
herkommenden Theologie.

Aber diese vier Zeilen bilden ein Pendant zu dem Vierzeiler vom Tod. Mit
Recht hat Guardini zwar nur das erste Gedicht als vorbildlich hingestellt; doch
der ganze Matthias Claudius wird erst in beiden Gedichten vernchmbar.

Warum aber ist es ihm nicht gelungen, beides, Liebe und Tod, gleich stark zu
besingen? Es mag viele Griinde haben, zuféllige oder im Charakter des Wands-
beker Boten liegende. Einer aber liegt auch in der Sprache selbst. Das Ewige,
Unendliche, Gottliche iibersteigt zuletzt doch jede sprachliche Méglichkeit. Der
Tod hingegen bleibt im Bereich unserer Erfahrung. Die alles besiegende Liebe,
die Matthias Claudius besingt, hat zwar ithren Widerschein im ,, Welthaften®, ist
aber in ihrer Endgiltigkeit und Unbesiegbarkeit erst im , Uberwelthaften zu
Hause. Der Tod hingegen gehort ins ,Welthafte“. Jede wirkliche Meditation
entsteht dort, wo der Glaube beginnt. Aber um wieviel tiefer kann sich der
Glaube in der menschlichen Erfahrung einwurzeln, wenn er von der Meditation
geleitet wird.

Josef Sudbrack, Miinchen

,»Siche, ich mache alles neu« (Offb 21,5)

Besinnung vor einem spielenden Kind

Ein dreijahriger Junge, der Sohn meines Freundes, sitzt vor mir auf dem Boden
und ist ganz und gar in sein Spielen versenkt. Mir scheinen die Bauklétzchen, die
er zusammensetzt, recht einfach zu sein — verschiedenfarbig, verschiedengeformt,
und sonst nichts. Doch fiir den Dreijadhrigen machen diese hélzernen Formen eine
Welt aus. Man filhlt, wie es in ihm arbeitet, wie sein konstruktiver Geist lebendig



Einiibung und Weisung 229

wird, wie da etwas Neues entsteht — Was geh6rt wozu? Was soll entstehen? Ein
Haus? Ein Tor? Ein abstraktes Monument? Der Junge hat mir anvertraut, dafl
er eine Garage bauen will.

Amiisiert schaue ich zu. Dabei bin ich versucht, helfend einzugreifen. Ich sehe
mit einem Blick, wie alles zusammengehéren muf}; die Harmonie der Farben, die
Nuten, die Zapfen, die Kerben. Mit wenigen schlichten Handgriffen kénnte ich
das Kunstwerk der Garage vollenden. Aber dann wire die intensive Amosphire
um den jungen Baumeister dahin. So halte ich mich zuriick; glicklicherweise! Und
zum Lohn darf ich bei einer ,Geburt des Geistes“ (nach H. Snell) dabei sein, darf
zuschauen, wie etwas Neues, etwas wirklich Neues hervorgebracht wird.

Meine Konstruktion wire ein Werk aus Routine geworden; aus den Ablage-
rungen in meiner Erinnerung hitte ich die entsprechenden Bauplane hervorge-
zogen und etwas ,re“-produziert. Das Kind aber ,pro-“duziert, schafft Neues.

Doch dann ertappe ich mich bei der Frage: Ob sich mein Meditieren nicht in
utopische Mirchenbezirke jenseits der Wolken erhebt? ,Geburt des Geistes®
das ist doch reichlich hoch gegriffen! Kann man am Spiel eines Kindes so etwas
ablesen?

In dhnlicher Weise hat der Philosoph Ernst Cassirer (gewifl kein Christ!) iber
den Bildhauer Auguste Rodin reflektiert und damit dessen eigene Gedanken ver-
tieft. — Was geschieht, wenn ein Kiinstler aus dem Stein eine Gestalt herausmei-
Relt? Trigt er eine lingst fertige Idee in den Stein hinein? Holt er aus dem un-
gefiigen Klotz nur heraus, was immer schon drinnen war?

Oder geschieht in Wirklichkeit nicht etwas anderes? In der handwerklichen Be-
gegnung mit dem Material, mit dem Felsbrocken, entsteht im Kiinstler und im
Stein das Bild? nein, richtiger noch: in dieser Konfrontation schafft der Kiinst-
ler etwas Neues. In der Arbeit mit Hammer und Meifiel formt sich aus einer va-
gen Ahnung und einem stummen Stein eine klare Figur, die fiir den, der sehen
kann, deutliche , Worte“ spricht.

Ich schane dem Jungen weiter zu. In thm geschieht etwas! Und es geschieht
Wesentlicheres noch, als Ernst Cassirer beschreibt. Es formt sich das Selbst, die
Personlichkeit des Jungen. In Gelingen und Mifllingen, in Versuch und Erfolg
formt sich der Junge zur Person.

Zwar behaupten fernéstliche Ideologien — wenigstens, wie sie uns im Westen
von ihren Anbetern vorgestellt werden —, daf es anders sei. Nichts Neues gesche-
he. Alles sei schon fertig, liege verborgen im Urgrund. Man misse nur die Hil-
len abreiffen und die Schalen zerschlagen. Im Spiel finde das Kind nur das eigene
Selbst wieder, was es immer schon war. Im Werden geschehe nichts Neues, son-
dern das gleichbleibende Alte befreie sich vom Oberflichenschutt der Geschichte
und des Werdens.

Wihrend ich dem Kind zuschaue, spiire, sehe ich, dal dies nur die halbe Wahr-
heit sein kann. Hier, im Spiel des Kindes geschicht Neues, geschieht etwas ganz
und gar Einmaliges, bricht etwas Unwiederholbares und Unwiederholtes auf. Das
Kind formt sich zur Person — in neuer schopferischer Einmaligkeit. Die Begegnung
mit den Bausteinen ist ein kreativer Vorgang im wértlichen Sinn von Kreation,
von Schépfung. In ihm spiegelt sich etwas von Gottes schépferischer Macht wider;



Einiibung und Weisung 230

denn es geht win die Einmaligkeit, die wir Person, Selbst, Ich nennen. Hier wird
nichts wiedergefunden, sondern neugeschaffen.

Dies alles 1dfit sich nicht mit naturwissenschaftlicher Prazision erheben. Man
mufl es sehen. Und im Kinderspiel kann man es erschauen. Die Ahnung steigt in
mir auf, wie reich, wie begliickend der Glaube an Gott ist, der Schépfermacht hat.
Er kann Neues setzen, Neues schaffen, Neues bewirken. Und mein Leben ist kein
Stiick eines grofien Kreislaufs, sondern ist etwas Neues und Einmaliges. Und dort,
wo ich aus dieser Mitte meines Menschseins etwas angehe, darf ich auch teilhaben
am Schopferwerk Gottes. Auch ich kann Schépfer sein — zuerst und vor allem der
meiner eigenen Persénlichkeit.

Das Zusammenpurzeln und Wiederaufstellen der Bausteine des Jungen iiber-
zeugt mich wiederum: Gott will den Menschen an dieser seiner Kraft, Neues zu
machen und selbst neu zu werden, teilnehmen lassen. Gott hat uns den Auftrag
gegeben, Neues zu machen und darin selbst neu zu werden. Und dies geschieht
nicht, oder nicht nur, in zuriickgezogener Stille, sondern vor allem in der Aus-
einandersetzung mit der Welt Gottes. Mit den Aufgaben der heutigen Zeit, in
der Begegnung mit den Dingen dieser Welt, im Sprechen mit den Menschen, die
um uns sind. Auch in der Selbstbesinnung, im Riickblick, was da falsch war, und
im Vorblick, was besser sein miifite; aber dann vor allem im Tun dieses Neuen.

Uberall dort formt sich Neues, Einmaliges, Unwiederholbares. Und wenn ich
das, was auf mich zukommt, nicht verfehle, dann werde ich selbst zu einem besse-
ren ,selbst“, noch mehr zu dem rechten ,ich selbst®. Also nicht zu dem, was ich
immer schon war, sondern zu dem, was ich nach Gottes Wille und Auftrag werden
soll.

Der Junge spielt weiter. Die Garage gelingt. Es ist bei weitem nichts, was man
gemeinhin Kunstwerk nennen wiirde - selbst wenn man es mit Mafstiben kind-
licher Kunst beméfe. Aber es ist wie ein Katalysator fiir das Personwerden dieses
Jungen geworden. In diesem ,Denkmal® funkelt etwas von dem Geheimnis, das
dort sich verbirgt, wo ein Mensch wird und wo ein Mensch neu wird.

Auf dem Heimweg von meinem Freund denke ich dariiber nach, ob ich nicht zu
lange in der Resignation verharrt bin, als sei immer alles nur dasselbe, unverin-
derlicher noch wie ein Klotz, als bleibe doch immer alles beim Alten.

Ich denke dariiber nach, ob ich nicht doch wieder den Mut haben sollte, neu
anzufangen — mit mir, mit anderen, mit den schlichten, ungefiigen Bausteinen des
Lebens, mit wenig kiinstlerischem Geschick. Aber dennoch: neu anfangen.

Gott gibt mir dazu die Chance; heute, morgen, immer wieder.

Josef Sudbrack, Miinchen





