
BUCHBESPRECHUNGEN 

Mystik 

Mommaers, Paul: Was ist Mystik? 
Frankfurt a. M., Insel-Verlag 1979. 

139 S., kart. DM 20,-. 

 wenn die Mystiker auch außeror- 
dentliche und manchmal sogar eigenartige 
Gestalten sind, so sind sie doch keine 
Theoretiker oder Regelgeber, sondern 
Menschen, die selbst mit Gott etwas erlebt 
haben. Was sie da niederschreiben, rührt 
nicht vom Hörensagen oder vom vielen 
Denken her. Es ist an allererster Stelle ein 
Zeugnis" (18). Zum Verständnis dieses Er- 
lebens und zur Begegnung mit diesem 
Zeugnis möchte der Autor, Professor an 
der Universität Antwerpen, Leiter des dor- 
tigen Ruysbroeck-Zentrums, hinführen. Es 
gelingt ihm auf nur 140 Seiten meisterlich. 

Dabei beschränkt er sich bewußt auf die 
christliche Mystik des Abendlandes. Denn 
es •lassen sich in den anderen Traditionen 
- man denke etwa an den Sufismus, den 
Buddhismus, den Hinduismus - faktisch 
viel weniger ausführliche Beschreibungen 
des mystischen Erfahrens finden als das in 
der christlichen der Fall ist" (129, Anm. 7). 

Im 1. Kap., ,Wozu Mystik lesen und 
wie?' versucht der Autor, den Leser für die 
Lektüre zu gewinnen und ihn ein wenig 
einzustimmen: man brauche keine Angst 
zu haben, bei den Mystikern in die Hand 
von Menschen zu fallen, die von Projek- 
tionen leben -, man begegne in ihnen viel- 
mehr Menschen, die ,echt' sind und denen 
nichts Menschliches fremd war; man solle 
sich von ihnen ,treffen' lassen. Aber ,Was 
ist ein Mystiker?' (2. Kap.) •Der Mystiker 
ist vor allen Dingen - denn er kann ja zu- 
fälligerweise auch Theologie ... oder Mut- 
ter mit vier Kindern sein -, er ist vor allen 
Dingen jemand, der Gott erfährt." (60) 
Die ,Gottesmystik' (41 f) übersteigt die 
bloße ,Naturmystik' (35 f), aber auch die 
Wesensmystik' (37 f). Die mystische Er- 
fahrung ist durch drei Aspekte charakteri- 
siert: 1. Unmittelbarkeit: der Mystiker er- 
kennt Gott •ohne jegliches ,Mittel' oder 
,Bild'" (44 f.), 2. Passivität: ihm wird Er- 
fahrung   geschenkt,   er   ,macht'   sie   nicht 

(49 f), 3. Einung: Gott will sich mit dem 
Menschen vereinen (56 f). Im 3. Kap. 
warnt der Autor den Leser vor Mißver- 
ständnissen: echte mystische Erfahrung ist 
•scharf vom wilden Gestrüpp der außer- 
ordentlichen Phänomene zu unterscheiden, 
wo es von Levitationen, Visionen und 
Stimmen . . . nur so wimmelt" (60), und 
•gereifte Mystik hat nichts mit einem Er- 
fahren um des Erfahrens willen gemein" 
(62), sonst geschähe eine gefährliche •Ver- 
schiebung - vom ,Du' zum ,Mich'" (65). In 
diesem Kapitel antwortet der Verfasser 
auch auf die Frage, •welchen Unterschied 
es zwischen einem Mystiker und einem 
. . . gewöhnlichen Gläubigen gibt". Er 
meint, •daß der Mystiker zwar ein außer- 
ordentlicher Mensch, aber kein Sonderwe- 
sen ist; ein außergewöhnlicher Glücks- 
fall ..., aber keine Anomalie ... Also 
nichts .Ungewöhnliches', was sein objekti- 
ves Gottesverhältnis betrifft. Wohl unter- 
scheidet sich aber der Mystiker vom Nicht- 
mystiker durch die Art und Weise, in der er 
die gewöhnlichen' Gegegebenheiten erlebt. 
Er wird sich dessen bewußt, was bei den 
meisten Menschen nur ein Glaubenspunkt, 
eine mehr oder minder philosophische 
Schlußfolgerung . . . bleibt." (72) Käme 
Mommaers noch zu anderen Folgerungen, 
wenn er die ,Unmittelbarkeit' der mysti- 
schen Erfahrung (S. 44-49!) als .vermit- 
telte Unmittelbarkeit' verstünde? 

Das 4. Kap., ,Der Mystiker und die Ak- 
tivität', scheint besonders für den gestreß- 
ten Gläubigen unserer Tage geschrieben. 
Der Autor analysiert die tieferen Gründe 
für die Krise des Aktivismus und zeigt die 
Einheit von Aktion und Kontemplation 
im Leben und Zeugnis der Mystiker auf. 
Mir stellte sich nach der Lektüre doch die 
Frage: was rät der Verfasser nun (aus sei- 
ner Mystikerkenntnis heraus) mir Nicht- 
mystiker? 

Sehr wertvoll fand ich auch das letzte, 5. 
Kap., ,Menschliche Liebe und Zuneigung 
beim Mystiker'. Es ist ein Plädoyer für die 
affektive Liebe im christlichen Leben und 
zugleich der Aufweis, daß menschliche Lie- 



Buchbesprechungen 232 

be, sich selbst überlassen, schal und leer 
wird - wenn sie nicht zum .Andern' vor- 
stößt, das sich in ihr ankündigt und ver- 
birgt. 

All dies wird ständig mit Texten der 
Mystiker selbst entfaltet und der Leser in 
eine erregende Erfahrungswelt hineinge- 
rissen. Auch für die Unterscheidung und 
den Zusammenhang von psychologischer 
und geistlicher (spiritueller) Sicht bietet 
Mommaers manche Anregung. Ein lesens- 
wertes, dichtes Buch. 

B. Pfeifer SJ 

Moltmann, Jürgen: Gotteserfahrun- 
gen. Hoffnung - Angst - Mystik. (Kai- 

ser-Traktate, 47) München, Chr. Kai- 
ser-Verlag 1978, 71 S., brosch. DM 
8,80. 

Dieses schmale Bändchen des bekannten 
evangelischen Theologen vereinigt seinen 
Vortrag auf dem 18. Deutschen Evangeli- 
schen Kirchentag in Nürnberg, Juni 1979 
(,Hoffnung'), eine Tübinger Vorlesung im 
Dezember 1978 (,Angsf) und seinen Bei- 
trag zur Meister-Eckhart-Woche in Erfurt, 
Februar 1978 (,Mystik'). Der zusammen- 
fassende Titel ,Gotteserfahrungen' will 
bewußt als Antwort an Tilmann Mosers 
,Gottesvergiftung' und Horst-Eberhard 
Richters ,Gotteskomplex' verstanden sein. 

Die Kirchentagsrede ist bewegend, ak- 
tuell - aber theologisch etwas schabioni- 
sierend. ,Holocaust', Wohlstandsdenken 
auf Kosten der Armen und schöpfungswid- 
rige Naturausbeutung bei unkritischem 
Wachstumsdenken haben die christliche 
Hoffnung in Angst verkehrt. Darum gilt 
es, gerade in diesen Zeiten umzukehren. 
Die Kraft dazu schenkt der auferstandene 
und wiederkommende Christus. 

Der Vortrag über Angst gipfelt in der 
Einsieht, daß der Mensch sich letztlich von 
dem geängstigten (gekreuzigten) Christus 
aus seiner Angst befreien lassen muß. 

Auf den letzten Beitrag, ,Theologie der 
mystischen Erfahrung' (46-71), soll in die- 
ser Zeitschrift etwas genauer eingegangen 
werden. Moltmann skizziert zunächst die 
dem modernen Menschen typische, .aktive' 
Erkenntnishaltung: sie will be-greifen und 
be-herrschen. Davon hebt er dann die ,me- 

ditative' ab: sie möchte schauen und lieben; 
sie ist den Mystikern eigen. Der Autor 
führt dann folgende Sprachregelung 
ein: Ich verstehe •als Meditation das lie- 
bende, erleidende und teilnehmende Er- 
kennen eines Gegenstandes und als Kon- 
templation das reflektierende Bewußtwer- 
den des eigenen Selbst in dieser Medita- 
tion." (52) Christliche Meditation ist für 
ihn gegenständliche Meditation, in ihrem 
harten Kern Meditation des Leidens und 
Sterbens Christi. Der Meditierende •findet 
sich selbst in der Geschichte Christi wieder: 
angenommen, versöhnt und befreit für das 
Reich Gottes. Er nimmt an ihr teil." (52) 
In der Kontemplation aber •kommt der die 
Geschichte Christi Meditierende auf sich 
selbst zurück" und entdeckt, •daß sein Er- 
kennen der Geschichte Christi durch diese 
selbst bestimmt wurde. Indem er den ,Chri- 
stus für uns' findet, ist .Christus in ihm'. 
Denn er erkennt die Geschichte des für 
ihn gekreuzigten Christus in der Geistes- 
gegenwart des in ihm auferstandenen 
Christus." (53) Dadurch geschieht nach 
Moltmann auch die Wieder(! Herstellung 
der Gottesebenbildlichkeit des Menschen. 
•Die Christuserkenntnis führt zur ,Got- 
tesgeburt in der Seele'". (54) Hier ist für 
den Autor die Schwelle zur eigentlichen 
Mystik'. Diese versteht er als den Augen- 
blick der Erfüllung, der Ekstase der Ver- 
einigung, das Versinken der Seele im .un- 
endlichen Meer der Gottheit', wie die My- 
stiker sie umschreiben." (57) Der Weg der 
Mystik aber führt immer selbstvergesse- 
ner zu Gott selbst. Die Liebe des Mysti- 
kers •verläßt endlich den ,Gott für uns' 
und wendet sich ganz auf den Gott an sich", 
ja der Weg der Mystik •führt . . . zuletzt 
zur Aufhebung Gottes um Gottes willen". 
(60), nach Meister Eckhart) 

•Doch ist dies wirklich das Ziel der Ver- 
einigung?" fragt der Autor nun. Er ant- 
wortet: •Ich glaube, das Ziel liegt in einer 
ganz anderen Richtung". (60) Der mysti- 
sche Weg der Abgeschiedeaheit, der Ent- 
ledigung, der .Dunklen Nacht der Seele' 
hat seinen ,Sitz im Leben' in der Erfah- 
rung des Märtyrers. ,Selig, die um der Ge- 
rechtigkeit willen verfolgt werden.' (Mt 
5, 10) Moltmann entfaltet diesen Gedan- 
ken sehr eindringlich und verklammert so 
die  mystische  Erfahrung  mit   der  Leid- 



Buchbesprechungen 233 

erfahrung der verfolgten und bedrängten 
Christen heute. Und doch scheint mir hier 
Moltmann, trotz anregender Überlegun- 
gen, eher einen Sprung zu machen und ihm 
keine wirklich saubere Vermittlung zwi- 
schen Gottesmystik und Christusmystik zu 
gelingen. 

Der Schlußabschnitt heißt: ,Die Vision 
der Welt in Gott'. Da hinein mündet alle 
christliche Mystik. •Doch die Erkenntnis 
des gekreuzigten Gottes gibt dieser Vision 
der Welt in Gott Grund und Bestand" 
(68), fügt der Autor noch korrigierend 
hinzu. 

Eine interessante Studie, der die (pro- 
testantische) Schöpfungstheologie und die 
(lutherische) Kreuzestheologie des Verfas- 
sers charakteristische Akzente verleihen. 

B. Pfeifer SJ 

Sudbrack, Josef SJ: Komm in den Gar- 
ten meiner Seele. Einführung in die 
christliche Mystik. (Gütersloher Ta- 
schenbücher Siebenstern Nr. 329) Gü- 
tersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd 
Mohn 1979. 125 S., brosch. DM 9,80. 

Der verkopfte Mensch von heute sucht Er- 
fahrung; der vereinsamte Mensch Begeg- 
nung. Und dem gläubigen Christen geht 
es nicht anders. Darum können ihm christ- 
liche Mystiker viel sagen. Denn sie sind 
die .Erfahrenen' des Glaubens und ihre 
Erfahrung ist Zeugnis von .Begegnung', 
von Begegnung mit Gott. Zu diesem Zeug- 
nis möchte uns der kompetente Autor in 
diesem Originaltaschenbuch hinführen: 
zum Zeugnis christlicher Mystik. 

Durch das erste Kapitel (I. Erfahrung 
Gottes) erhält der Leser einen Einblick in 
das Wesen christlicher Mystik und zugleich 
erste Orientierung über Probleme, die 
mystische Erfahrung und mystische Texte 
aufwerfen. Christliche Mystik - zeigt der 
Autor - wächst aus der Urbegegnung mit 
dem personalen Gott, erfaßt den ganzen 
Menschen (auch in seinem Tun!) und geht 
ein in das Gespräch mit dem ,Wir' des 
Glaubens in der Kirche. Christliche Mystik 
ist nicht durch Begegnung bloß mit der 
.Gottheit' oder durch Aufgehen im Göttli- 
chen (oder gar im Nichts) charakterisiert; 
sie lebt vielmehr aus der Einheit der Be- 

ziehung zu Gott (der das Ich dabei nicht 
aufsaugt), wird im Geist gestiftet und 
kommt in der Begegnung mit Jesus (Te- 
resa von Avila!) zur voll-menschlichen 
und voll-christlichen Verwirklichung. My- 
stik ist so verschieden wie die Mystiker. 
Diese Vielfalt darf nicht aus systembilden- 
dem Verlangen nach Einheit eingeebnet 
werden. Für Sudbrack ist (mit vielen ande- 
ren, z. B. Karl Rahner) •die gefeierte 
.große' Mystik nur ein intensiv geworde- 
ner ,normaler' Glaube" (19) - und hat 
darum dem christlichen Normalverbraucher 
etwas zu sagen. Außerordentliche Phäno- 
mene (wie Ekstasen, Visionen usw.) wer- 
den zu Randphänomenen der Mystik. So 
wird die Brücke zwischen christlicher My- 
stik und christlichem Glauben geschlagen. 

Den größten Teil des Büchleins machen 
Texte von Mystikern aus. Gregor von 
Nyssa (II. Erfahrung der Sehnsucht), Au- 
gustinus (III. Erfahrung des Wortes), 
Bernhard von Clairvaux (IV. Erfahrung 
des Geistes), Meister Eckhart (V. Erfah- 
rung des Lebens) und Franz von Sales (VI. 
Erfahrung der Liebe) werden mit je einem 
charakteristischen Text vorgestellt und 
kommentiert. Die Auswahl legt den Akzent 
mehr auf die .Gedankenmystik' und er- 
leichtert so dem Leser den Zugang zur 
Welt der Mystik. Der Leser täusche sich 
aber nicht: er erhält .Schwarzbrot', er muß 
diese wertvolle Kost .kauen', sich mit sei- 
nem Glauben auf diese Texte ein-.lassen', 
lange mit ihnen umgehen. Aber es lohnt 
sich! Und der Verfasser hilft dem Leser 
(und Beter) durch sorgfältig bedachte und 
einfühlend kommentierende Worte. 

Das Büchlein schließt mit einem Kapitel 
über die .Erfahrung Jesu' (VII.). Es han- 
delt sich dabei um eine knappe Erschlie- 
ßung mystischer Glaubenserfahrung, wie sie 
sich so reich in der Bibel findet. Das The- 
ma ,Vorübergang Gottes' ist der Leitfaden 
dieser biblischen Hinführung. Vielleicht 
sollte mancher Leser nach dem grundsätz- 
lichen ersten Kapitel sofort dieses letzte, 
biblische vornehmen und dann erst zur 
Begegnung mit den vorgestellten Mysti- 
kern übergehen. 

Der Autor schrieb ein kostbares Büch- 
lein und wird hoffentlich viele, dankbare 
Leser finden. 

NB:   Wer   Zitate   im   Zusammenhang 



Buchbesprechungen 234 

nachlesen möchte, tut sich gelegentlich 
schwer, ihren Ursprungsort zu finden oder 
sucht vergebens danach (Teresia v. Avila 
S. 14, 15; Luther S. 18; Benz S. 23); auch 
weiß nicht jeder Leser, wann genau Gregor 
von Nyssa (geb. um 334, gest. 394) oder 
Meister Eckhart (geb. um 1260, gest. 1328) 
lebten. Eine Neuauflage sollte solche Anga- 
ben nachtragen. B. Pfeifer SJ 

Cognet, Louis: Gottes Geburt in der 
Seele. Einführung in die Deutsche My- 
stik. Geleitwort von Alois M. Haas. 
Freiburg-Basel-Wien: Herder 1980. 
287 S. Kart. DM 36,•. 

Ebenso dankbar, wie man über diese gut 
lesbare Übersetzung der leicht verständli- 
chen •Einführung in die Deutsche Mystik" 
ist, muß man erstaunt sein, daß sie von 
einem Franzosen verfaßt wurde. Aller- 
dings war L. Cognet (t) ein unumstrittener 
Kenner der Materie; A. M. Haas, Zürich, 
der das 1968 erschienene Buch auf den 
neuesten Stand gebracht hat, würdigt ihn 
mit Recht und zeigt auch die Bedeutung 
der Arbeit. Sie weist die innere Kontinui- 
tät auf von Erfahrung und Denken 
Meister Eckharts (mit seinen Vorläufern) 
über Tauler, Seuse, Ruusbroec bis zu Trak- 
taten (Kartäuser, Evang. Perle, L. Blo- 
sius), die den Übergang in die Moderne 
bilden. Der Wunsch, nun auch die leider 
unvollendet gebliebene Geschichte der mo- 
dernen Spiritualität, La Spiritualite mo- 
derne, L. L'essor: 1500-1650, 1966, von 
Cognet auf Deutsch in den Händen zu hal- 
ten, wird wach. 

Anzumerken ist, daß das wichtige 8. Ka- 
pitel über Heinrich Herp ausgelassen wur- 
de, ohne den Leser darauf aufmerksam zu 
machen. Sein Spiegel der Vollkommenheit 
(Köln 1538) ist zwar eine Kompilation, 
aber eine für die deutsche Spiritualität des 
16. Jahrhunderts überaus wichtige. Auch 
das französische Vorwort von L. Bouyer 
wurde nicht übersetzt. Darin steht alles, 
was das Buch für uns heute empfehlens- 
wert macht. Einmal der Hinweis auf eine 
Art moderner Theologie, die sich schämt, 
von Gott zu sprechen, während der Mensch 
von heute danach hungert. Aber dann auch 
der Hinweis auf die Christlichkeit der 
Deutschen Mystik: •Am meisten frappiert, 

wie aktuell die Deutsche Mystik ist, sobald 
man sie genauer betrachtet, obgleich sie auf 
den ersten Blick so weit von uns entfernt 
zu sein scheint; wie aktuell ihre schwindel- 
erregende, bis ins Äußerste paradoxe Me- 
taphysik ist, worin sie ihre Erfahrungen 
ausdrückte und rechtfertigte. Man muß 
nur mit Louis Cognet geduldig die Absicht 
ihrer Gedanken und ihrer verwirrenden 
Formulierungen erforschen, dann spürt 
man, daß diese Menschen lange vor uns 
und viel besser als alle unsere Entmytho- 
logisierer wußten und es auch sagen konn- 
ten, daß Gott all unser Sprechen über- 
steigt. Weil aber für sie Gott vor allem 
und zuerst ein Jemand war, deshalb konn- 
ten sie ihn Nichts nennen, oder auch alles 
für nichts erachten, was nicht die Einheit 
und Einzigkeit seines Übersein bedeutete, 
ohne ihn darum aus unserer Erfahrung, 
und selbst auch nur aus unserer Alltags- 
erfahrung zu verbannen." (7, französi- 
sches Original) Allen, die sich mit Medi- 
tationserfahrung beschäftigen, sei z. B. das 
Kapitel über Ruusbroec empfohlen (beson- 
ders 223 f.), um echte Unterscheidungskri- 
terien zu vernehmen. Zweifelsohne ein 
wichtiges und rundum zu empfehlendes 
Buch! /. Sudbrack SJ 

Haas, Alois Maria: Sermo mysticus, 
Studien zu Theologie und Sprache der 
deutschen Mystik (Dokimion, Neue 
Schriftenreihe zur Freiburger Zeit- 
schrift für Philosophie und Theologie, 
Bd. 4). Freiburg/Schweiz, Universitäts- 
verlag 1979. 505 S., kart. Sfr. 60,-. 

Mit diesem Band gesammelter Aufsätze 
faßt der Züricher Professor für Ältere 
Germanistik die Forschung einer ganzen 
Generation über die •Deutsche Mystik" 
zusammen und legt ein gewichtiges Fun- 
dament zur Weiterarbeit. Neben mehr 
systematischen Arbeiten (Mystik und 
Sprache) umfaßt die Untersuchung den 
Zeitraum von Wolfram von Eschenbach 
(Der Lichtsprung der Gottheit) bis zur 
Barock-Mystik (Friedrich von Spee, Ange- 
lus Silesius). Der Akzent aber liegt auf 
Meister Eckhart und Johannes Tauler. Den 
Schlußpunkt setzt eine wichtige Arbeit 
über Mors Mystica, der •mystische Tod" 



Buchbesprechwige7i 235 

- ein mystologisches Motiv (392-480). Ein 
detailliertes Namens- und Sachregister 
macht das Buch zu einem unentbehrlichen 
Arbeitsinstrument für jeden, der sich in 
fundierter Weise mit Mystik, besonders 
natürlich der Deutschen Mystik, beschäf- 
tigt. 

Den Akzent setzt der Titel, Sermo my- 
sticus, mystisches Sprechen; aber der In- 
halt umfaßt die ganze Breite des Pro- 
blems der Gotteserfahrung. Besonders die 
wichtigen, reich belegten Anmerkungen 
zeigen, daß Haas nicht nur das germani- 
stische, sondern auch das theologische und 
das linguistische Handwerkszeug be- 
herrscht. Wie der Titel nahelegt, wird der 
•Konnex zwischen Erfahrung und Spra- 
che in einem weitesten Sinn" (324) für die 
Mystik immer wieder aufgezeigt. Das meta- 
phorische Reden (in Bildern), die negative 
Theologie (das Nicht-wissen von Gott) 
und die Dichtung (Lyrische Formen litera- 
rischer Unmittelbarkeit, 75), sind Formen, 
in die hinein der Mystiker sich ausspricht. 
Umgekehrt sind auch die sprachlichen Äu- 
ßerungen gleichsam nach innen offen zu 
der übersteigenden Gotteserfahrung. Da- 
mit hängt zusammen, daß die von Haas 
untersuchte Mystik eindeutig christlich ist. 
•Es ist die Grenze aller christlichen My- 
stik, daß sie nicht in der Regie des Men- 
schen selber liegt. Eine zweite Grenze 
drängt sich den Deutschen Mystikern mit 
steigender Gewißheit auf: Christus als der 
hier in der Zeit menschgewordene Gott ist 
der einzige Vermittlungspunkt zum trinita- 
rischen Gott und zur Gottheit." (184) Des- 
halb pflichtet Haas auch einer •grund- 
sätzlichen Kritik" an Vermischungen von 
buddhistischer und christlicher Mystik bei 
(422, zu Uedas Eckhart-Buch). Mystik im 
christlichen Sinn ist nicht Übersteigen des 
Glaubens, sondern stellt •das Zwischen 
von Glaube und Erfahrung" dar (169). 

Es ist dringend zu wünschen, daß der 
Wust an Mystik-Publikationen, der au- 
genblicklich den Markt überschwemmt, an 
dieser Arbeit gemessen und ohne Zwei- 
fel zum weitaus größten Teil als zu leicht 
befunden werde. Das Buch selbst aber ist 
nicht leicht zu lesen; doch als Sammlung 
von Aufsätzen können die einzelnen Ka- 
pitel für sich studiert werden. Da es sich 
so gut wie niemals mit rein philologischen 

Problemen beschäftigt, wird es auch für 
theologisch interessierte Leser eine Fund- 
grube an engagierter Information über 
christliche Mystik und Gotteserfahrung 
darstellen. Der erstaunlich niedrige Preis 
sollte ein weiteres dazu beitragen, daß die 
Arbeit von Haas Klärung in die trüben 
Wasser der augenblicklichen Beschäfti- 
gung mit Mystik bringt.       /. Sudbrack S] 

Weite, Bernhard: Meister Eckhart. Ge- 
danken zu seinen Gedanken. Freiburg 
- Basel - Wien, Herder 1979. 268 S., 
kart. DM 32,80. 

Mit viel Kenntnis und Engagement stellt 
der Freiburger Religionsphilosoph die phi- 
losophische •Mystik" des großen Domini- 
kaners dar und zeigt schon im Untertitel, 
daß er persönliche •Gedanken" zu Eck- 
harts Schriften ausbreiten möchte. Der 
Grund-Text des Buches muß schon vor 
längerer Zeit konzipiert gewesen sein, da 
von Band II und III der kritischen Ausga- 
be der deutschen Schriften keine Notiz ge- 
nommen wird. 

Die Zeiten, als man aus Meister Eckhart 
eine Art deutschtümelndem Pantheisten 
machte, sind vorbei - wenigstens in ernst- 
zunehmenden Kreisen; leider nicht in allen 
Veröffentlichungen. Weite stellt also den 
Christen Eckhart vor, der sein Christen- 
tum zu verstehen sucht. Die drei Kapitel 
schließen gut aufeinander: Gott - Mensch - 
Welt, und berühren die großen Themen 
Eckharts. Weites Grundansatz zum Ver- 
ständnis Eckharts, den er bescheiden •Ge- 
danken zu seinen Gedanken" nennt, ist 
nun folgender: Eckhart sei zu verstehen 
aus einer alten Transzendental-Philosophie 
die sehr viel mit Husserl und Heidegger 
zu tun habe. Dieser Versuch wirft zwar 
Licht auf Eckhart und ist dem modernen 
Verständnis angemessen, trifft aber kaum 
Eckharts Mitte. Er war wie Thomas und 
Nikolaus von Kues ein Seinsphilosoph. Mir 
scheint deshalb auch die Interpretation des 
Altmeisters der Eckhart-Forschung, Josef 
Koch, immer noch unbestreitbar die tref- 
fendste zu sein (Vom Seinsbegriff und der 
Analogie her). 

Greifbar wird die Anfrage an Weites 
Deutung  z. B.  bei  seiner  Unterscheidung 



Buchbesprechungen 236 

der zwei (drei) Ebenen in Eckharts Werk: 
•die theoretisch-metaphysische und die le- 
bendige, die man auch die mystische 
nennt." Dazu wird als Beleg das Wort vom 
•Lebemeister" angeführt, der mehr sei 
•als Tausend Lesemeister". Nun, gerade 
dieser Spruch stammt wohl nicht von Eck- 
hart, sondern aus fehldeutenden häreti- 
schen Kreisen, von denen sich Eckhart ein- 
deutig distanziert hat (die zweite Predigt 
über Maria und Maria). Die Quellen be- 
legen es, aber auch die genuinen Eckhart- 
schriften, in denen ständig die großen Lese- 
Meister als Gewährsleute angeführt wer- 
den. Eckharts •Metaphysik" geht bruch- 
los über in seine •Mystik", sein Denken in 
sein Predigen, sein Latein in sein Deutsch; 
er lebte und erlebte auf einer Ebene. 

So scheint uns dieses wichtige Buch Wei- 
tes hilfreich zu sein für moderne Leser, die 
einen Zugang zu Eckhart suchen (Das Büch- 
lein von A. M. Haas: Meister Eckhart als 
normative Gestalt geistlichen Lebens, Jo- 
hannesverlag 1979, DM 18,-, ist aber vor- 
zuziehen). Den Fachleuten aber stellt Weite 
die eindringliche Frage von neuem (mit 
Fichte wurde schon ähnliches versucht), wie 
sich seine Seinsphilosophie und -mystik 
zur heutigen Transzendental-Philosophie 
und zur existentialen Anthropologie ver- 
halte. /. Sudbrack SJ 

Mieth, Dietmar: Meister Eckhart. 
Herausgegeben, eingeleitet und zum 
Teil übersetzt. Ölten - Freiburg, Wal- 
ter Verlag 1979. 355 S., Ln. DM 29,-. 

Es ist die erste - wenigstens im deutschen 
Sprachraum - Auswahl aus dem ganzen 
Eckhart: Deutsche Traktate und Predig- 
ten, lateinische Vorlesungen, Predigten 
und Skizzen. Außer den deutschen Predig- 
ten, die der Herausgeber in modernes 
Deutsch übertrug, entstammen die Überset- 
zungen der klassischen wissenschaftlichen 
Ausgabe. 

Wichtig und in dieser Art ebenfalls erst- 
malig ist es, daß Mieth zu Abschnitten und 
Unterabschnitten Verständnishilfen gibt. 
Wir haben also neben der Volksausgabe 
von Quint (neu als Diogenes-Taschenbuch, 

1979), die nur den deutschen Eckhart be- 
rücksichtigt, eine weitere, den ganzen Eck- 
hart umgreifende Volksausgabe eines qua- 
lifizierten Wissenschaftlers zur Hand. 

•Volksausgabe" aber bedeutet nicht, daß 
die Lektüre ohne Anstrengung geschehen 
kann. Das zeigt Mieth in seiner Einfüh- 
rung (15-77). An der Christlichkeit und 
Kirchlichkeit Eckharts zweifelt heute kein 
Fachmann mehr - auch der für damalige 
Zeiten nicht ungewöhnliche Konflikt mit 
der Lehrbehörde ändert daran nichts; 
selbst Thomas wurde von kirchlichen Stel- 
len verurteilt. Eckhart will - unter der 
Anstrengung des •Begriffs" - die Wirklich- 
keit aus Gott heraus verstehen, der •das 
Geheimnis der Wirklichkeit (ist), das 
heißt alles Wirkliche erschließt sich erst 
durch Transposition ihrer Erkenntnis in 
den göttlichen Bereich." Den sich daran 
anschließende Satz - •... kein Verlust an 
,realer' Wirklichkeit. Denn die theologi- 
sche Mitte ist der menschgewordene Logos 
der Schöpfung... das historische Faktum 
Jesu vonNazareth" - wird nicht jeder Eck- 
hartforscher in dieser Eindeutigkeit unter- 
schreiben. Ob nicht Eckhart doch manch- 
mal dem Systemzwang des realitätsfer- 
neren, neuplatonischen Denkens zum Opfer 
gefallen ist? 

Der positive Ertrag, der sich auch wis- 
senschaftlich aus der Arbeit Mieths ergibt, 
ist ein doppelter: Einerseits die klare Di- 
stanzierung von einer •Mystifizierung" 
Eckharts. Mystik ist nach Mieth bei Eck- 
hart nicht auf ruhend auf •myein, sich versen- 
ken", auch nicht auf •mystes, dem esote- 
risch Eingeweihten", sondern auf •myste- 
rium, Geheimnis der Wirklichkeit", das 
Gott ist. Weiterhin hat sich Mieth zum 
Anliegen gemacht, den Zug zur Aktion, 
zum Tun als bestimmend für Eckharts 
Denken herauszuarbeiten. 

Das alles fordert vom Leser einige Mü- 
he. Sie lohnt sich aber schon deshalb, weil 
es der echte Eckhart ist, den Mieth uns 
vorstellt; und dieser Gipfel christlicher 
Theologie ist nicht ohne Mühe zu bestei- 
gen. Die Reihe des Walter-Verlags hat mit 
dieser Ausgabe eine würdige Fortsetzung 
zu Hildegard (Schipperges) und Teresa 
von Avila (Dobhan) gefunden. 

/. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 

Geschichte der Spiritualität 

Sauser, Ekkart: Woher kommt Kirche? 
Ortskirchen der Frühzeit und Kirchen- 
bewußtsein heute. Frankfurt/Main, 
Verlag Josef Knecht 1978. 141 S., Pa- 
perback, DM 19,80. 

Obgleich diese leicht verständlichen ge- 
schichtlichen Darstellungen der •Ortskir- 
chen" zum Teil zufällig entstanden zu sein 
scheinen (die Aufzählung überzeugt nicht 
in allem), sind sie auch für nichtfachkun- 
dige Leser von Interesse. Dargestellt wird 
die Urgeschichte der Kirchengemeinden 
des Ostens, die sich um die Bischofszentren: 
Jerusalem, Antiodiien, Alexandrien, Kon- 
stantinopel und •Die Kirchen von Persien 
und Armenien" gruppieren. Entsprechen- 
des geschieht für die in elf Gruppierungen 
unterteilten Hauptkirchen des Westens. 
Der Sinn des Büchleins liegt nicht zuletzt 
im Aufweis des echten Pluralismus inner- 
halb der Gesamtkirche, in einer geschicht- 
lich-theologischen Begründung des Orts- 
kirchentums und im Vertrautmachen der 
verschiedenen geistigen Haltungen des 
Christentums, die dort ihren legitimen Ur- 
sprung haben. /• Sudbrack SJ 

Maas, Wilhelm: Gott und die Hölle. 
Studien zum Descensus Christi. 
(Sammlung Horizonte. Neue Folge 14) 
Einsiedeln, Johannes Verlag 1979, 339 
S., brosch. DM/sfr 40,-. 

Mit bewunderungswürdiger Sorgfalt und 
Zurückhaltung wird in dieser Freiburger 
Habilitationsschrift eine alte Glaubensüber- 
zeugung (Abstieg Christi zur Hölle, nach 
den Glaubensbekenntnissen) als funda- 
mentale, höchst aktuelle christliche Wahr- 
heit (im Schlußkapitel mit Baudelaire, 
Rimbaud, Claudel, Sartre, Adorno) ausge- 
wiesen. Das behutsame Vorangehen wird 
allerdings dem ungeübten, Synthese su- 
chenden Leser Mühen bereiten. Ein For- 
schungsbericht entwirft zuerst die religions- 
geschichtlichen Perspektiven; das zentrale 
Kapitel über biblische Aspekte (45-130) 
bringt eine genaue Exegese der klassischen 
Stellen von 1 Petr 3, 19; 4,6, erweitert 
aber   den  Blickwinkel   zu   den  biblischen 

237 

Vorstellungen und Erfahrungen von Tod - 
Scheol - Abyssos - Chaos - Hades - Ge- 
henna usw. Es wird deutlich, daß es nicht 
um geographische Begriffe geht, sondern 
um Grunderfahrungen des Menschen, die 
aber breiter, wirklichkeitsgebundener sind, 
als die rein existentielle Interpretation 
der Bultmannschule wahrhaben will. Und 
deshalb ist ein wichtiges Kapitel über die 
hermeneutische Frage eingeschaltet. Die 
moderne französische Philosophie (La- 
driere, Ricoeur) schreibt dem symboli- 
schen Erkennen eine grundlegende Funk- 
tion zu, die durch keine Rationalisierung 
und begriffliche Analyse aufgelöst werden 
kann. Auch Heideggers Philosophie wird 
mit einbezogen. Von daher läßt sich ver- 
stehen, daß Maas mit neueren Theologen 
die ganze Weite dessen abschreiten kann, 
was in dem Symbol (nicht nur Metapher) 
des •Abstiegs Jesu zur Hölle" gesagt ist: 
Erfahrung von Verlassenheit, in die unbe- 
wußten Tiefenschichten des Menschen hin- 
einreichend, die menschliche Gemeinschaft 
als ganze erreichend, den Kosmos umgrei- 
fend. Mit Urs von Balthasar wird als Hö- 
hepunkt gezeigt: Mit dem Abstieg Jesu zur 
Hölle zeigt Gott, daß er - Gott bleibend - 
zugleich die äußerste Gottverlassenheit und 
Angst des Menschen erfährt und deshalb 
•erlöst". Dieser •Abstieg zur Hölle" aber 
ist etwas, was mitten in das menschliche 
Leben, in seine Einsamkeit, Angst und Ge- 
fährdung hineinreicht. Ein einziger Punkt 
scheint mir fraglich: Ob wirklich Luthers 
großartige •Höllen"-Theologie (Hölle als 
Anfechtung, nicht als Ort, sondern als 
Wirklichkeit des Zornes Gottes über die 
Sünder - Christus hat die •zukünftige 
Hölle" überwunden) von ihm als •erstem 
und vielleicht einzigen in der Geschichte 
der christlichen Kirche" erstellt worden 
ist, wie Maas mit Vogelsang behauptet? 

Wie wichtig das Buch für die Spirituali- 
tät ist, muß nicht hervorgehoben werden. 

/. Sudbrack SJ 

Feld, Helmut: Die Anfänge der mo- 
dernen biblischen Hermeneutik in der 
spätmittelalterlichen Theologie. Wies- 
baden, Franz Steiner Verlag 1977, 106 



Buclibe sprechungen 238 

S. (Institut für Europäische Geschichte 
Mainz. Vorträge. Nr. 66). Brosch. DM 
16,40. 

Dieser große Überblick über eine geschicht- 
liche Entwicklung öffnet auch der Spiritua- 
litätsgeschichte manche Einsichten. Der 
Neuansatz von Franz von Assisi wird deut- 
lich: sein auf Individualität ruhendes reli- 
giöses Bewußtsein, das ihm ein persönliches 
Verhältnis ebenso wie zur Natur, so auch 
zum Evangelium schenkt. Damit ist die 
Frage nach dem Verhältnis von •persön- 
licher" Erfahrung und der Lehre der 
Schrift gestellt. Auch das Verhältnis von 
•persönlichem" Lesen der Schrift und 
kirchlicher Theologie wird durch den höchst 
individuellen Umgang der Franziskaner- 
bewegung mit der Schrift neu gefragt. Im 
Zuge der Diskussion findet das Dogma von 
der Unfehlbarkeit des Papstes seine Aus- 
formulierungen. Feld behandelt zu dieser 
Entwicklung einige exemplarische Theo- 
logen. Der letzte ist John Major, zu des- 
sen Hörern wahrscheinlich sowohl Calvin 
wie Ignatius von Loyola gehörten. John 
Major machte - unter dem Eindruck der 
Lutherischen Thesen - eine Entwicklung 
durch: Kirche ist nicht nur •die bewegende 
Ursache" zur Annahme der Autorität der 
Evangelien, sondern tritt als gleichwertige 
Institution neben die Heilige Schrift (letz- 
tere von Gott inspiriert, jene von Gott be- 
gründet). Es zeigt sich, wie eng die Spiri- 
tualität (die franziskanische Liebe zum 
konkreten Wort der Schrift und deren Ge- 
schichte) in die Dogmatik hineingebunden 
ist. /. Sudbrack SJ 

Wilkens, Gerard: Gompagnons de Je- 
sus. La genese de l'ordre des Jesuites 
(Recherches 14). Rom, Gentrum Igna- 
tianum Spiritualitatis, 1978. 340 S., 
brosch. 

Bei dem vorliegenden Buch handelt es sich 
um eine überarbeitete und (vor allem in 
den Anmerkungen) gekürzte französische 
Fassung einer deutschen Dissertation, die 
unter dem Titel •Unterwegs zum Orden. 
Die spirituelle Genese und Entwicklung 
der mitmenschlichen Beziehungen in der 
Gründungsgeschichte der Gesellschaft Jesu 
und   ihre   theologische   Würdigung"   im 

Jahre 1975 von der Universität Münster 
angenommen wurde. Der Verf. fragt nach 
Gestaltung und Motivation der zwischen- 
menschlichen Beziehungen Inigos von Lo- 
yola und seiner ersten Gefährten, sowohl 
innerhalb der Gemeinschaft als auch nach 
außen. Der untersuchte Zeitraum erstreckt 
sich von der Bekehrung Inigos 1521 bis zur 
Gründung des Ordens 1540. Dabei geht es 
wesentlich um den spirituellen, theologi- 
schen Aspekt, der mit soziologischen und 
psychologischen Methoden allein nicht ad- 
äquat erfaßt werden kann. 

Als erstes wird Inigos persönliches Ver- 
hältnis zu Gott und den Menschen unter- 
sucht, wobei sich herausstellt, daß die Be- 
gegnung mit Gott zunächst die bestehenden 
zwischenmenschlichen Bindungen löst. Erst 
nach der Gottesbegegnung, d. h. nach der 
Bekehrung, kann sich Ifiigo wieder den 
Menschen zuwenden, aber jetzt aus tiefe- 
ren, seelsorglichen Motiven. Inigos seel- 
sorgliches Engagement lädt auch andere 
ein, sich ebenso für ein apostolisches Leben 
in der Nachfolge Jesu zu entscheiden. Aus 
Inigos persönlichen Begegnungen mit ein- 
zelnen entsteht eine Gruppe. Von zentraler 
Bedeutung bei diesem Vorgang ist aber die 
personale Christusbegegnung in den Exer- 
zitien. Die zwischenmenschlichen Bezie- 
hungen der •Freunde im Herrn" weiten 
sich schließlich aus zu apostolischen Begeg- 
nungen mit den Mitmenschen. 

Die Untersuchung macht deutlich, daß 
das Kriterium für die Zugehörigkeit zur 
Gruppe um Inigo die Glaubenserfahrung 
der personalen Christusbegegnung ist. Aus 
den •Socii Jesu" wird die •Societas Jesu". 
Auch als Gemeinschaft sind sie geprägt vom 
In-Jesu-Gesellschaft-Sein. Die persönliche 
Gottesbegegnung in Christus wird zum 
Grundmodell für die Bildung der Grup- 
penstruktur: unter dem Banner des Kreu- 
zes von Christus ausgesandt zum apostoli- 
schen Dienst. Zur heutigen Diskussion 
über das Ordensleben kann die vorliegende 
Arbeit einen wichtigen Beitrag leisten. 
Wenn man gegenwärtig in den Orden die 
Mitbrüderlichkeit besonders betont, so wird 
hier darauf aufmerksam gemacht, daß de- 
ren Grundlage die Begegnung mit dem 
Gott ist, der keine Verkürzung seines An- 
spruchs auf unser Herz duldet. 

G. Switek SJ 



Buchbesprechungen 239 

Croce, Giovanna della: Gerhard Ter- 
steegen. Neubelebung der Mystik als 
Ansatz einer kommenden Spiritualität. 
(Europäische Hochschulschriften, Reihe 
XXIII/Theologie, Band 126) Bern - 
Frankfurt/M. - Las Vegas, Peter Lang 
AG. 1979, 180 S., kart. 

Eine Ordensschwester (Dr. phil. in Wien; 
Eintritt in den Mailänder Karmel) schreibt 
über den evangelischen Pietisten und Lie- 
derdichter (•Ich bete an die Macht der Lie- 
be .. .", •Gott ist gegenwärtig .. .") Ger- 
hard Tersteegen (1697 Moers - 1769 in Ot- 
terbeck, zwischen Ruhr und Wupper) - das 
allein kann als ein Zeichen gelten. Neben 
den Liedern wurde Tersteegen durch viele 
Obersetzungen aus der katholischen (meist 
französischen) Spiritualität, besonders 
aber durch sein •klösterliches" Leben und 
seine Tätigkeit als Erweckungsprediger 
bekannt. Man wird ihn heute auch im pro- 
testantischen Raum nicht mehr als Mysti- 
zisten abqualifizieren, der seine indifferen- 
ten Innenerfahrungen nur christlich dra- 
pierte - dafür ist der Schriftbezug zu stark. 
Giovanna della Croce schildert sein Leben, 
entwirft anhand seiner Heiligenbiogra- 
phien eine Art Skizze seiner Spiritualität, 
zeigt seine Tätigkeit als Seelsorger und 
versucht, auch seine mystische Eigenart 
herauszustellen (vom Bibel-Lesen her, in 
der Linie der großen christlichen Mystik, 
mit •dialogalem" Akzent). Man hätte die 
Auseinandersetzung mit Tersteegens Ei- 
genart (z. B. ist sein Lieblingsbuch der 
Imitatio Christi ein großes Dokument 
christlicher Frömmigkeit, aber sicherlich 
keine ausgeglichene Darstellung christlicher 
Lebenshaltung; sein oftmals herausgestell- 
ter Anti-Intellektualismus paßt nicht in 
das •Erbe" der karmelitischen Anfänge um 
Teresa und Johannes) weitertreiben und 
ihn selbst stärker profilieren können, ohne 
die Bedeutung seiner Christus- und Gott- 
Erfahrung zu schmälern.     /. Sudbrack SJ 

Leinweber, Winfried: Der Streit um 
den Zölibat im 19. Jahrhundert. Mün- 
ster, Aschendorff 1978 (Münsterische 
Beiträge zur Theologie, Heft 44), VIII/ 
591 S., brosch. DM 48,-. 

Vorliegende pastoraltheologische Disserta- 
tion von 1973/74 kommt zu ungefähr dem 
gleichen Ergebnis wie die entsprechende 
moraltheologische Arbeit von Paul Pi- 
card (Zölibatsdiskussion im katholischen 
Deutschland der Aufklärungszeit, Düssel- 
dorf 1975). Im damaligen Deutschland 
(was hier ausschließlich untersucht wird) 
gab es eine erbittert geführte Diskussion 
um die Berechtigung des Priesterzölibats 
im katholischen Raum. 

Am Auf-und-Ab der Streitigkeiten läßt 
sich auch die staatspolitische Entwicklung 
im Kirchenbewußtsein ablesen: nach 1848 
wird die Argumentation der Zölibatsgeg- 
ner mit politischen Erwägungen schwä- 
cher; die Abspaltung der altkatholischen 
Kirche nach dem Unfehlbarkeitsdogma von 
1871 und der Kulturkampf gibt den Zöli- 
batsbefürwortern wichtige Argumente in 
die Hand. Auch die Diskussion mit dem 
Protestantismus, die von einer liberalen 
Irenik um 1800 zur klaren Abgrenzung 
mit scharfen Polemiken führte (Zölibat als 
katholisches Spezifikum und als •bestver- 
leumdete Einrichtung"), schuf dem Zöli- 
batsgesetz neue Fundamentierung. Hand 
in Hand damit gingen die innerkirchlichen 
Bestätigungen des Zölibats durch ein mit 
Liturgie, Verkündigung, sozialer Tätigkeit 
reich angefülltes Priesterbild. 

Dieser äußeren Entwicklung aber ent- 
sprach eine - wie Leinweber zeigt - Argu- 
mentation von beiden Seiten, die gemes- 
sen am heutigen Reflexionsstand primitiv 
wirkt: Die Rechte des Staates (Zölibat als 
ultramontane Bindung), primitive Polemik 
(Ehelosigkeit als Verführung zur Unzucht) 
und Unverständnis gegenüber dem Evan- 
gelium; aber auf der Seite der Verteidiger 
ähnliches: Herabwürdigung der Ehe, alt- 
testamentliches Priesterverständnis (leviti- 
sche Reinheit) und kaum einmal ein echtes 
Eindringen in die Tiefe der patriotischen 
und mittelalterlichen Priestertheologie. 

Im großen Ganzen also eine recht uner- 
quickliche Diskussion. Wahrscheinlich wäre 
das Ganze noch unerquicklicher geworden, 
hätte Leinweber auch die aszetische Po- 
pulärliteratur in die Untersuchung einbe- 
zogen. Und so versteht man, daß der Au- 
tor am Schluß einen recht vorsichtigen 
•Ausblick" auf die Gegenwart und die Zu- 
kunft tut. 



Buclibesprechungen 240 

Es wäre zu wünschen, wenn die zweifels- 
ohne noch nicht zu Ende geführte Zölibats- 
diskussion auf dem Niveau geführt würde, 
das dieser wissenschaftlichen Untersuchung 
zugrunde liegt. /. Sudbrack SJ 

Der Heilige aus dem Böhmerwald. Jo- 
hannes Nepomuk Neumann, Bischof 
von Philadelphia. Hrsg.: K. Reiß / J. 
Lieball. Königstein/Taunus, Verlag 
Sudetendeutsches Priesterwerk 1979, 
120 S., Ln. DM 16,50. 

Unser Volk kann sich nicht gerade einer 
übergroßen Zahl von Heiligen aus der 
Neuzeit rühmen. Um so erstaunlicher ist es, 
daß zur Heiligsprechung des Johann Nepo- 
muk Neumann vor drei Jahren nicht ein- 
mal eine annehmbare Biographie vorlag, 
obwohl er dem Redemptoristenorden an- 
gehörte und die Armen Schulschwestern, 
München, ihm zu Dank verpflichtet sind, da 
er ihren Orden in die USA verpflanzt hat. 
Nach dem Buch von Josef Kolacek SJ (Der 
Heilige der Neuen Welt. Johann Nep. 
Neumann. Pattloch-Verl. 1979) füllt vor- 
liegendes Werk diese Lücke voll auf, und 
das in einer glücklichen Verbindung von 
Text und Bild: Neben einer guten Bio- 
graphie (1-55) finden sich Auszüge aus dem 
Katechismus und dem Tagebuch des Hei- 
ligen, Berichte zur Selig- und Heiligspre- 
chung durch Papst Paul VI. am 13. 10. 1963 

bzw. 19. 6. 1977 und zu Pilgerfahrten an 
sein Grab in Philadelphia, deren Krönung 
ohne Zweifel die des Heiligen Vaters Jo- 
hannes Paul II. am 5. 10. 1979 war. Die 
Ansprache, die der Papst am Grabe des 
Heiligen gehalten hat, wird vollständig 
wiedergegeben. Alle Texte werden immer 
wieder aufgelockert mit Schwarzweiß-Pho- 
tos aus Vergangenheit und Gegenwart. 

Johannes Nep. Neumann war geboren am 
28. 3. 1811 in Prachatitz im Böhmerwald, 
Diözese Budweis. Sein Vater stammte aus 
Obernburg/Main. Nach dem Theologiestu- 
dium in Budweis und Prag ging er in die 
Missionen der USA, wurde hier Priester 
und nach vier Jahren Redemptorist und 
schließlich der 3. Bischof von Philadelphia. 
Als •Schulbischof" baute er das •Pfarr- 
schulsystem" der USA aus, verfaßte einen 
oft aufgelegten Katechismus und förderte 
als Spiritual und Bischof viele Orden und 
religiöse Einrichtungen. Aufgezehrt in 
einem von großer Liebe und tiefem Glau- 
ben beseelten Hirtendienst, verstarb er früh 
und unerwartet am 5. 1. 1860. 

Als ansprechender Geschenkband oder 
zur anregenden Lektüre kann vorliegendes 
Buch diesen aktuellen Bischof uns nahe- 
bringen, dessen Gedenkfeier auch in den 
deutschen Heiligenkalender und das Mis- 
sale aufgenommen ist. 

Auf S. 99 müßte unbedingt verbessert 
werden: Martin Graber zu Dr. Rudolf 
Graber. W. Baier 




