BUCHBESPRECHUNGEN

Mystik

Mommaers, Paul: Was ist Mystik?
Frankfurt a. M., Insel-Verlag 1979.
139 S,, kart. DM 20.—.

»...wenn die Mystiker auch aufleror-
dentliche und manchmal sogar cigenartige
Gestalten sind, so sind sie doch keine
Theoretiker oder Regelgeber, sondern
Menschen, die selbst mit Gott etwas erlebt
haben. Was sie da niederschreiben, rithrt
nicht vom Horensagen oder vom vielen
Denken her. Es ist an allererster Stelle ein
Zeugnis“ (18). Zum Verstdndnis dieses Er-
lebens und zur Begegnung mit diesem
Zeugnis mochte der Autor, Professor an
der Universitit Antwerpen, Leiter des dor-
tigen Ruysbroeck-Zentrums, hinfihren. Es
gelingt ihm auf nur 140 Seiten meisterlich.

Dabei beschrankt er sich bewufit auf die
christliche Mystik des Abendlandes. Denn
es ,lassen sich in den anderen Traditionen
— man denke etwa an den Sufismus, den
Buddhismus, den Hinduismus - faktisch
viel weniger ausfiikrliche Beschreibungen
des mystischen Erfahrens finden als das in
der christlichen der Fall ist“ (129, Anm. 7).

Im 1. Kap., ,Wozu Mystik lesen und
wie?* versucht der Autor, den Leser fiir die
Lektiire zu gewinnen und ihn ein wenig
einzustimmen: man brauche keine Angst
zu haben, bei den Mystikern in die Hand
von Menschen zu fallen, die von Projek-
tionen leben —, man begegne in ihnen viel-
mehr Menschen, die ,echt’ sind und denen
nichts Menschliches fremd war; man solle
sich von ihnen ,treffen’ lassen. Aber ,Was
ist ein Mystiker?® (2. Kap.) ,Der Mystiker
ist vor allen Dingen — denn er kann ja zu-
falligerweise auch Theologie . . . oder Mut-
ter mit vier Kindern sein —, er ist vor allen
Dingen jemand, der Gott erfdhrt.“ (60)
Die ,Gottesmystik® (41f) ibersteigt die
blofe ,Naturmystik' (35 f), aber auch die
,Wesensmystik' (87 f). Die mystische Er-
fahrung ist durch drei Aspekte charakteri-
siert: 1. Unmittelbarkeit: der Mystiker er-
kennt Gott ,ohne jegliches ,Mittel’ oder
,Bild*“ (44 1), 2. Passivitdt: ihm wird Er-
fahrung geschenkt, er ,macht’ sie nicht

(49 1), 3. Einung: Gott will sich mit dem
Menschen vereinen (56f). Im 3. Kap.
warnt der Autor den Leser vor Mifiver-
standnissen: echte mystische Erfahrung ist
»5charf vom wilden Gestriipp der aufler-
ordentlichen Phanomene zu unterscheiden,
wo es von Levitationen, Visionen und
Stimmen . . . nur so wimmelt* (60), und
~gereifte Mystik bat nichts mit einem Er-
{ahren um des Erfahrens willen gemein®
(62), sonst geschihe eine gefdhrliche , Ver-
schiebung — vom ,Du‘ zum ,Mich‘“ (65). In
diesem Kapitel antwortet der Verfasser
auch auf die Frage, ,welchen Unterschied
es zwischen einem Mystiker und einem
...gewlhnlichen Gldubigen gibt“. Er
meint, ,daf der Mystiker zwar ein aufler-
ordentlicher Mensch, aber kein Sonderwe-
sen ist; ein aufergewshnlicher Gliicks-
fall..., aber keine Anomalie... Also
nichts ,Ungewdhnliches’, was sein objekti-
ves Gottesverhdltnis betrifft. Wohl unter-
scheidet sich aber der Mystiker vom Nicht-
mystiker durch die Art und Weise, in der er
die ,gewohnlichen' Gegegebenheiten erlebt.
Er wird sich dessen bewuflt, was bei den
meisten Menschen nur ein Glaubenspunkt,
cine mehr oder minder philosophische
Schluffolgerung . . . bleibt.“ (72) Kime
Mommaers noch zu anderen Folgerungen,
wenn er die ,Unmittelbarkeit’ der mysti-
schen Erfabrung (S. 44-49!) als ,vermit-~
telte Unmittelbarkeit’ verstiinde?

Das 4. Kap., ,Der Mystiker und die Ak-
tivitdt', scheint besonders fir den gestrefi-
ten Gldubigen unserer Tage geschrieben.
Der Autor analysiert die tieferen Griinde
fir die Krise des Aktivismus und zeigt die
Einheit von Aktion und Kontemplation
im Leben und Zeugnis der Mystiker auf.
Mir stellte sich nach der Lektiire doch die
Frage: was rét der Verfasser nun (aus sei-
ner Mystikerkenntnis heraus) mir Nicht-
mystiker?

Sehr wertvoll fand ich auch das letzte, 5.
Kap., ,Menschliche Liebe und Zuneigung
beim Mystiker*. Es ist ein Pladoyer fiir die
affektive Liebe im christlichen Leben und
zugleich der Aufweis, dafl menschliche Lie-



Buchbesprechungen

be, sich selbst iiberlassen, schal und leer
wird — wenn sie nicht zum ,Andern‘ vor-
stofit, das sich in ibr ankiindigt und ver-
birgt.

All dies wird stindig mit Texten der
Mystiker selbst entfaltet und der Leser in
eine erregende Erfahrungswelt hineinge-
rissen. Auch fiir die Unterscheidung und
den Zusammenhang von psychologischer
und geistlicher (spiritueller) Sicht bietet
Mommaers manche Anregung. Ein lesens-
wertes, dichtes Buch.

B. Pfeifer S]

Moltmann, Jirgen: Gotteserfahrun-
gen. Hoffnung — Angst — Mystik. (Kai-
ser-Traktate, 47) Miinchen, Chr. Kai-
ser-Verlag 1978, 71 S., brosch. DM
8,80.

Dieses schmale Bindchen des bekannten
evangelischen Theologen vereinigt seinen
Vortrag auf dem 18. Deutschen Evangeli-
schen Kirchentag in Niirnberg, Juni 1979
(;Hoffnung®), eine Tiibinger Vorlesung im
Dezember 1978 (,Angst’) und seinen Bei-
trag zur Meister-Eckhart-Woche in Erfurt,
Februar 1978 (,Mystik‘). Der zusammen-
fassende Titel ,Gotteserfahrungen® will
bewuflit als Antwort an Tilmann Mosers
,Gottesvergiftung und Horst-Eberhard
Richters ,Gotteskomplex‘ verstanden sein.

Die Kirchentagsrede ist bewegend, ak-
tuell — aber theologisch etwas schabloni-
sierend. ,Holocanst’, Wohlstandsdenken
auf Kosten der Armen und schépfungswid-
rige Naturausbeutung bei unkritischem
Wacdhstumsdenken haben die dhristliche
Hoffnung in Angst verkehrt. Darum gilt
es, gerade in diesen Zeiten umzukehren.
Die Kraft dazu schenkt der auferstandene
und wiederkommende Christus.

Der Vortrag iiber Angst gipfelt in der
Einsicht, daB der Mensch sich letztlich von
dem gedngstigten (gekreuzigten) Christus
aus seiner Angst befreien lassen mufi.

Auf den letzten Beitrag, ,Theologie der
mystischen Erfahrung* (46-71), soll in die-
ser Zeitschrift etwas genauer eingegangen
werden. Moltmann skizziert zunichst die
dem modernen Menschen typische, ,aktive’
Erkenntnishaltung: sie will be-greifen und
be-herrschen. Davon hebt er dann die ,me-

232

ditative’ ab: sie mochte schauen und lieben;
sie ist den Mystikern eigen. Der Autor
fihrt dann folgende Sprachregelung
cin: Ich verstehe ,als Meditation das lie-
bende, erleidende und teilnehmende Er-
kennen eines Gegenstandes und als Kon-
templation das reflcktierende BewuBStwer-
den des eigenen Selbst in dieser Medita-
tion.“ (52) Christliche Meditation ist fiir
ihn gegenstindliche Meditation, in ihrem
harten Kern Meditation des Leidens und
Sterbens Christi. Der Meditierende ,findet
sich selbst in der Geschichte Christi wieder:
angenommen, versohnt und befreit fiir das
Reich Gottes. Er nimmt an ihr teil.* (52)
In der Kontemplation aber ,kommt der die
Geschichte Christi Meditierende auof sich
selbst zuriick® und entdeckt, ,daf} sein Er-
kennen der Geschichte Christi durch diese
selbst bestimmt wurde. Indem er den ,Chri-
stus fiir uns‘ findet, ist ,Christus in ihm‘
Denn er erkennt die Geschichte des fiir
ihn gekreuzigten Christus in der Geistes-
gegenwart des in ihm auferstandenen
Christus.“ (53) Dadurch geschieht nach
Moltmann auch die Wieder(!)herstellung
der Gottesebenbildlichkeit des Menschen.
»Die Christuserkenntnis fithrt zur ,Got-
tesgeburt in der Seele’, (54) Hier ist fiir
den Autor die Schwelle zur ,eigentlichen
Mystik‘. Diese versteht er als den Augen-
blick der Erfillung, der Ekstase der Ver-
einigung, das Versinken der Seele im ,un-
endlichen Meer der Gottheit’, wie die My-
stiker sie umschreiben.“ (57) Der Weg der
Mystik aber fiibrt immer selbstvergesse-
ner zu Gott selbst. Die Liebe des Mysti-
kers ,verldfit endlich den ,Gott fiir uns‘
und wendet sich ganz auf den Gott an sich®,
ja der Weg der Mystik ,fihrt . . . zuletzt
zur Aufhebung Gottes um Gottes willen®.
(60), nach Meister Eckhart)

»Dodh ist dies wirklich das Ziel der Ver-
einigung?” fragt der Autor nun. Er ant-
wortet: ,Ich glaube, das Ziel liegt in einer
ganz anderen Richtung®. (60) Der mysti-
sche Weg der Abgeschiedenheit, der Ent-
ledigung, der ,Dunklen Nacht der Seele
hat seinen ,Sitz im Leben‘ in der Erfah-
rung des Mdrtyrers. Selig, die nm der Ge-
rechtigkeit willen verfolgt werden. (Mt
5, 10) Moltmann entfaltet diesen Gedan-
ken sehr eindringlich und verklammert so
die mystische Erfahrung mit der Leid-



Buchbesprechungen

erfabrung der verfolgten und bedringten
Christen heute. Und doch scheint mir hier
Moltmann, trotz anregender Uberlegun-
gen, eher einen Sprung zu machen und ihm
keine wirklich saubere Vermittlung zwi-
schen Gottesmystik und Christusmystik zu
gelingen.

Der SchiuBabschnitt heifit: ,Die Vision
der Welt in Gott’. Da hinein miindet alle
christliche Mystik. ,Doch die Erkenntnis.
des gekreuzigten Gottes gibt dieser Vision
der Welt in Gott Grund und Bestand®
(68), fugt der Autor noch korrigierend
hinzu.

Eine interessante Studie, der die (pro-
testantische) Schopfungstheologie und die
(lutherische) Kreuzestheologie des Verfas-
sers charakteristische Akzente verleihen.

B. Pfeifer S}

Sudbrack, Josef S]: Komm in den Gar-
ten meiner Seele. Einfithrung in die
christliche Mystik. (Giitersloher Ta-
schenbiicher Siebenstern Nr. 329) Gii-
tersloh, Giitersloher Verlagshaus Gerd
Mohn 1979. 125 S., brosch. DM 9,80.

Der verkopfte Mensch von heute sucht Er-
fahrung; der vereinsamte Mensch Begeg-
nung. Und dem gliubigen Christen geht
¢s nicht anders. Darum kdnnen ihm christ-
liche Mystiker viel sagen. Denn sie sind
die ,Erfahrenen‘ des Glaubens und ihre
Erfahrung ist Zeugnis von ,Begegnung’,
von Begegnung mit Gott. Zu diesem Zeng-
nis mochte uns der kompetente Autor in
diesem Originaltaschenbuch hinfiihren:
zum Zeugnis christlicher Mystik.

Durch das erste Kapitel (I. Erfahrung
Gottes) erhidlt der Leser einen Einblick in
das Wesen christlicher Mystik und zugleich
erste Orientierung iiber Probleme, die
mystische Erfahrung und mystische Texte
aufwerfen. Christliche Mystik — zeigt der
Autor — wichst aus der Urbegegnung mit
dem personalen Gott, erfafit den ganzen
Menschen (auch in seinem Tun!) und geht
ein in das Gesprich mit dem ,Wir‘ des
Glaubens in der Kirche. Christliche Mystik
ist nicht durch Begegnung blof mit der
,Gottheit* oder durch Aufgehen im Géttli-
chen (oder gar im Nichts) charakterisiert;
sie lebt vielmehr aus der Einheit der Be-

233

ziebhung zu Gott (der das Ich dabei nicht
aufsaugt), wird im Geist gestiftet und
kommt in der Begegnung mit Jesus (Te-
resa von Avila!l) zur voll-menschlichen
und voll-christlichen Verwirklichung. My-
stik ist so verschieden wie die Mystiker.
Diecse Vielfalt darf nicht aus systembilden-
dem Verlangen nach Einheit eingeebnet
werden. Fir Sudbrack ist (mit vielen ande-
ren, z. B. Karl Rahner) ,die gefeierte
,grofle’ Mystik nur ein intensiv geworde-
ner ,normaler’ Glaube® (19) — und hat
darum dem christlichen Normalverbraucher
etwas zu sagen. Auflerordentliche Phino-
mene (wie Ekstasen, Visionen usw.) wer-
den zu Randphidnomenen der Mystik. So
wird die Briicke zwischen christlicher My-
stik und christlichem Glauben geschlagen.

Den grofiten Teil des Biichleins machen
Texte von Mystikern aus. Gregor von
Nyssa (II. Erfahrung der Sehnsucht), Au-
gustinus (III. Erfabrung des Wortes),
Bernhard von Clairvaux (1V. Erfahrung
des Geistes), Meister Eckhart (V. Erfah-
rung des Lebens) und Franz von Sales (VI.
Erfahrung der Licbe) werden mit je einem
charakteristischen Text vorgestellt und
kommentiert. Die Auswah! legt den Akzent
mehr auf die ,Gedankenmystik’ und er-
leichtert so dem Leser den Zugang zur
Welt der Mystik. Der Leser tiusche sich
aber nicht: er erhilt ,Schwarzbrot’, er mufl
diese wertvolle Kost ,kauen®, sich mit sei-
nem Glauben auf diese Texte ein-,lassen’,
lange mit ihnen umgehen. Aber es lohnt
sich! Und der Verfasser hilft dem Leser
(und Beter) durch sorgfiltig bedachte und
einfithlend kommentierende Worte.

Das Biichlein schliefit mit einem Kapitel
iber die ,Erfahrung Jesu‘ (VIL.). Es han-
delt sich dabei um eine knappe Erschlie-
Bung mystischer Glaubenserfahrung, wie sie
sich so reich in der Bibel findet. Das The-
ma ,Voriibergang Gottes® ist der Leitfaden
dieser biblischen Hinfiihrung. Vielleicht
sollte mancher Leser nach dem grundsitz-
lichen ersten Kapitel sofort dieses letzte,
biblische vornehmen und dann erst zur
Begegnung mit den vorgesteliten Mysti-
kern iibergehen.

Der Autor schrieb ein kostbares Biich-
lein und wird hoffentlich viele, dankbare
Leser finden.

NB: Wer Zitate im Zusammenhang



Buchbesprechungen

nachlesen mochte, tut sich gelegentlich
schwer, ihren Ursprungsort zu finden oder
sucht vergebens danach (Tcresia v. Avila
S. 14, 15; Luther S. 18; Benz S. 23); auch
weild nicht jeder Leser, wann genau Gregor
von Nyssa (geb. um 334, gest. 394) oder
Meister Eckhart (geb. um 1260, gest. 1328)
lebten. Eine Neuauflage sollte solche Anga-
ben nachtragen. B. Pfeifer S]

Cognet, Louis: Gottes Geburt in der
Seele. Einfihrung in die Deutsche My-
stik. Geleitwort von Alois M. Haas.
Freiburg-Basel-Wien: Herder 1980.
287 S. Kart. DM 36,—.

Ebenso dankbar, wie man iiber diese gut
lesbare Ubersetzung der leicht verstindli-
chen ,Einfihrung in die Deutsche Mystik*
ist, mufl man erstaunt sein, dafl sie von
einem Franzosen verfafit wurde. Aller-
dings war L. Cognet (1) ein unumstrittener
Kenner der Materie; A. M. Haas, Ziirich,
der das 1968 erschienene Buch auf den
neuesten Stand gebracht hat, wiirdigt ihn
mit Recht und zeigt auch die Bedeutung
der Arbeit. Sie weist die innere Kontinui-
tit auf von Erfahrung und Denken
Meister Eckharts (mit seinen Vorldufern)
iiber Tauler, Seuse, Ruusbroec bis zu Trak-
taten (Kartduser, Evang. Perle, L. Blo-
sius), die den Ubergang in die Moderne
bilden. Der Wunsch, nun auch die leider
unvollendet gebliebene Geschichte der mo-
dernen Spiritualitdt, La Spiritualité mo-
derne, L. L’essor: 1500-1650, 1966, von
Cognet auf Deutsch in den Hinden zu hal-
ten, wird wach.

Anzumerken ist, daf} das wichtige 8. Ka-
pitel iiber Heinrich Herp ausgelassen wur-
de, ohne den Leser darauf aufmerksam zu
machen. Sein Spiegel der Vollkommenheit
(Koln 1538) ist zwar eine Kompilation,
aber eine fiir die deutsche Spiritualitit des
16. Jahrhunderts tiberaus wichtige. Auch
das franzésische Vorwort von L. Bouyer
wurde nicht ibersetzt. Darin steht alles,
was das Buch fiir uns heute empfchlens-
wert macht. Einmal der Hinweis auf cine
Art moderner Theologie, die sich schimt,
von Gott zu sprechen, wihrend der Mensch
von heute danach hungert. Aber dann auch
der Hinweis auf die Christlichkeit der
Deutschen Mystik: ,Am meisten frappiert,

234

wie aktuell die Deutsche Mystik ist, sobald
man sie genauer betrachtet, obgleich sie auf
den ersten Blick so weit von uns entfernt
zu sein scheint; wie aktuell ihre schwindel-
erregende, bis ins Auferste paradoxe Me-
taphysik ist, worin sie ihre Erfahrungen
ausdriickte und rechtfertigte. Man muf
nur mit Louis Cognet geduldig die Absicht
ihrer Gedanken und ihrer verwirrenden
Formulierungen erforschen, dann spiirt
man, dafl diese Menschen lange vor uns
und viel besser als alle unsere Entmytho-
logisierer wufiten und es auch sagen konn-
ten, dal Gott all unser Sprechen iiber-
steigt. Weil aber fiir sie Gott vor allem
und zuerst ein Jemand war, deshalb konn-
ten sie ihn Nichts nennen, oder auch alles
fir nichts erachten, was nicht die Einheit
und Einzigkeit seines Ubersein bedeutete,
ohne ibn darum aus unserer Erfahrung,
und selbst auch nur aus unserer Alltags-
crfahrung zu verbannen.® (7, franzési-
sches Original) Allen, die sich mit Medi-
tationserfahrung beschiftigen, sei z. B. das
Kapitel iiber Ruusbroec empfohlen (beson-
ders 2231.), um echte Unterscheidungskri-
terien zu vernehmen. Zweifelsohne ein
wichtiges und rundum zu empfehlendes

Buch! . Sudbrack S]
J

Haas, Alois Maria: Sermo mysticus,
Studien zu Theologie und Sprache der
deutschen Mystik (Dokimion, Neue
Schriftenreihe zur Freiburger Zeit-
schrift fiir Philosophie und Theologie,
Bd. 4). Freiburg/Schweiz, Universitits-
verlag 1979. 505 S., kart. Sfr. 60,—.

Mit diesem Band gesammelter Aufsdtze
faft der Ziricher Professor fiir Altere
Germanistik die Forschung einer ganzen
Generation iiber die ,Deutsche Mystik“
zusammen und legt ein gewichtiges Fun-
dament zur Weiterarbeit. Neben mehr
systematischen Arbeiten (Mystik und
Sprache) umfafit die Untersuchung den
Zeitraum von Wolfram von Eschenbach
(Der Lichtsprung der Gottheit) bis zur
Barock-Mystik (Friedrich von Spee, Ange-
lus Silesius). Der Akzent aber liegt auf
Meister Eckhart und Johannes Tauler. Den
Schluflpunkt setzt eine wichtige Arbeit
iiber Mors Mystica, der ,mystische Tod*



Buchbesprechungen

~ ein mystologisches Motiv (392-480). Ein
detailliertes Namens- und Sachregister
macht das Buch zu einem unentbehrlichen
Arbeitsinstrument fiir jeden, der sich in
fundierter Weise mit Mystik, besonders
natiirlich der Deutschen Mystik, beschaf-
tigt.

Den Akzent setzt der Titel, Sermo my-
sticus, mystisches Sprechen; aber der In-
halt umfaflt die ganze Breite des Pro-
blems der Gotteserfahrung. Besonders die
wichtigen, reich belegten Anmerkungen
zeigen, dafl Haas nicht nur das germani-
stische, sondern auch das theologische und
das linguistische Handwerkszeug be-
herrscht. Wie der Titel nahelegt, wird der
»Konnex zwischen Erfahrung und Spra-
che in einem weitesten Sinn®“ (324) fir die
Mystik immer wieder aufgezeigt. Das meta-
phorische Reden (in Bildern), die negative
Theologie (das Nicht-wissen von Gott)
und die Dichtung (Lyrische Formen litera-
rischer Unmittelbarkeit, 75), sind Formen,
in die hinein der Mystiker sich ausspricht.
Umgekehrt sind auch die sprachlichen Au-
Rerungen gleichsam nach innen offen zu
der ibersteigenden Gotteserfahrung. Da-
mit hingt zusammen, daf} die von Haas
untersuchte Mystik eindeutig christlich ist.
»Es ist die Grenze aller christlichen My-
stik, dafl sie nicht in der Regie des Men-
schen selber liegt. Eine zweite Grenze
dringt sich den Deutschen Mystikern mit
steigender Gewiflheit auf: Christus als der
hier in der Zeit menschgewordene Gott ist
der einzige Vermittlungspunkt zum trinita-
rischen Gott und zur Gottheit.“ (184) Des-
halb pflichtet Haas anch einer ,grund-
sdtzlichen Kritik“ an Vermischungen von
buddhistischer und christlicher Mystik bei
(422, zu Uedas Eckhart-Buch). Mystik im
christlichen Sinn ist nicht Ubersteigen des
Glaubens, sondern stellt ,das Zwischen
von Glaube und Erfahrung® dar (169).

Es ist dringend zu wiinschen, dafl der
Wust an Mystik-Publikationen, der au-
genblicklich den Markt iberschwemmt, an
dieser Arbeit gemessen und ohne Zwei-
fel zum weitaus grofiten Teil als zu leicht
befunden werde. Das Buch selbst aber ist
nicht leicht zu lesen; doch als Sammlung
von Aufsitzen konnen die einzelnen Ka-
pitel fiir sich studiert werden. Da es sich
so gut wie niemals mit rein philologischen

235

Problemen beschiftigt, wird es auch fir
theologisch interessierte Leser eine Fund-
grube an engagierter Information dber
christliche Mystik und Gotteserfahrung
darstellen. Der erstaunlich niedrige Preis
sollte ein weiteres dazu beitragen, dafl dic
Arbeit von Haas Klirung in die tritben
Wasser der augenblicklichen Beschifti-
gung mit Mystik bringt.  J. Sudbrack S|

Welte, Bernhard: Meister Eckhart. Ge-
danken zu seinen Gedanken. Freiburg
~ Basel — Wien, Herder 1979. 268 S.,
kart. DM 32,80.

Mit viel Kenntnis und Engagement stellt
der Freiburger Religionsphilosoph die phi-
losophische ,Mystik“ des grofien Domini-
kaners dar und zeigt schon im Untertitel,
dafl er personliche ,Gedanken” zu Eck-
harts Schriften ausbreiten méchte. Der
Grund-Text des Buches mufl schon vor
lingerer Zeit konzipiert gewesen sein, da
von Band IT und III der kritischen Ausga-
be der deutschen Schriften keine Notiz ge-
nommen wird.

Die Zeiten, als man aus Meister Eckhart
eine Art deutschtimelndem Pantheisten
machte, sind vorbei ~ wenigstens in ernst-
zunehmenden Kreisen; leider nicht in allen
Verdffentlichungen. Welte stellt also den
Christen Eckhart vor, der sein Christen-
tum zu verstehen sucht. Die drei Kapitel
schliefen gut aufeinander: Gott — Mensch —
Welt, und berithren die groflen Themen
Eckharts. Weltes Grundansatz zum Ver-
standnis Eckharts, den er bescheiden ,Ge-
danken zu seinen Gedanken“ nennt, ist
nun folgender: Eckhart sei zu verstehen
aus einer alten Transzendental-Philosophie
die sehr viel mit Husserl und Heidegger
zu tun habe. Dieser Versuch wirft zwar
Licht auf Eckhart und ist dem modernen
Verstindnis angemessen, trifft aber kaum
Eckharts Mitte. Er war wie Thomas und
Nikolaus von Kues ein Seinsphilosoph. Mir
scheint deshalb auch die Interpretation des
Altmeisters der Edkhart-Forschung, Josef
Koch, immer noch unbestreitbar die tref-
fendste zu sein (Vom Seinsbegriff und der
Analogie her).

Greifbar wird die Anfrage an Weltes
Deutung z.B. bei seiner Unterscheidung



Buchbesprechungen

der zwei (drei) Ebenen in Ekharts Werk:
»die theoretisch-metaphysische und die le-
bendige, die man auch die mystische
nennt.“ Dazu wird als Beleg das Wort vom
.Lebemeister” angefiihrt, der mehr sei
»als Tausend Lesemeister. Nun, gerade
dieser Spruch stammt wohl nicht von Eck-
hart, sondern aus fehldeutenden héreti-
schen Kreisen, von denen sich Eckhart ein-
deutig distanziert hat (die zweite Predigt
iber Maria und Marta). Die Quellen be-
legen es, aber auch die genuinen Eckhart-
schriften, in denen stindig die grofen Lese-
Meister als Gewihrsleute angefithrt wer-
den. Eckharts ,Metaphysik“ geht bruch-
los tiber in seine ,Mystik“, sein Denken in
sein Predigen, sein Latein in sein Deutseh;
er lebte und erlebte auf einer Ebene.

So scheint uns dieses wichtige Buch Wel-
tes hilfreich zu sein fiir moderne Leser, die
einen Zugang zu Eckhart suchen (Das Biich-
lein von A. M. Haas: Meister Eckhart als
normative Gestalt geistlichen Lebens, Jo-
hannesverlag 1979, DM 18,~, ist aber vor-
zuzichen). Den Fachleuten aber stellt Welte
die eindringliche Frage von neuem (mit
Fichte wurde schon dhnliches versucht), wie
sich scine Seinsphilosophie und -mystik
zur heutigen Transzendental-Philosophie
und zur existentialen Anthropologie ver-
halte. J. Sudbrack S]

Mieth, Dietmar: Meister Eckhart.
Herausgegeben, cingeleitet und zum
Teil iibersetzt. Olten — Freiburg, Wal-
ter Verlag 1979. 355 S., Ln. DM 29,-.

Es ist die erste — wenigstens im deutschen
Sprachraum - Auswahl aus dem ganzen
Eckhart: Deutsche Traktate und Predig-
ten, lateinische Vorlesungen, Predigten
und Skizzen. Auler den deutschen Predig-
ten, die der Herausgeber in modernes
Deutsch fibertrug, entstammen die Uberset-
zungen der klassischen wissenschaftlichen
Ausgabe.

Widhtig und in dieser Art ebenfalls erst-
malig ist es, dafl Mieth zu Abschnitten und
Unterabschnitten Verstdndnishilfen gibt.
Wir haben also neben der Volksausgabe
von Quint (neu als Diogenes-Taschenbudh,

236

1979), die nur den deutschen Eckhart be-
riicksichtigt, eine weitere, den ganzen Eck-
hart umgreifende Volksausgabe eines qua-
lifizierten Wissenschaftlers zur Hand.

» Volksausgabe“ aber bedeutet nicht, daf
die Lektiire ohne Anstrengung gescheben
kann. Das zeigt Mieth in seiner Einfiih-
rung (15-77). An der Christlichkeit und
Kirchlichkeit Eckharts zweifelt heute kein
Fachmann mehr — auch der fiir damalige
Zeiten nicht ungewéhnliche Konflikt mit
der Lehrbehérde andert daran nichts;
selbst Thomas wurde von kirchlichen Stel-
len verurteilt. Eckhart will — unter der
Anstrengung des ,,Begriffs® — die Wirklich-
keit aus Gott heraus verstehen, der ,das
Geheimnis der Wirklichkeit (ist), das
heifit alles Wirkliche erschlieft sich erst
durch Transposition ihrer Erkenntnis in
den gottlichen Bereich. Den sich daran
anschliefende Satz — ... kein Verlust an
srealer’ Wirklichkeit. Denn die theologi-
sche Mitte ist der menschgewordene Logos
der Schépfung ... das historische Faktum
Jesu vonNazareth® — wird nicht jeder Eck-
hartforscher in dieser Eindeuntigkeit unter-
schreiben. Ob nicht Eckhart doch manch-
mal dem Systemzwang des realititsfer-
neren, neuplatonischen Denkens zum Opfer
gefallen ist?

Der positive Ertrag, der sich auch wis-
senschaftlich aus der Arbeit Mieths ergibt,
ist ein doppelter: Einerseits die klare Di-
stanzierung von einer ,Mystifizierung®
Eckharts. Mystik ist nach Mieth bei Eck-
hart nicht aufruhend auf ,myein, sich versen-
ken®, auch nicht auf ,mystes, dem esote-
risch Eingeweihten®, sondern auf ,myste-
rium, Geheimnis der Wirklichkeit*, das
Gott ist. Weiterhin hat sich Mieth zum
Anliegen gemacht, den Zug zur Aktion,
zum Tun als bestimmend fiir Eckharts
Denken herauszuarbeiten.

Das alles fordert vom Leser einige Mii-
he. Sie lobnt sich aber schon deshalb, weil
es der echte Eckhart ist, den Mieth uns
vorstellt; und dieser Gipfel christlicher
Theologie ist nicht ohne Miihe zu bestei-
gen. Die Reihe des Walter-Verlags hat mit
dieser Ausgabe eine wiirdige Fortsetzung
zu Hildegard (Schipperges) und Teresa
von Avila (Dobhan) gefunden.

J. Sudbrack S}



Buchbesprechungen

Geschichte der Spiritualitit

Sauser, Ekkart: Woher kommt Kirche?
Ortskirchen der Frithzeit und Kirchen-
bewufitsein heute. Frankfurt/Main,
Verlag Josef Knecht 1978. 141 S., Pa-
perback, DM 19,80.

Obgleich diese leicht verstindlichen ge-
schichtlichen Darstellungen der ,Ortskir-
chen” zum Teil zufillig entstanden zu sein
scheinen (die Aufzdhlung iiberzeugt nicht
in allem), sind sie anch fiir nichtfachkun-
dige Leser von Interesse. Dargestellt wird
die Urgeschichte der Kirchengemeinden
des Ostens, die sich um die Bischofszentren:
Jerusalem, Antiochien, Alexandrien, Kon-
stantinopel und ,Die Kirchen von Persien
und Armenien“ gruppieren. Entsprechen-
des geschieht fir die in elf Gruppierungen
unterteilten Hauptkirchen des Westens.
Der Sinn des Biichleins liegt nicht zuletzt
im Aufweis des echten Pluralismus inner-
halb der Gesamtkirche, in einer geschicht-
lich-theologischen Begriindung des Orts-
kirchentums und im Vertrautmachen der
verschiedenen geistigen Haltungen des
Christentums, die dort ihren legitimen Ur-
sprung haben. J. Sudbrack S]

Maas, Wilhelm: Gott und die Holle.
Studien zum Descensus Christi.
(Sammlung Horizonte. Neue Folge 14)
Einsiedeln, Johannes Verlag 1979, 339
S., brosch. DM/sfr 40,—-.

Mit bewunderungswiirdiger Sorgfalt und
Zuriickhaltung wird in dieser Freiburger
Habilitationsschrift eine alte Glaubensiiber-
zeugung (Abstieg Christi zur Hélle, nach
den Glaubensbekenntnissen) als funda-
mentale, hiochst aktuelle christliche Wahr-
heit (im SchluBlkapitel mit Baudelaire,
Rimbaud, Claudel, Sartre, Adorno) ausge-
wiesen. Das behutsame Vorangehen wird
allerdings dem ungeiibten, Synthese su-
chenden Leser Mithen bereiten. Ein For-
schungsbericht entwirft zuerst die religions-
geschichtlichen Perspektiven; das zentrale
Kapitel iber biblische Aspekte (45-130)
bringt eine genaue Exegese der klassischen
Stellen von 1 Petr 3,19; 4,6, erweitert
aber den Blickwinkel zu den biblischen

237

Vorstellungen und Erfahrungen von Tod -
Scheol ~ Abyssos — Chaos — Hades - Ge-
henna nsw. Es wird deutlich, dal es nicht
um geographische Begriffe geht, sondern
um Grunderfahrungen des Menschen, die
aber breiter, wirklichkeitsgebundener sind,
als die rein existentielle Interpretation
der Bultmannschule wahrhaben will. Und
deshalb ist ein wichtiges Kapitel iiber die
hermeneutische Frage -eingeschaltet. Die
moderne franzosische Philosophie (La-
dri¢re, Ricoeur) schreibt dem symboli-
schen Erkennen eine grundlegende Funk-
tion zn, die durch keine Rationalisierung
und begriffliche Analyse anfgelost werden
kann. Auch Heideggers Philosophie wird
mit einbezogen. Von daher 1dft sich ver-
stehen, dal Maas mit neueren Theologen
die ganze Weite dessen abschreiten kann,
was in dem Symbol (nicht nur Metapher)
des ,Abstiegs Jesu zur Holle” gesagt ist:
Erfahrung von Verlassenheit, in die unbe-
wufiten Tiefenschichten des Menschen bin-
einreichend, die menschliche Gemeinschaft
als ganze erreichend, den Kosmos umgrei-
fend. Mit Urs von Balthasar wird als Hé-
hepunkt gezeigt: Mit dem Abstieg Jesu zur
Hballe zeigt Gott, dafl er — Gott bleibend —
zugleich die dulerste Gottverlassenheit und
Angst des Menschen erfihrt und deshalb
~erlost“. Dieser ,Abstieg zur Holle* aber
ist etwas, was mitten in das menschliche
Leben, in seine Einsamkeit, Angst und Ge-
fahrdung hineinreicht. Ein einziger Punkt
scheint mir fraglich: Ob wirklich Luthers
grofartige ,Héllen“~Theologie (Hélle als
Anfechtung, nicht als Ort, sondern als
Wirklichkeit des Zornes Gottes iiber die
Siinder — Christus hat die ,zukiinftige
Holle“ dberwunden) von ihm als ,erstem
und vielleicht einzigen in der Geschichte
der christlichen Kirche® erstellt worden
ist, wic Maas mit Vogelsang behauptet?
Wie wichtig das Buch fiir die Spirituali-
tat ist, mufl nicht hervorgehoben werden.

J. Sudbrack S}

Feld, Helmut: Die Anfinge der mo-
dernen biblischen Hermeneutik in der
spatmittelalterlichen Theologie. Wies-
baden, Franz Steiner Verlag 1977, 106



Buchbesprechungen

S. (Institut fiir Europaische Geschichte
Mainz. Vortriage. Nr. 66). Brosch. DM
16,40.

Dieser grofie Uberblick iiber eine geschicht-
liche Entwicklung 6ffnet auch der Spiritna-
lititsgeschichte manche Einsichten. Der
Neuansatz von Franz von Assisi wird deunt-
lich: sein auf Individualitat ruhendes reli-
gioses Bewufltsein, das ihm ein personliches
Verhaltnis ebenso wie zur Natur, so aunch
zum Evangelium schenkt. Damit ist die
Frage nach dem Verhiltnis von ,persén-
licher* Erfahrung und der Lehre der
Schrift gestellt. Auch das Verhiltnis von
~personlichem® Lesen der Schrift und
kirchlicher Theologie wird durch den hdchst
individuellen Umgang der Franziskaner-
bewegung mit der Schrift neu gefragt. Im
Zuge der Diskussion findet das Dogma von
der Unfehlbarkeit des Papstes seine Aus-
formulierungen. Feld behandelt zu dieser
Entwicklung einige exemplarische Theo-
logen. Der letzte ist John Major, zu des-
sen Horern wahrscheinlich sowohl Calvin
wie Ignatius von Loyola gehérten. John
Major machte — unter dem Eindruck der
Lutherischen Thesen ~ eine Entwicklung
durch: Kirche ist nicht nur ,die bewegende
Ursache® zur Annahme der Autoritit der
Evangelien, sondern tritt als gleichwertige
Institution neben die Heilige Schrift (letz-
tere von Gott inspiriert, jene von Gott be-
griindet). Es zeigt sich, wie eng die Spiri-
tualitit (die franziskanische Liebe zum
konkreten Wort der Schrift und deren Ge-
schichte) in die Dogmatik hineingebunden
ist. J. Sudbrack S]

Wilkens, Gérard: Compagnons de Jé-
sus. La genése de lordre des Jésuites
(Recherches 14). Rom, Centrum Igna-
tianum Spiritualitatis, 1978. 340 S,
brosch.

Bei dem vorliegenden Buch handelt es sich
um eine iberarbeitete und (vor allem in
den Anmerkungen) gekiirzte franzdsische
Fassung einer deutschen Dissertation, die
unter dem Titel ,Unterwegs zom Orden.
Die spirituelle Genese und Entwicklung
der mitmenschlichen Beziehungen in der
Griindungsgeschichte der Gesellschaft Jesn
und ihre theologische Wirdigung“ im

238

Jahre 1975 von der Universitat Miinster
angenommen wurde. Der Verf. fragt nach
Gestaltung und Motivation der zwischen-
menschlichen Beziehungen Ifigos von Lo-
yola und seiner ersten Gefihrten, sowohl
innerhalb der Gemeinschaft als anch nach
auflen. Der untersnchte Zeitraum erstreckt
sich von der Bekehrung Idigos 1521 bis zur
Griindung des Ordens 1540. Dabei geht es
wesentlich um den spiritnellen, theologi-
schen Aspckt, der mit soziologischen nnd
psychologischen Methoden allein nicht ad-
dquat erfafit werden kann.

Als erstes wird Ifigos personliches Ver-
héltnis zu Gott und den Menschen unter-
sucht, wobei sich herausstellt, daR die Be-
gegnung mit Gott zunichst die bestehenden
zwischenmenschlichen Bindungen lést. Erst
nach der Gottesbegegnung, d. h. nach der
Bekehrung, kann sich Idigo wieder den
Menschen zuwenden, aber jetzt aus tiefe-
ren, seelsorglichen Motiven. Ihigos seel-
sorgliches Engagement 1idt auch andere
ein, sich ebenso fiir cin apostolisches Leben
in der Nadhfolge Jesn zu entscheiden. Aus
Ihigos personlichen Begegnungen mit ein-
zelnen entsteht eine Gruppe. Von zentraler
Bedeutung bei diesem Vorgang ist aber die
personale Christusbegegnung in den Exer-
zitien. Die zwischenmenschlichen Bezie-
hungen der ,Freunde im Herrn® weiten
sich schlieBlich aus zu apostolischen Begeg-
nungen mit den Mitmenschen.

Die Untersuchung macht deutlich, da}
das Kriterinm fiir die Zugehdrigkeit zur
Gruppe um Iiigo die Glanbenserfahrung
der personalen Christusbegegnung ist. Aus
den ,Socii Jesn“ wird die ,Societas Jesu®.
Auch als Gemeinschaft sind sie geprigt vom
In- Jesu-Gesellschaft-Sein. Die personliche
Gottesbegegnung in Christus wird zum
Grundmodell fiir die Bildung der Grup-
penstruktur: unter dem Banner des Kren-
zes von Christus ausgesandt zum apostoli-
schen Dienst. Zur hentigen Diskussion
Gber das Ordensleben kann die vorliegende
Arbeit einen wichtigen Beitrag leisten.
Wenn man gegenwirtig in den Orden die
Mitbriiderlichkeit besonders betont, so wird
hier darauf anfmerksam gemacht, dafl de-
ren Grondlage die Begegnung mit dem
Gott ist, der keine Verkiirzung seines An-
spruchs auf unser Herz duldet.

G. Switek S]



Buchbesprechungen

Croce, Giovanna della: Gerhard Ter-
steegen. Neubelebung der Mystik als
Ansatz einer kommenden Spiritualitit.
(Européische Hochschulschrifien, Reihe
XXIII/Theologie, Band 126) Bern —
Frankfurt/M. — Las Vegas, Peter Lang
AG. 1979, 180 S., kart.

Eine Ordensschwester (Dr. phil. in Wien;
Eintritt in den Mailinder Karmel) schreibt
iiber den evangelischen Pietisten und Lie-
derdichter (,Ich bete an die Macht der Lie-
be...“ ,Gott ist gegenwirtig...) Ger-
hard Tersteegen (1697 Moers — 1769 in Ot-
terbeck, zwischen Ruhr und Wupper) — das
allein kann als ein Zeichen gelten. Neben
den Liedern wurde Tersteegen durch viele
Ubersetzungen aus der katholischen (meist
franzosischen)  Spiritualitdt, besonders
aber durch sein ,klosterliches® L.eben und
seine Titigkeit als Erwedkungsprediger
bekannt. Man wird ihn heute auch im pro-
testantischen Raum nicht mehr als Mysti-
zisten abqualifizieren, der seine indifferen-
ten Innenerfahrungen nur christlich dra-
pierte — dafiir ist der Schriftbezug zu stark.
Giovanna della Croce schildert sein Leben,
entwirft anhand seiner Heiligenbiogra-
phien eine Art Skizze seiner Spiritualitat,
zeigt seine Tatigkeit als Seelsorger und
versucht, auch seine mystische Eigenart
herauszustellen (vom Bibel-Lesen her, in
der Linie der groflen christlichen Mystik,
mit ,dialogalem® Akzent). Man hitte die
Auseinandersetzung mit Tersteegens Ei-
genart (z. B. ist sein Lieblingsbuch der
Imitatio Christi ein grofles Dokument
christlicher Frommigkeit, aber sicherlich
keine ausgeglichene Darstellung christlicher
Lebenshaltung; sein oftmals herausgestell-
ter Anti-Intellektualismus pafit nicht in
das ,Erbe“ der karmelitischen Anfinge um
Teresa und Johannes) weitertreiben und
ihn selbst stiarker profilieren kénnen, ohne
die Bedeutung seiner Christus- und Gott-
Erfahrung zu schmilern.  J. Sudbrack S]

Leinweber, Winfried: Der Streit um
den Zolibat im 19. Jahrhundert. Miin-
ster, Aschendorff 1978 (Miinsterische
Beitrige zur Theologie, Heft 44), VIII/
591 S., brosch. DM 48,—.

239

Vorliegende pastoraltheologische Disserta-
tion von 1978/74 kommt zu ungefdhr dem
gleichen Ergebnis wie die entsprechende
moraltheologische Arbeit von Paul Pi-
card (Zolibatsdiskussion im katholischen
Deutschland der Aufklirungszeit, Diissel-
dorf 1975). Im damaligen Deutschland
(was hier ausschlieflich uuntersucht wird)
gab es eine erbittert gefithrte Diskussion
um die Berechtigung des Priesterzélibats
im katholischen Raum.

Am Auf-und-Ab der Streitigkeiten 148}t
sich auch die staatspolitische Entwicklung
im Kirchenbewufitsein ablesen: nach 1848
wird die Argumentation der Zélibatsgeg-
uer mit politischen Erwidgungen schwi-
cher; die Abspaltung der altkatholischen
Kirche nach dem Unfehlbarkeitsdogma von
1871 und der Kulturkampf gibt den Zali-
batsbefiirwortern wichtige Argumente iu
die Hand. Auch die Diskussion mit dem
Protestantismus, die von einer liberalen
Irenik um 1800 zur klaren Abgrenzung
mit scharfen Polemiken fithrte (Zolibat als
katholisches Spezifikum und als ,bestver-
leumdete Einrichtung), schuf dem Zéli-
batsgesetz neue Fundamentierung. Hand
in Hand damit gingen die innerkirchlichen
Bestdtigungen des Zolibats durch ein mit
Liturgie, Verkiindigung, sozialer Titigkeit
reich angefiilltes Priesterbild.

Dieser dufleren Entwicklung aber ent-
sprach eine — wie Leinweber zeigt - Argu-
mentation von beiden Seiten, die gemes-
sen am heutigen Reflexionsstand primitiv
wirkt: Die Rechte des Staates (Zolibat als
ultramontane Bindung), primitive Polemik
{Ehelosigkeit als Verfithrung zur Unzucht)
und Unverstdudnis gegeniiber dem Evan-
gelium; aber auf der Seite der Verteidiger
dhnliches: Herabwiirdigung der Ehe, alt-
testamentliches Priesterverstindnis (leviti-
sche Reinheit) und kaum einmal ein echtes
Eindringen in die Tiefe der patristischen
und mittelalterlichen Priestertheologie.

Im groflen Ganzen also eine recht uner-
quickliche Diskussion. Wahrscheinlich wire
das Ganze noch unerquicklicher geworden,
hitte Leinweber auch die aszetische Po-
pulérliteratur in die Untersuchung einbe-
zogen. Und so versteht man, dafl der Au-
tor am Schlufl einen recht vorsichtigen
»Ausblick“ auf die Gegenwart und die Zu-
kunft tut.



Buchbesprechungen

Es wire zu wiinschen, wenn die zweifels-
ohne noch nicht zu Ende gefithrte Zélibats-
diskussion auf dem Niveau gefishrt wiirde,
das dieser wissenschaftlichen Untersuchung
zugrunde liegt. J. Sudbrack S]

Der Heilige aus dem Bolimerwald. Jo-
hannes Nepomuk Neumann, Bischof
von Philadelphia. Hrsg.: K. Reifl / J.
Lieball. Konigstein/Taunus, Verlag
Sudetendeutsches Priesterwerk 1979,
120 S., Ln. DM 16,50.

Unser Volk kann sich nicht gerade einer
iibergrofen Zahl von Heiligen aus der
Neuzeit rithmen. Um so erstaunlicher ist es,
daf zur Heiligsprechung des Johann Nepo-
muk Neumann vor drei Jahren nicht ein-
mal eine annehmbare Biograplie vorlag,
obwohl er dem Redemptoristenorden an-
gehdrte und die Armen Schulschwestern,
Miinchen, thm zu Dank verpflichtet sind, da
er ihren Orden in die USA verpflanzt hat.
Nach dem Buch von Josef Kolacek SJ (Der
Heilige der Neuen Welt. Johann Nep.
Nevmann. Pattloch-Verl. 1979) fiillt vor-
liegendes Werk diese Liicke voll auf, und
das in einer glicklichen Verbindung von
Text und Bild: Neben einer guten Bio-
graphie (1-55) finden sich Ausziige aus dem
Katechismus und dem Tagebuch des Hei-
ligen, Berichte zur Selig- und Heiligspre-
chung durch Papst Paul VI. am 13. 10. 1963

240

bzw. 19. 6. 1977 und zu Pilgerfahrten an
sein Grab in Philadelphia, deren Krénung
obne Zweifel die des Heiligen Vaters Jo-
hannes Paunl II. am 5. 10. 1979 war. Die
Ansprache, die der Papst am Grabe des
Heiligen gchalten hat, wird vollstindig
wiedergegeben. Alle Texte werden immer
wieder anfgelockert mit Schwarzweifl-Pho-
tos aus Vergangenheit und Gegenwart.

Johannes Nep. Neumann war geboren am
28. 3. 1811 in Prachatitz im Béhmerwald,
Diézese Budweis. Sein Vater stammte aus
Obernburg/Main. Nach dem Theologiestu-
diovm in Budweis und Prag ging er in die
Missionen der USA, wurde hier Priester
und nach vier Jahren Redemptorist und
schlieflich der 3. Bischof von Philadelphia.
Als ,Schulbischof“ baute er das ,Pfarr-
schulsystem“ der USA aus, verfafite einen
oft aufgelegten Katechismus und forderte
als Spiritval und Bischof viele Orden und
religiose Einrichtungen. Aufgezehrt in
einem von groRer Liebe und tiefem Glau-
ben beseelten Hirtendienst, verstarb er frith
und unerwartet am 5. 1. 1860,

Als ansprechender Geschenkband oder
zur anregenden Lektiire kann vorliegendes
Buch diesen aktuellen Bischof uns nahe-
bringen, dessen Gedenkfeier auch in den
deutschen Heiligenkalender und das Mis-
sale anfgenommen ist.

Auf S. 99 miiflte unbedingt verbessert
werden: Martin Graber zu Dr. Rudolf
Graber. W. Baier





