Ich wihlte das Ordensleben

Sheila Cassidy, England®

Nur mit einigem Zogern setze ich die Griinde auseinander, warum ich das
Ordensleben erwihle; mein Zogern ist aus dem Wissen um meine eigene
Furcht und Unsicherheit geboren, mit denen ich mich auf dieses besondere
Leben einlasse. Fiir mich gibt es auf die Frage , Warum wihlen Sie das
Ordensleben?“ nur eine Antwort. Ganz einfach: Ich weifl mich dazu geru-
fen. Genauer: ich weifl mich gerufen zu einem Leben der volligen Hingabe
und Bindung an Gott, und ich glaube, daf} dieser Ruf fiir mich Ehelosigkeit
und Verzicht auf eigenen Besitz und eigenen Willen einschliefit. Vielleicht
habe ich die Botschaft nicht richtig ausgelegt: vielleicht will Gott mich an-
derswohin fithren, — aber wenn dies nicht geschieht, mufl ich dem folgen,
was ich als seine Einladung, alles was ich habe zu verkaufen und ihm zu
folgen, erkenne.

Viele Leute glauben, meine Gefingniserfahrung habe mich dazu ge-
fithrt, ,die Flucht vor der Welt“ zu suchen. Doch nichts wére weiter von
der Wahrheit entfernt. Zum erstenmal verspiirte ich den Ruf zum aus-
schlieRlichen Dienst Gottes als ich ein Kind war und zur Schule ging. Und
dieses Gespiir, gerufen zu werden, kehrte in Abstinden in den vergange-
nen zwanzig Jahren immer wieder zuriick. Wahrend meines Aufenthaltes
in Chile wurde ich einmal acht Tage lang zu ignatianischen Exerzitien an-
geleitet. Damals habe ich mich fest entschieden, in einen aktiv-kontempla-
tiven Orden einzutreten, und plante meine Riickkehr nach England, um
diesen Entschlufl auszufiihren.

Meine Verhaftung dnderte an der Uberzeugung, dal Gott mich zum Or-
densleben ruft, nichts; aber zugleich kehrte ich nach England mit dem deut-
lichen Wissen um eine Sendung zuriick: ich fithlte die Verpflichtung, klar
und entschieden fiir die Héftlinge einzutreten, die ich in den chilenischen
Kerkern zuriickgelassen hatte. So war ich achtzehn Monate lang ganz mit

* Dr. Sheila Cassidy, 1987 in England geboren, ist unseren Lesern schon durch ihren Bei-
trag ,Beten in Bedringnis, im vorletzten Heft unserer Zeitschrift bekannt. Sie wuchs in
Australien anf, erhielt ibre Ausbildung zur Arztin aber in Groflbritannien. 1971 ging sie
nach Chile nnd arbeitete in den Slums von Santiago. Im November 1975 behandelte sie
dort einen verwundeten Revolutiondr. Das fithrte zu ihrer Verhaftung und Folterung
durch die Geheimpolizei. Nach acht Wochen Gefingnis — drei davon in Einzelhafi — wurde
Dr. Cassidy im Dezember 1975 ans Chile nach England ausgewiesen. Anderthalb Jahre
setzte sie sich dann in Wort und Schrift fiir die politischen Gefangenen in Chile ein. 1978
wurde sie Benediktinerin, Der vorliegende Text ist von P. Bruno Pfeifer SJ aus dem
Englischen iibertragen.



Sheila Cassidy 242

Reden und Schreiben iiber die Menschenrechte ausgefullt. Es war in dieser
Zeit nicht leicht, den Willen Gottes zu erkennen; und ich erhielt wider-
spritchlichen Rat (erbetenen und unerbetenen!) von vielen Seiten.

Unterscheidung

Die einen sagten, daf} all diese ,Propaganda®-Arbeit mich von meiner
eigentlichen Berufung abhielte; die anderen meinten, es sei ein Verbrechen,
»sich selbst einzuschliefen“! So verwirrend diese sich widerstreitenden
Ratschldge auch waren, sie hatten die Wirkung, daf ich wieder ganz auf
Gott geworfen wurde, so daff meine Entscheidungen dem Gebet erwuch-
sen und aus der Erfahrung von geistlichem Frieden und geistlicher
Trostlosigkeit gefillt wurden. So falsch auch immer ich liegen mag, ich
glaube, dafl ich Gottes Willen tat, als ich meine Stimme fiir die politi-
schen Gefangenen Chiles erhob und ich glaube ebenso fest, dafl er mich
jetzt dazu ruft, auf andere Weise zu wirken.

Ich betone die Frage der Unterscheidung, weil sie ein entscheidender
Punkt in unserem Bemiihen ist, den Willen Gottes zu suchen. Denn einer
Sache bin ich ganz sicher: Nichts zahlt fiir mein Leben, als daf ich den Wil-
len Gottes tue.

Wenn ich das aber tun soll, muf} ich meinen Geist schirfen, offen zu sein
fir das, was er von mir will. Ich muf im Gebet auf Gott lauschen, auch
auf die, die er mir schickt, um mir zu raten, und ich muf} versuchen, seinen
Willen zu verstehen, wie er sich fiir mich im Gesamtzusammenhang meines
Lebens zeigt. Dieser Erkenntnisprozef ist nicht leicht; denn die Logik Got-
tes ist nicht die Logik der Menschen, und der Weg, auf den — wie ich
glaube — Gott mich fiihrt, erscheint vielen Leuten als toricht.

Heiraten ware logisch . . .

Fir eine lebenssprithende und gefiihlstiefe Frau erscheint es als die lo-
gischste Sache der Welt, zu heiraten. Und doch: Was meinem Verlangen
nach Lieben und Geliebt-Werden in einer ausschlielichen Bindung noch
tiefere Sinnerfiillung schenkt, ist der Ruf zum Verzicht auf die Freuden
chelicher Liebe zugunsten einer vollstindigen Hingabe an Christus. Das
Himmelreich kann mit einer strahlend schénen Frau verglichen werden,
fir die der Mann alle andere Liebe verschmiht, um sie zu besitzen. Ich
glaube, es wird immer Menschen geben, die zu Eunuchen um des Himmel-
reiches willen berufen sind. Aber ich glaube ebenso leidenschaftlich, daf§
zolibatires Leben, echt gelebt, uns fiir eine wirkliche und tiefe Liebe zu
allen Menschen 6ffnen muf. In einem gewissen Maf erfahre ich das bereits,



Ich wihlte das Ordensleben 243

denn es gibt viele Menschen, Méanner und Frauen, die ich zutiefst liebe.
Daf es in mir immer einen Teil geben wird, der sich nach der vélligen Er-
fiillung ehelicher Liebe sehnt, ist etwas, was ich bejahe, ein Leid, das ich
Gott schenke, mein Fleisch fiir das Leben der Welt.

Ich bin Arztin und iiber zwanzig Jahre meines Lebens verbrachte ich
mit dem Studium und der Praxis der Medizin. Es ist ein Beruf, in dem ich
eine enorme Erfiillung erfahren habe und in dem ich sicher dem Herrn und
seinen Menschen in besonderer Weise dienen kann. Und doch entschied ich
mich, einem Weg zu folgen, auf dem es unwahrscheinlich erscheint, daf} ich
einmal zu arztlicher Praxis zuriickkehre. Hier vor allem empfing ich am
meisten unerbetenen Rat: ,Kénntest Du nicht mehr Gutes tun, wenn Du in
der Welt bleibst, meine Liebe?“, ,Du konntest als Arztin so viel Gutes
tun!“

Die Zuflucht des von Gott Getroffenen . . .

Die vielleicht befriedigendste Antwort kam von einem Manch von Ample-
forth (die Abtei, der Kardinal Basil Hume als Abt vorstand), einem Mann,
der selber eine medizinische Karriere aufgegeben hat. Er sagte: , Ein Klo-
ster ist Zufluchtsort fiir einen von Gott Getroffenen (a God struck) — die in
Kléster eintreten, durften an einem Punkt in ihrem Leben einen Blick auf
den Transzendenten werfen“. Wir lassen nun die seichten Wasser hinter
uns und schreiten aus, um tber die tiefen Wasser des Glaubens zu gehen.
Das monastische Leben hat iiberhaupt keinen Sinn mehr, wenn es keinen
Gott gibt. Es wird jemand nicht Monch oder Schwester in einem monasti-
schen Orden, um zu lehren, in der Landwirtschaft zu arbeiten oder Buch-
malerei zu betreiben, sondern weil es ein Weg ist, das verzehrende Ver-
langen nach Gott zu leben: die Glaubensiiberzeugung, dafl Gott lieben und
Gott dienen die eine notwendige Sache ist.

Ein junger Ménch, der mich das wenige lehrte, was ich von monastischer
Geschichte weill, beschrieb dieses Leben als eines, das so entworfen sei,
daf} es das bestindige Bewufitsein der Gegenwart Gottes fordere. Als ich
achtzehn Monate im Gdésteteil eines Klosters lebte, am Chorgebet teil-
nahm, auf die Heilige Schrift lauschte, Handarbeit tat und studierte, fand
ich einen Frieden und eine Freude, welche die wirklich groffen Freuden
meines fritheren Lebens iibertrafen. Ich finde, daff es einen tiefen Sinn hat,
frith am Morgen zum Gebet aufzustehen, mehrmals am Tage das, was ich
gerade tue, zu unterbrechen, um mit denen zum Gebet zusammenzukom-
men, mit denen ich zusammen lebe. Wenn es einen allméchtigen und alles
liebenden Gott gibt, der mich schuf, wie kann ich dann meinen Gottesdienst
aufs Wochenende oder eine Stunde am Morgen beschranken? Wenn Gott



Emmanuel von Severus 244

»wirklich® ist, dann mufl ich bestindig in liebendem, schmerzendem Stau-
nen tber Seine Gegenwart leben, bis er wie die Flut mich diberspiilt und
ich wie Paulus sagen kann, daf} nicht ich lebe, sondern dafl Christus in mir
lebt.

Ich habe also das monastische Leben gewihlt, weil ich glaube, dafl Gott
mich dazu ruft, ihm so zu dienen. Ich verzichte auf meine Karriere und die
Méglichkeiten der ehelichen Liebe, weil ich einem Stern folge, der zu gro-
Berer Freude und Erfillung fithrt. Ich schreite in ein unbekanntes Land
hinein, unsicher, ob ich fihig bin, in Gemeinschaft zu leben, unsicher ob ich
fahig sein werde, auf meinen Besitz zu verzichten, und im besonderen un-
sicher, ob ich fahig sein werde, zu gehorchen. Und doch, weil ich mich von
Gott in die Hand nehmen lasse, habe ich keine Furcht; ich weifl: dieses
Leben ist fir mich ,besser als eine Lampe und sicherer als ein bekannter

Weg“.

Ein Horender ruft zum Horen
Elemente benediktinischer Spiritualitat®

Emmanuel von Severus, Maria Laach

Benedikts Verstindnis der von ihm verfaiten Regel

Elemente benediktinischer Spiritualitit — mit diesen Worten haben wir
unser Thema bewuft eingrenzen wollen. Ich glaube mich dazu verpflichtet,
denn es ist wohl schwer mdglich, in einem kurzen Beitrag auf alle Fragen
einzugehen, die in den letzten vier Jahrzehnten die Regula-Benedicti-For-
schung zum meisterérterten Problem der lateinischen Patrologie gemacht
haben. Diese Eingrenzung scheint mir ebenso notwendig, um den Worten
gerecht zu werden, mit denen der Heilige selbst sein Werk gekennzeichnet
hat:

* Der Aufatz geht zuriick auf einen Vortrag an der katholischen Akademie in Bayern,
Augsburg, 26./27. Jan. 1980.





