
Ich wählte das Ordensleben 

Sheila Cassidy, England"" 

Nur mit einigem Zögern setze ich die Gründe auseinander, warum ich das 
Ordensleben erwähle; mein Zögern ist aus dem Wissen um meine eigene 
Furcht und Unsicherheit geboren, mit denen ich mich auf dieses besondere 
Leben einlasse. Für mich gibt es auf die Frage •Warum wählen Sie das 
Ordensleben?" nur eine Antwort. Ganz einfach: Ich weiß mich dazu geru- 
fen. Genauer: ich weiß mich gerufen zu einem Leben der völligen Hingabe 
und Bindung an Gott, und ich glaube, daß dieser Ruf für mich Ehelosigkeit 
und Verzicht auf eigenen Besitz und eigenen Willen einschließt. Vielleicht 
habe ich die Botschaft nicht richtig ausgelegt: vielleicht will Gott mich an- 
derswohin führen, - aber wenn dies nicht geschieht, muß ich dem folgen, 
was ich als seine Einladung, alles was ich habe zu verkaufen und ihm zu 
folgen, erkenne. 

Viele Leute glauben, meine Gefängniserfahrung habe mich dazu ge- 
führt, •die Flucht vor der Welt" zu suchen. Doch nichts wäre weiter von 
der Wahrheit entfernt. Zum erstenmal verspürte ich den Ruf zum aus- 
schließlichen Dienst Gottes als ich ein Kind war und zur Schule ging. Und 
dieses Gespür, gerufen zu werden, kehrte in Abständen in den vergange- 
nen zwanzig Jahren immer wieder zurück. Während meines Aufenthaltes 
in Chile wurde ich einmal acht Tage lang zu ignatianischen Exerzitien an- 
geleitet. Damals habe ich mich fest entschieden, in einen aktiv-kontempla- 
tiven Orden einzutreten, und plante meine Rückkehr nach England, um 
diesen Entschluß auszuführen. 

Meine Verhaftung änderte an der Überzeugung, daß Gott mich zum Or- 
densleben ruft, nichts; aber zugleich kehrte ich nach England mit dem deut- 
lichen Wissen um eine Sendung zurück: ich fühlte die Verpflichtung, klar 
und entschieden für die Häftlinge einzutreten, die ich in den chilenischen 
Kerkern zurückgelassen hatte. So war ich achtzehn Monate lang ganz mit 

* Dr. Sheila Cassidy, 1937 in England geboren, ist unseren Lesern schon durch ihren Bei- 
trag •Beten in Bedrängnis, im vorletzten Heft unserer Zeitschrift bekannt. Sie wuchs in 
Australien auf, erhielt ihre Ausbildung zur Ärztin aber in Großbritannien. 1971 ging sie 
nach Chile und arbeitete in den Slums von Santiago. Im November 1975 behandelte sie 
dort einen verwundeten Revolutionär. Das führte zu ihrer Verhaftung und Folterung 
durch die Geheimpolizei. Nach acht Wochen Gefängnis - drei davon in Einzelhaft - wurde 
Dr. Cassidy im Dezember 1975 aus Chile nach England ausgewiesen. Anderthalb Jahre 
setzte sie sich dann in Wort und Schrift für die politischen Gefangenen in Chile ein. 1978 
wurde sie Benediktinerin. Der vorliegende Text ist von P. Bruno Pfeifer SJ aus dem 
Englischen übertragen. 



Sheila Cassidy 242 

Reden und Schreiben über die Menschenrechte ausgefüllt. Es war in dieser 
Zeit nicht leicht, den Willen Gottes zu erkennen; und ich erhielt wider- 
sprüchlichen Rat (erbetenen und unerbetenen!) von vielen Seiten. 

Unterscheidung 

Die einen sagten, daß all diese •Propaganda"-Arbeit mich von meiner 
eigentlichen Berufung abhielte; die anderen meinten, es sei ein Verbrechen, 
•sich selbst einzuschließen"! So verwirrend diese sich widerstreitenden 
Ratschläge auch waren, sie hatten die Wirkung, daß ich wieder ganz auf 
Gott geworfen wurde, so daß meine Entscheidungen dem Gebet erwuch- 
sen und aus der Erfahrung von geistlichem Frieden und geistlicher 
Trostlosigkeit gefällt wurden. So falsch auch immer ich liegen mag, ich 
glaube, daß ich Gottes Willen tat, als ich meine Stimme für die politi- 
schen Gefangenen Chiles erhob und ich glaube ebenso fest, daß er mich 
jetzt dazu ruft, auf andere Weise zu wirken. 

Ich betone die Frage der Unterscheidung, weil sie ein entscheidender 
Punkt in unserem Bemühen ist, den Willen Gottes zu suchen. Denn einer 
Sache bin ich ganz sicher: Nichts zählt für mein Leben, als daß ich den Wil- 
len Gottes tue. 

Wenn ich das aber tun soll, muß ich meinen Geist schärfen, offen zu sein 
für das, was er von mir will. Ich muß im Gebet auf Gott lauschen, auch 
auf die, die er mir schickt, um mir zu raten, und ich muß versuchen, seinen 
Willen zu verstehen, wie er sich für mich im Gesamtzusammenhang meines 
Lebens zeigt. Dieser Erkenntnisprozeß ist nicht leicht; denn die Logik Got- 
tes ist nicht die Logik der Menschen, und der Weg, auf den - wie ich 
glaube - Gott mich führt, erscheint vielen Leuten als töricht. 

Heiraten wäre logisch . . . 

Für eine lebenssprühende und gefühlstiefe Frau erscheint es als die lo- 
gischste Sache der Welt, zu heiraten. Und doch: Was meinem Verlangen 
nach Lieben und Geliebt-Werden in einer ausschließlichen Bindung noch 
tiefere Sinnerfüllung schenkt, ist der Ruf zum Verzicht auf die Freuden 
ehelicher Liebe zugunsten einer vollständigen Hingabe an Christus. Das 
Himmelreich kann mit einer strahlend schönen Frau verglichen werden, 
für die der Mann alle andere Liebe verschmäht, um sie zu besitzen. Ich 
glaube, es wird immer Menschen geben, die zu Eunuchen um des Himmel- 
reiches willen berufen sind. Aber ich glaube ebenso leidenschaftlich, daß 
zölibatäres Leben, echt gelebt, uns für eine wirkliche und tiefe Liebe zu 
allen Menschen öffnen muß. In einem gewissen Maß erfahre ich das bereits, 



Ich wählte das Ordensleben 243 

denn es gibt viele Menschen, Männer und Frauen, die ich zutiefst liebe. 
Daß es in mir immer einen Teil geben wird, der sich nach der völligen Er- 
füllung ehelicher Liebe sehnt, ist etwas, was ich bejahe, ein Leid, das ich 
Gott schenke, mein Fleisch für das Leben der Welt. 

Ich bin Ärztin und über zwanzig Jahre meines Lebens verbrachte ich 
mit dem Studium und der Praxis der Medizin. Es ist ein Beruf, in dem ich 
eine enorme Erfüllung erfahren habe und in dem ich sicher dem Herrn und 
seinen Menschen in besonderer Weise dienen kann. Und doch entschied ich 
mich, einem Weg zu folgen, auf dem es unwahrscheinlich erscheint, daß ich 
einmal zu ärztlicher Praxis zurückkehre. Hier vor allem empfing ich am 
meisten unerbetenen Rat: •Könntest Du nicht mehr Gutes tun, wenn Du in 
der Welt bleibst, meine Liebe?", •Du könntest als Ärztin so viel Gutes 
tun!" 

Die Zuflucht des von Gott Getroffenen .. . 

Die vielleicht befriedigendste Antwort kam von einem Mönch von Ample- 
forth (die Abtei, der Kardinal Basil Hume als Abt vorstand), einem Mann, 
der selber eine medizinische Karriere aufgegeben hat. Er sagte: •Ein Klo- 
ster ist Zufluchtsort für einen von Gott Getroffenen (a God struck) - die in 
Klöster eintreten, durften an einem Punkt in ihrem Leben einen Blick auf 
den Transzendenten werfen". Wir lassen nun die seichten Wasser hinter 
uns und schreiten aus, um über die tiefen Wasser des Glaubens zu gehen. 
Das monastische Leben hat überhaupt keinen Sinn mehr, wenn es keinen 
Gott gibt. Es wird jemand nicht Mönch oder Schwester in einem monasti- 
schen Orden, um zu lehren, in der Landwirtschaft zu arbeiten oder Buch- 
malerei zu betreiben, sondern weil es ein Weg ist, das verzehrende Ver- 
langen nach Gott zu leben: die Glaubensüberzeugung, daß Gott lieben und 
Gott dienen die eine notwendige Sache ist. 

Ein junger Mönch, der mich das wenige lehrte, was ich von monastischer 
Geschichte weiß, beschrieb dieses Leben als eines, das so entworfen sei, 
daß es das beständige Bewußtsein der Gegenwart Gottes fördere. Als ich 
achtzehn Monate im Gästeteil eines Klosters lebte, am Chorgebet teil- 
nahm, auf die Heilige Schrift lauschte, Handarbeit tat und studierte, fand 
ich einen Frieden und eine Freude, welche die wirklich großen Freuden 
meines früheren Lebens übertrafen. Ich finde, daß es einen tiefen Sinn hat, 
früh am Morgen zum Gebet aufzustehen, mehrmals am Tage das, was ich 
gerade tue, zu unterbrechen, um mit denen zum Gebet zusammenzukom- 
men, mit denen ich zusammen lebe. Wenn es einen allmächtigen und alles 
liebenden Gott gibt, der mich schuf, wie kann ich dann meinen Gottesdienst 
aufs Wochenende oder eine Stunde am Morgen beschränken? Wenn Gott 



Emmanuel von Severus 244 

•wirklich" ist, dann muß ich beständig in liebendem, schmerzendem Stau- 
nen über Seine Gegenwart leben, bis er wie die Flut mich überspült und 
ich wie Paulus sagen kann, daß nicht ich lebe, sondern daß Christus in mir 
lebt. 

Ich habe also das monastische Leben gewählt, weil ich glaube, daß Gott 
mich dazu ruft, ihm so zu dienen. Ich verzichte auf meine Karriere und die 
Möglichkeiten der ehelichen Liebe, weil ich einem Stern folge, der zu grö- 
ßerer Freude und Erfüllung führt. Ich schreite in ein unbekanntes Land 
hinein, unsicher, ob ich fähig bin, in Gemeinschaft zu leben, unsicher ob ich 
fähig sein werde, auf meinen Besitz zu verzichten, und im besonderen un- 
sicher, ob ich fähig sein werde, zu gehorchen. Und doch, weil ich mich von 
Gott in die Hand nehmen lasse, habe ich keine Furcht; ich weiß: dieses 
Leben ist für mich •besser als eine Lampe und sicherer als ein bekannter 
Weg". 

Ein Hörender ruft zum Hören 

Elemente benediktinischer Spiritualität* 

Emmanuel von Severus, Maria Laach 

Benedikts Verständnis der von ihm verfaßten Regel 

Elemente benediktinischer Spiritualität - mit diesen Worten haben wir 
unser Thema bewußt eingrenzen wollen. Ich glaube mich dazu verpflichtet, 
denn es ist wohl schwer möglich, in einem kurzen Beitrag auf alle Fragen 
einzugehen, die in den letzten vier Jahrzehnten die Regula-Benedicti-For- 
schung zum meisterörterten Problem der lateinischen Patrologie gemacht 
haben. Diese Eingrenzung scheint mir ebenso notwendig, um den Worten 
gerecht zu werden, mit denen der Heilige selbst sein Werk gekennzeichnet 
hat: 

* Der Aufatz geht zurück auf einen Vortrag an der katholischen Akademie in Bayern, 
Augsburg, 26.127. Jan. 1980. 




