Emmanuel von Severus 244

»wirklich® ist, dann mufl ich bestindig in liebendem, schmerzendem Stau-
nen tber Seine Gegenwart leben, bis er wie die Flut mich diberspiilt und
ich wie Paulus sagen kann, daf} nicht ich lebe, sondern dafl Christus in mir
lebt.

Ich habe also das monastische Leben gewihlt, weil ich glaube, dafl Gott
mich dazu ruft, ihm so zu dienen. Ich verzichte auf meine Karriere und die
Méglichkeiten der ehelichen Liebe, weil ich einem Stern folge, der zu gro-
Berer Freude und Erfillung fithrt. Ich schreite in ein unbekanntes Land
hinein, unsicher, ob ich fihig bin, in Gemeinschaft zu leben, unsicher ob ich
fahig sein werde, auf meinen Besitz zu verzichten, und im besonderen un-
sicher, ob ich fahig sein werde, zu gehorchen. Und doch, weil ich mich von
Gott in die Hand nehmen lasse, habe ich keine Furcht; ich weifl: dieses
Leben ist fir mich ,besser als eine Lampe und sicherer als ein bekannter

Weg“.

Ein Horender ruft zum Horen
Elemente benediktinischer Spiritualitat®

Emmanuel von Severus, Maria Laach

Benedikts Verstindnis der von ihm verfaiten Regel

Elemente benediktinischer Spiritualitit — mit diesen Worten haben wir
unser Thema bewuft eingrenzen wollen. Ich glaube mich dazu verpflichtet,
denn es ist wohl schwer mdglich, in einem kurzen Beitrag auf alle Fragen
einzugehen, die in den letzten vier Jahrzehnten die Regula-Benedicti-For-
schung zum meisterérterten Problem der lateinischen Patrologie gemacht
haben. Diese Eingrenzung scheint mir ebenso notwendig, um den Worten
gerecht zu werden, mit denen der Heilige selbst sein Werk gekennzeichnet
hat:

* Der Aufatz geht zuriick auf einen Vortrag an der katholischen Akademie in Bayern,
Augsburg, 26./27. Jan. 1980.



Ein Hérender ruft zum Horen 245

Benedikt hat seine Regel selbst nicht als eine alleingiiltige und vollkom-
mene Norm angesehen. Seine Herzenskenntnis, sein niichterner Wirklich-
keitssinn und sein Gespiir fiir das menschlich Wertvolle und Zumutbare
haben ihn zu jener staunenswerten Selbstbescheidung reifen lassen, mit der
er seine Regel als eine ,bescheidene Regel fiir Anfinger“ bezeichnet (73,
8)1. Er ist so sehr von der Ehrfurcht vor der Vernunft des Menschen? und
den ihm von Gott geschenkten Gnadengaben geleitet (vgl. 40, 1), daf} sein
Regelwort fiir ihn Anfang ist, der helfen will, den Weg des Evangeliums
zu gehen (Prol. 21; vgl. 73, 3). Er will seine Mdnche zur Weisheit der
Schrift, wie die Vater der Kirche sie ausgelegt und die Viter des Monch-
tums sie gelebt haben, fithren (73, 3 ff.) und durch sie zu ihrem Schépfer
selbst (73, 4). In dieser Selbstbescheidung Benedikts liegt auch der Grund
dafiir, dafl die Frage nach ihrem Mutterboden, welche die Forschung in den
letzten Jahrzehnten so sehr beschiftigt hat, von uns zwar ebenso wichtig
genommen werden muf} wie von Benedikt selbst (73, 5), aber doch zuriick-
treten sollte neben jener anderen Gegebenheit, dafl sie auch heute noch
lebendige Weisung fiir Manner und Frauen im Volke Gottes ist — nicht
etwa nur ein literarisches Dokument mit besonderen Reizen fiir die For-
schung oder ein Stiick verstaubten Bibliotheksbestandes. In ihrer Selbstbe-
scheidung weist sie sich als ein Entwurf aus, den Benedikt uns fiir die Nach-
folge Christi vorgezeichnet hat, deren Ziel das ewige Leben in Gottes
Herrlichkeit ist (Prol. 7. 15. 17. 20; 5, 10; 71, 2; 72, 2. 11; 73, 8). Ein Jubi-
laum wie das des 1500jahrigen Geburtsjahrs des Heiligen muf} gerade
deshalb aufmerksamer darauf horen, welche Moglichkeiten ein solcher
Lebensentwurf fir unsere Gegenwart und Zukunft bietet, statt sich im
Glanz der Vergangenheit zu sonnen und dabei vielleicht an unserer Gegen-
wart vorbeizusehen, die weithin von der Suche nach dem Sinn des Lebens
insgesamt beherrscht wird und deren Menschen dringender denn je der
konkreten Hilfe in ihrer Situation der Richtungslosigkeit bediirfen.

Bemerkungen zum Verstdndnis von ,Spiritualitit*

Was aber bedeutet in diesem Zusammenhang Spiritualitit? Erinnern wir
uns kurz daran, dafl dieses Stichwort im deutschen Sprachgebrauch ver-
haltnisméfig jung ist. Die beiden groflen theologischen Lexika beider
Konfessionen, kurz vor dem Beginn des 2. Vatikanischen Konzils vollen-
det®, haben keinen Artikel zum Stichwort »opiritualitat. Erst das nach-

! Alle nicht niher gekennzeichneten Ziffern unserer Arbeit bezeichnen die Kapitel und
Sétze der Regel, die wir im allgemeinen nach der Ausgabe von B. Steidle, Die Benedik-
tus-Regel. Lateinisch-deutsch (31978) zitieren.

? Vgl. das Sachverzeichnis zur Regel bei Steidle, 208, Stichwort Verniinftigkeit.



Emmanuel von Severus 246

konziliare Lexikon ,Sacramentum Mundi“ bringt einen langen Beitrag
unter diesem Kennwort® und erst bestimmte Bande der gesammelten Auf-
satze Karl Rahners solche zur ,Theologie des geistlichen Lebens“s. Ich
kann im Rahmen dieser Arbeit auf die sich hier auftuende Problematik
nicht eingehen. Ich bitte jedoch, im Hinblick auf bestimmte Aussagen der
Regula Benedicti eines festzubalten: Spiritualitét, geistliches Leben besagt
wesentlich Lebensgemeinschaft mit dem leidenden und mit dem erhohten
Herrn, der Geist ist (2 Kor 3, 17), dessen Geist die Liebe Gottes in den
Herzen der Erlosten ausgiefit (Rom 5, 5), dessen Geist der Geist der Soh-
nesannahme ist, in dem wir Gott unseren lieben Vater nennen diirfen
(Rom 8, 15).

Wir haben bisher mit Ausnahme einiger Parallelstellen fast nur das 73.,
das Schluflkapitel der Regel Benedikts zitiert. Dies geschah zunéchst des-
halb, weil ihm nach Ausweis der modernen Regelforschung ein héherer
Grad an Authentizitit zukommt als anderen Kapiteln. Wir wahlten dieses
Kapitel aber auch, weil es uns einen wichtigen Mafistab fiir die Art und
Weise an die Hand gibt, wie Benedikt seine Quellen ordnet und zitiert —
ein Mafistab, der den hohen Rang seiner Regel gegeniiber ihren Quellen
erkennen 1afit. Freilich — was in den Schlufworten der Regel zwar sehr per-
sonlich und im Stil der Mahnrede aufmunternd gesagt wird, bekundet nur
dasselbe, was uns in den anderen Kapiteln deutlich wird: die Wahrheit des
Biographen Benedikts, des heiligen Gregor: ,Der Heilige konnte unmég-
lich anders lehren, als er lebte“ (Dial. II 36). Auflerdem aber bestatigt der
Appell des Regelepilogs, was an vielen Stellen deutlich wird: Benedikt ist
ein vom Worte Gottes Ergriffener: als solcher spricht er, als solcher wahlt
er aus den Quellen aus, als solcher gibt er seiner Regel die Glitemarke einer
~Summa“ monastischer Lebensfihrung aus der biblischen Offenbarung,
patristischer Theologie und altmonastischer Uberlieferung.

Benedikt — ein vom Wort Gottes Ergriffener

Bereits in den ersten Worten des Prologs erweist sich Benedikt als einer,
der hort und zum Horen ruft (Prol. 1), als einer, der weifl, dafl Gott uns
auch heute ruft, wie das Volk des alten Bundes, dem Gott sein ,Hore,
Israel“ (Dtn 4, 33; Jes 50, 4)® zuruft. ,Hore®, so beginnt er, und die Stimme

3 Lextkon fiir Theologie und Kirche, 10 Bde., 21957-1965; Die Religion in Gesdhichte und
Gegenwart, 6 Bde., 31957-1962.

4 Von J. Sudbrack in Bd. IV (1969), 674—691.

5 Vgl. die Ubersicht in: ALw 19 (1978) 363 u. 366 f.

8 Die grofle Zahl der Stellen weist jede Konkordanz aus. Jes 50, 4 haben wir herausge-
stellt, weil dieses Prophetenwort die Beziehung ,Héren — Jingerschaft“ besonders hervor-
hebt.



Ein Héorender rufl zum Horen 247

Gottes schreckt uns auf mit dem Zuruf ,Heute, wenn ihr seine Stimme hort,
verhidrtet eure Herzen nicht® (Ps 94/95, 8 — Prol. 10), und: ,wer Ohren hat
zu héren, der hore, was der Geist zu den Gemeinden sagt!“ (Offb 2, 7 -
Prol. 11), und: ,Hort mir zu, die Furcht des Herrn will ich euch lehren”
(Ps 33, 12 — Prol. 12). Das ist die immer neue Variation des gleichen The-
mas, mit dem er als Hérender zum Horen ruft. Er zieht uns damit in den
Dialog des Herrn, der auf dem Arbeitsmarkt der Welt seine Arbeiter
sucht: , Wenn du dies hérst und antwortest (Ich), dann sagt Gott zu dir®
(Prol. 14-16). Als einem, der vom Wort ergriffen ist, verbindet sich fiir
Benedikt die Entscheidung zwischen Horen oder Nicht-Horen mit der Ga-
be der Gotteskindschaft oder mit deren Verlust (Prol. 5-7), und der auf das
Wort Horende wird so sehr mit diesem Wort eins, dafl sein Antworten ein
Sprechen ,mit dem Propheten® ist {Prol. 30). Diese Redewendung wieder-
holt sich darum vom Prolog an (30) durch die ganze Regel (2, 9; 6, 1; 7,
38-40. 46 f. 48. 50. 52-54. 66; 16. 1. 3. 4 {.; 19, 3-5; 58, 21).

Man konnte, wie ich das an anderer Stelle versucht habe, solche Auffor-
derungen ,cum propheta®“, ,mit dem Propheten“ zu sprechen oder das
eigene Tun mit einem Prophetenwort zu artikulieren, wie es 58, 21 in zu-
tiefst treffender Weise geschieht, einfach als prophetisches Element der Re-
gula Benedicti charakterisieren’, doch ist dies im Zusammenhang des The-
mas Spiritualitdt wohl zu wenig. Als vom Wort Ergriffener verwirklicht
vielmehr Benedikt hier eine altmonastische Forderung. Sie hat Johannes
Kassianus, dessen Werke Benedikt 73, 9 so sehr als Weg zum Gipfel der
Vollkommenheit empfiehlt und den C. Butler das Lieblingsbuch des heili-
gen Benedikt nannte, in dem Wunsch ausgesprochen, der Ménch moge die
Psalmen so beten, als sei er deren Autor, ihr Dichter und Urheber8. Dahin
fithrt die so oft wiederholte Mahnung Benedikts, ,cum propheta“ zu spre-
chen.

Die Spiritualitdt der Regel Benedikts und das Stundengebet

In diesem Zusammenhang wird auch die so oft betonte, heute allerdings
vielfach zu formelhaft herausgestellte Beziehung zum Stundengebet klar,
ohne die benediktinische Spiritualitit nicht gelebt werden kann. Hier zeigt
sich Benedikt als der vom Worte Gottes Ergriffene, weil seine Lehre vom
Verhalten beim Psalmensingen in der Mahnung gipfelt ,ut mens nostra
concordet voci nostrae“ (19, 7), dafl nidmlich ,unser Herz im Einklang sei

7 E. v. Severus, Prophetische, pneumatische und charismatische Elemente in der Regula
Benedicti, SMGB 85, 1974, 559-570.

8 E. v. Severus OSB, Theologische Elemente der Regula Benedicti und theologische
Grundtendenzen der Gegenwart, RBS 1, 1972, 233-242; vgl. Coll. Cist. 35, 1973, 199-209.



Emmanuel von Severus 248

mit unserem Wort“. Unser Herz soll zusammenklingen mit dem Schrift-
wort auf unseren Lippen — ein Wort, fiir das sich aulerhalb der Regula
Benedicti kein Beleg findet.

An dieser Stelle mufl auch der Aufbau der Regula Benedicti genannt
und berticksichtigt werden — die Einheit mit Gottes Wort, zu der Benedikt
als der vom Wort Ergriffene seine Monche fithren will, steht am Ende der
umfangreichen Kapitelgruppe, die dem Stundengebet seine Ordnung gibt.
Stundengebet — das ist aber jenes Werk Gottes in der Klostergemeinde und
jenes Werk Gottes, fiir das der Monch sich in einem vielfaltigen geistlichen
Leben Ubungen, Haltungen und Gewohnheiten bereiten muf}, bis er sie
»aus Liebe . . . wie von selbst” erfillt (7, 68); bis er vom Geiste Gottes als
freier Mensch erwiesen wird — ,frei geworden von Fehlern und Siinden®,
wie es der Sinn jeder geistlichen Ubung ist, die wir als Aszese bezeichnen, die
Raum schaffen will fiir das Gute, das Bessere, ja fiir Gott selbst. Frei ge-
worden ftir den Gottesdienst zu den Tages- und Nachtstunden, wie Bene-
dikt ihn nach den Kapiteln iiber die Werkzeuge des geistlichen Lebens, die
Schweigsamkeit, den Gehorsam und die Demut ordnet (vgl. Kap. 4; 5; 6;
7;9-19).

Es ist notwendig, von hier aus noch einmal auf das ,Héren“ zuriickzu-
kommen, zu dem Benedikt den Monch zu Beginn der Regel aufruft. Im
Stundengebet, dessen Grundstock das Buch der Psalmen bildet, vernimmt
ja der Monch, wer der ist, der ithn zum Hoéren ruft. Im Stundengebet wird
ihm die Erfahrung zuteil, wie Gott unter seinem Volke, mit seinem Volke
lebt, es fihrt und an ihm und mit ihm handelt. Im Stundengebet lernt der
Monch mit Gott sprechen, weil er seine Worte nachsprechen darf und ihm
geschenkt wird, mit Gottes Worten dem Herrn, der ihn anruft, zu antwor-
ten. Hier ist mit sehr schlichten Worten verwirklicht, was die moderne
christliche Philosophie in unseren Tagen neu versucht hat, zu zeigen: das
Gebet als geschdpflichen Grundakt zu verwirklichen®. Aber lassen wir die
Philosophen — so reizvoll es wire, an Ferdinand Ebner und Martin Buber
zu erinnern, die in unseren Jahrzehnten als vom Wort ergriffene Denker
gelebt haben —, die Aktualitit des Heiligen von Montecassino wird uns fir
den Organismus des geistlichen Lebens erschiitternd deutlich an unserer
Unfahigkeit, auf Gottes Wort zu héren, es zu vernehmen, bei ihm zu ver-
weilen, es zu beherzigen und seinen Anspruch zu beantworten, und an der
Art und Weise, wie der Mensch und Christ heute vielfach mit dem Worte
Gottes umgeht. Der Lebenszusammenhang von Bibel und Liturgie, wie ihn
etwa ein Mann wie Pius Parsch gesehen und gelehrt hat, die Stellung der
biblischen Lesungen im liturgischen Jahr, wie Ildefons Herwegen sie ge-

* Vgl. F. Ulrich, Gebet als geschopflicher Grundakt, 1973.



Ein Hérender rufl zum Héren - 249

schaut hat'®, und nicht zuletzt die Versammlung der Gemeinde des Herrn
um sein Wort, von der das 2. Vatikanum sprach!!, sollten gewifl nicht dazu
fithren, dafl Gottes Wort im menschlichen Gerede erstickt wird. Die Unfa-
higkeit, sich fiir das Wort Gottes frei zu halten, damit es von uns Besitz
ergreifen konne — vacare Deo (frei-sein fiir Gott, auf Gott hin) ist hier die
alte spirituelle Vokabel, die heute neu gehort und bedacht werden miifite -,
hat schlieflich zu einem so ehrfurchtslosen Umgang mit Gottes Wort ge-
fihrt, der nichts mehr mit jenem von liebender Ehrfurcht getragenen Ver-
kehr mit Gott zu tun hat, den die Alten éuic (Homilia) nannten, den
Benedikt mit dem Zusammenklingen von Herz und Gotteswort bezeich-
net.!?

Da, wo wir Gott héren und uns seinem Ruf aussetzen, da sollen wir ihn
auch an erster Stelle suchen, der Gottesdienst ist der Ort, wo unser Gott-
suchen seine Erfiillung im von Gottes Wort Ergriffenwerden findet.

Vom Worte Gottes ergriffen sein, wie es bei Benedikt erkennbar ist,
wire allerdings nur sehr oberflachlich und darum in seiner vollen Lebens-
kraft kaum verstanden, wenn es aus der Lebensgemeinschaft des Heiligen
und seiner Jiinger mit Christus herausgelost wiirde. Hier kommt der Ant-
wort auf die Frage grofites Gewicht zu, die 1948 Balthasar Fischer an die
Regel Benedikts stellte: Wer ist das personliche Du des Beters Benedikt?
Fischer hat diese Antwort nicht nur fir die Monchsgemeinde Benedikts,
sondern auch fiir das einzelne ibrer Glieder gegeben: Das Du, an das sich
der Beter Benedikt wendet, ist niemand anders als Christus, der erhéhte
Herr. Dariiber diirfen uns auch so abstrakt klingende Formeln wie ,in
conspectu divinitatis eius“ (im Anblick seiner Gottheit) nicht in Zweifel
lassen, da ja schon die griechisch sprechenden Altviter fiir den Namen
Christus das Wort dei6tng (Gottheit, Gottlichkeit) setzten und der Zusatz
et angelorum eius“ (und seiner Engel) (19, 6) uns auf die monumentalen
Allherrscherdarstellungen der Kunst zur Zeit Benedikts hinweist.!* Diese
Eigenart des Betens zeigt Benedikt ebenso als Nachfahren der aufs engste
mit dem Wort der Bibel verbundenen gelehrten Frommigkeit des Klemens
von Alexandrien und dessen Schiilers Origenes wie in der Linie des schlich-
ten und im Volke beheimateten Betens und dem der Altvéter des vorbene-
diktinischen Ménchtums.

10 S, I. Herwegen, Die Heilige Schrift in der Liturgie der Kirche, in: Vom christlichen
Sein und Leben. Gesammelte Vortrige. Berlin 1931, 91-114.

11 S, Konstitution SC Nrr. 6, 7, 24, 35.1, 51.

12 Vgl. dazu meine Bemerkungen im Artikel Gebet I, in: RAC VIII (1972), 1207-1209.

13 S. dazu Fischer, Die Psalmenfrémmigkeit der Regula Benedicti, in: LuM, H. 4, 1949, 22—
85; H. 5, 1950, 64-79; dazu Gebrauch 9e16tng fiir Christus S. 66; ferner B. Fischer, Zum
Problem der christlichen Interpretation der Psalmen, in: ThRv 76, 1971, 6-12.



Emmanuel von Severus 250

Die Christozentrik der Regel Benedikts

Diese Erkenntnis erhilt aber noch durch eine andere Eigenart der Regula
Benedicti ihr besonderes Gewicht. Dies ist die trotz meiner wiederholten
Hinweise kaum beachtete Tatsache, dafl die schon oft hervorgehobene
Christozentrik der Regel Benedikts darin ihren besonderen Ausdruck fin-
det, daf} der Heilige in seiner Regel den Namen Jesu kein einziges Mal
nennt. Er spricht von dem Herrn, fiir dessen Dienst er eine Schule errichtet
(Prol. 45), von dem er sich gerufen und zur Nachfolge eingeladen weifl
(Prol. 19), von dem, dessen Liebe iiberhaupt und gar nichts vorgezogen
werden darf (4, 21; vgl. 72, 11), nie unter dessen sozusagen biirgerlich und
standesamtlich in der Heimatgemeinde registrierten Namen ,, Jesus von
Nazaret®. Er nennt Jesus stets mit seinem theologischen Wiirdetitel Chri-
stus, er sieht ihn als den Messias und Erléser.

Sehen wir hier einmal davon ab, so wichtig die Frage auch ist, wie dieser
Sprachgebrauch in einer dem Konzil von Chalkedon (451) so nahe stehen-
den Zeit zu deuten ist, wir sind sofort von der Aktualitit dieses Sprach-
gebrauchs beriihrt. Wir begegnen ihm in einer Zeit, die » Jesusbewegun-
gen® hervorgebracht hat; wir erfahren ihn zu einer Zeit, in der wir von
Polarisierungen herausgefordert sind, die lauten: , Jesus ja — Kirche nein“,
wir héren solche Redeweisen in einer Gegenwart, die ihr theologisches und
spirituelles Vokabular iiberdenken und dem Zeitgenossen verstindlich ma-
chen mufl, ohne auch nur eine Unze ihres Wahrheitsgehaltes preiszugeben.
Benedikt nennt also den Sohn Gottes, den Herrn, dem er dienen will, der
fiir ihn Allherrscher und Kénig und ebenso giitiger Vater und Hirte ist,
einzig und allein unter dem Namen, mit dem auch schon Dichtung und
Gottesdienst der apostolischen Gemeinde sein Heilswerk gepriesen, seine
Gegenwart bezeugt, sein gottliches Sein und Erléserwirken ,verdichtet* hat:
Christus (vgl. Phil 2, 5-13). Die der Regel oft nachgerithmte Christozentrik
ist darum mehr als ein charakteristisches Glitesiegel, sie ist vielmehr die in-
nere Lebensstirke, die allen Vorgidngen im Organismus der Klosterge-
meinde Kraft und Wirme gibt. Sie ist die Wirklichkeit, der wir mit der
heute so beliebten Koordinatenterminologie von horizontal und vertikal
nicht gerecht werden kénnen. Benedikt ist vom Worte des Herrn ergriffen,
wenn er in seiner Regel das Leben unter der Leitung eines Abtes als Stell-
vertreter Christi (2, 2) den briiderlichen Dienst in der Briidergemeinde der
Ménche, an Armen, Gésten und Kranken, im Ertragen der leiblichen und
charakterlichen Schwichen (66;53;36; 72, 5) als Begegnung mit dem in sei-
ner Gemeinde gegenwirtigen Christus und als Teilnahme an seinem Lei-
den in Geduld (Prol. 50) ansieht. Christus hat ihn als Bruder angenom-
men, der Vater ihn mit dem Geist der Sohnesannahme beschenkt.



Ein Héorender ruft zum Horen 251

Benedikt hat fiir das lebendige und personale Verhiltnis zu Christus ein
Wort aus der Spiritualitit der Martyrerzeit ibernommen, das in seiner
Bedeutung kaum iiberschatzt werden kann und das die von mir gegebene
Charakteristik der Regel als einer Summa der monastischen Lebensfiih-
rung aus biblischer Offenbarung, Vitertheologie und monastischer Spruch-
weisheit legitimiert: Es ist das zweimal zitierte Wort aus dem Traktat des
heiligen Cyprian iber das Gebet des Herrn, dafl ,Christus uberhaupt
nichts vorgezogen werden diirfe (72, 11). Ein Wort, das offensichtlich zum
festen Bestand der altmonastischen Spruchweisheit gehort, wie die kleine
Variante in 4, 21 zeigt, wo es heifit: ,der Liebe zu Christus nichts vorzie-
hen“. Im Kontext der ersten Quelle dieses Wortes ist vor allem sein chri-
stologischer Charakter zu beachten, und hier mag man bedauern, daf Be-
nedikt die zweite Hilfte des Satzes nicht gebracht hat. Dort ndmlich heifit
es: ,Christus iiberhaupt nichts vorziehen, weil er niemanden uns vorge-
zogen hat.“!* Im Kontext der Regel ist der von den meisten Kommenta-
toren hervorgehobene Gleichklang mit jenemRegelwort zu beachten,das fir
sie zur Tessera (Merkspruch) des Benediktinertums iberhaupt geworden ist:
,man soll also dem Gottesdienst nichts vorziehen® (43,8). In unserer Zeit hat
aber dieses Wort, daf§ Christus iiberhaupt nichts vorgezogen werden dirfe,
deshalb so groRes Gewicht, weil es fiir viele Haltungen und Ubungen der
christlichen und monastischen Spiritualitit die Voraussetzung sein konnte,
ihnen die fiir viele Menschen unverstindliche Wortgestalt zu nehmen oder
den meist wegen ihrer negativen Fassung abstofiend wirkenden Charakter.
Das Wort von Christus, dem der Ménch iiberhaupt nichts vorziehen soll,
ist das Bekenntnis der vorbehaltlosen Verfiigbarkeit iiber sich zu thm: Wer
Christus iiberhaupt nichts vorzieht, kann das Wagnis auf sich nehmen, von
sich abzusehen, sich selbst zu verleugnen (Mk 8, 34), ja er weiff, dafl er im
Héren auf Christus und im Blick auf ihn allein gerade die christliche
Selbstfindung und Selbstverwirklichung erlangt und das Leben gewinnt,
das er verliert — so paradox dies auch klingen mag.

,Relecture® des spirituellen Wortschatzes

In diesem schon im alttestamentlichen Beten begegnenden Motiv ist uns
ein wichtiges Scheidemittel in der gegenwirtig so dringenden Aufgabe in
die Hand gegeben: das Vokabular unseres geistlichen Lebens neu zu tiber-
denken. Die relecture biblique®®, die uns die franzésische Bibelwissenschaft
18 Cyprian, De Dom. Or.; CChr. ser. Lat. 3 A, Turnhout, 1976, 99. 275 f.: ,Christo nihil
omnino praeponere quia nec nobis quicquam ille graeposuit.” Vgl. auch Vita Antonii, 13.
15 Die heilsgeschichtlich verticfte Sicht, die beim Neuaufgreifen und Neulesen (relecture)

traditioneller Begriffe inuerhalb der Bibel erlangt wird. Z. B. der Tempel im AT und bei
Jesus; der Jakobsbrunnen im AT und bei Johannes.



Emmanuel von Severus 252

und in ihrer Folge auch deutsche Exegeten gelehrt haben, muf} in der relec-
ture des spirituellen Vokabulars ihre notwendige Ergénzung finden, damit
der spirituelle Wortschatz von zeitgebundenen Vorstellungen befreit, auch
die Aufgabe wieder erfiillen kann, die das 2. Vatikanische Konzil in sei-
nem Dekret iiber die Orden den monastischen Gemeinschaften gestellt hat:
Pflanzstitten, seminaria, des geistlichen Lebens zu sein.!® Hier scheint mir
im Aufruf des vom Wort ergriffenen Horers Benedikt geradezu ein Im-
perativ fiir die geistliche Bildung unseres Priester- und Ordensnachwuch-
ses zu ergehen. Lassen wir uns wie Benedikt hier aufschrecken — diesen
Ausdruck gebraucht er im Bilde von den von Gott angedonnerten Ohren
(Prol. 9). Das sind Worte, deren Ernst wir auf dem Hintergrund der Er-
fahrungen der letzten Jahre und erst recht der schmerzlichen Ereignisse
der letzten Monate nicht iiberhoren diirfen.

Solche Elemente benediktinischer Spiritualitit, die in der Vergangen-
heit oft so hilfreich fiir den Menschen waren, kénnen dies heute nur dann
bleiben, sein und werden, wenn sie nicht an der Welt und an der Kirche
vorbei gelebt werden. Die Welt, in der die Jinger des heiligen Benedikt
als Riickkehrende, als Wandernde zum himmlischen Vaterland leben und
diesen Weg in miihevollen Tagesmirschen zuriicklegen miissen (Prol.
2,21; 73,2.8). In dieser Welt vollzieht sich das Alltagsleben des Mon-
ches, dem Benedikt ein eigenes Geliibde, das der klgsterlichen Lebensfiih-
rung, gegeben hat (58, 17),und sie ist der Stoff, an dem sich das zweite Wort
der Tessera, des Merkspruchs, ,bete und arbeite® verwirklichen mufi.

Sicher bildet hier die Sprache des Heiligen gewisse Barrieren fiir sein
Verstindnis. Das Werkzeug und die Habe des Klosters wie heiliges Altar-
gerat anzusehen, klingt trotz des alttestamentlichen Akzents dieser Wort-
pragung (Sach 14, 20 f) und seiner breiten monastisch-spirituellen Uber-
lieferung' (s. den Apparat bei Steidle 119 Anm. zur Stelle) fiir die Ohren
des Menschen im naturwissenschaftlich-technischen Zeitalter fast uner-
traglich erbaulich. Aber die hier eingenommene Grundhaltung ist ganz
abgesehen von ihrer kulturellen Fruchtbarkeit in der Geschichte doch die
einzige, die erméglicht, die Ubereinstimmung von Schépfungs- und Heils-
ordnung zu bewahren oder wiederherzustellen. Mit ihr bleibt der Mensch
einer, der nicht autonom die Schépfung und ihre Giiter ausbeutet, sondern
der, dem sie fir das Miteinander- und Fiireinanderleben der Menschen
auf dieser Erde zur Pflege, Entwicklung und Entfaltung anvertraut sind.
Die Kapitel 31-34 der Regula Benedicti, in denen es um die Verwaltung,
die ,Riicksicht auf die verschiedenen Bediirfnisse“ (34, 2), nicht aber um
Bediirfnisweckung und Genufl im Konsum geht, konnen mit Recht als ein
gesundes Modell sozialen Zusammenlebens gelten.

16 PC Nr. 9. 17 Vgl. bei Steidle die Anm. zur Stelle, 119.



Ein Hérender ruft zum Héren 253

Entscheidend ist der Platz, den die Regel der Wiirde des Menschen zu-
weist, und die ausgewogene Lebenspraxis, in der sie Gottesdienst, Studium
und Arbeit miteinander vereinigt. Hier liegt ein grundlegender Beitrag,
den das Ménchtum fiir das menschliche Zusammenleben in der Zukunft
zu leisten hdtte, ein groflartiger Versuch, in dem die Diskussion iiber die
Grundwerte zu einer solchen iber Sinnwerte erhoben werden konnte. Hier
ist Menschen ein Weg gewiesen, vor der Degradierung zur entpersénlich-
ten Nummer im mechanischen Funktionsablauf bewahrt zu bleiben. Statt
dessen zeigt sich ihm der Weg vom homo faber und homo ludens zum homo
orans, vom Menschen der Arbeit und Menschen der Mufle zum Menschen
des Gebets. Es wire unredlich, dies heute auszusprechen, ohne hinzuzufii-
gen, dafl hier gegenwirtig in allen Klostern die groflen Schwierigkeiten
liegen: die spirituellen Elemente des monastischen Lebens vor dem Ver-
schlungenwerden durch das Brauchbare, Notwendige und Niitzliche zu
bewahren.

Das ekklesiale Element benediktinischer Spiritualitit

Damit ist unsere Aufmerksamkeit bereits fiir jenes Element benediktini-
scher Spiritualitit geweckt, das fiir ihren biblischen und patristischen Cha-
rakter kennzeichnend, fiir die Gegenwart wichtig und fiir die Zukunft wohl
das Entscheidende ist: dies ist das Ekklesiale, das Gemeindliche, wie wir
hier das Wort kirchlich verstehen miissen. Dieses Element, in der alten Kir-
che bereits unter dem Stichwort, nach der Weise der Kirche leben im Sinne
des rechten Glaubens, betont, muf} heute vor allem als ein ,als Gemeinde
leben® verstanden werden. Mit anderen Worten — die Regel Benedikts ist
nicht nur Lebensnorm fiir den einzelnen, sondern sie ist auch und zuerst
Gemeindeordnung. Der Hérende ruft uns zum Héren, was ,der Geist zu
den Gemeinden spricht“ (Prol. 11). Der Ménch ist nicht nur dem Abt ,das
Gut des Gehorsams*“ schuldig, sondern ,die Briider sollen sich gegenseitig
gehorchen® (71, 1), ja sogar noch mehr: ,sie sollen ihre leiblichen und cha-
rakterlichen Schwichen in grofier Geduld ancinander ertragen® (72, 5) und
»in gegenseitigem Gehorsam miteinander wetteifern® (72, 7). Deshalb
stellt Benedikt das Wort, daf ,der Ménch Christus uberhaupt nichts vor-
ziehen soll“ (72,11), in diesem Kapitel in den Kontext der Gottes- und Bru-
derliebe (72, 8. 10). Deshalb ruft Benedikt, der auf Gott Horende, den Abt
auf, auch zu héren, ,was der Herr einem Jiingeren offenbart“ (3, 3),und er
gibt den Briidern der Gemeinde ihren Rang nicht nach Ansehen der Per-
son, sondern nach der Zeit ihres Eintritts (63, 3). Das Gebot des Apostels
Rom 12, 10 und das Mehr an geistlicher Erfahrung — und mag es nur eine
Stunde sein (vgl. 63, 8) — sind mafigebend. Als Gemeinde leben — das hat



Clemens Schmeing 254

auch die Synode der Bistiimer der Bundesrepublik in ihrem Dekret iiber die
Orden und andere geistliche Gemeinschaften als elementar herausgestellt:
,Die Orden haben nicht nur ihren Platz in der Kirche, sie sind es.“!®

Allerdings ist das Aufgabenbiindel, das hier gerade dem benediktini-
schen Monchtum gestellt ist, von grofiter Vielfalt. Ich nenne einige Stich-
worte: Die Kirche den Menschen von heute als eine ,betende Kirche® zu
zeigen und vorzuleben, ist wohl noch aktueller als zu der Zeit, in der Abt
Ildefons Herwegen nach dem Ersten Weltkrieg in diesem Wort den Sinn
seines Wollens aussprach: das religiése Leben in Deutschland aus dem
Geist der Liturgie zu erneuern. Betende Gemeinde zu sein, das allein kann
den vielen Aktivititen eines Benediktinerklosters heute in Landbau,
Handwerk, Kunst und Wissenschaft und in der Seelsorge den letzten Sinn
geben. Von diesem Sinn her konnen aber auch die weltumspannenden Auf-
gaben der benediktinischen Kléster in Seelsorge, Erziehung, 6kumenischer
Arbeit und Evangelisation auf Christus hin durchschaubar werden. Von
diesem Sinn der Verherrlichung Gottes in einer betenden Gemeinde her
konnen auch wieder Krifte der Gesundung wachsen gegeniiber den Mach-
ten der Polarisierung und der Zerstorung der Voraussetzungen, unter denen
Menschen allein miteinander und fireinander leben konnen: des Dienens,
der Ricksichtnahme, der Ehrfurcht und Wahrhaftigkeit.

18 Zum gesamten hier beriihrten Problemkreis vgl. den Abschnitt VI ,Perspectives
Actuelles® des Artikels ,Monachisme* in DSAM X, 1979, 1609-1617, in dem auch die
wichtigste deutsche und fremdsprachige Literatur verzeichnet ist.

Benediktinisches Monchtum —
eine Méglichkeit alternativen Lebensstils?

Clemens Schmeing, Gerleve

Merkmale des Lebensstils in einer industriellen Produktionsgesellschaft

Bevor wir im folgenden der Frage nachgehen, ob und inwiefern Ménchtum
in benediktinischer Auspragung eine Moglichkeit oder gar so etwas wie ein
Modell alternativen Lebensstils in unserer Zeit sein konnte, seien kurz
einige Merkmale des zumal in der heutigen westlichen Welt herrschenden
Lebensstils benannt. Wir diirften der Eigenart dieses Lebensstils schon da-





