
Emmanuel von Severus 244 

•wirklich" ist, dann muß ich beständig in liebendem, schmerzendem Stau- 
nen über Seine Gegenwart leben, bis er wie die Flut mich überspült und 
ich wie Paulus sagen kann, daß nicht ich lebe, sondern daß Christus in mir 
lebt. 

Ich habe also das monastische Leben gewählt, weil ich glaube, daß Gott 
mich dazu ruft, ihm so zu dienen. Ich verzichte auf meine Karriere und die 
Möglichkeiten der ehelichen Liebe, weil ich einem Stern folge, der zu grö- 
ßerer Freude und Erfüllung führt. Ich schreite in ein unbekanntes Land 
hinein, unsicher, ob ich fähig bin, in Gemeinschaft zu leben, unsicher ob ich 
fähig sein werde, auf meinen Besitz zu verzichten, und im besonderen un- 
sicher, ob ich fähig sein werde, zu gehorchen. Und doch, weil ich mich von 
Gott in die Hand nehmen lasse, habe ich keine Furcht; ich weiß: dieses 
Leben ist für mich •besser als eine Lampe und sicherer als ein bekannter 
Weg". 

Ein Hörender ruft zum Hören 

Elemente benediktinischer Spiritualität* 

Emmanuel von Severus, Maria Laach 

Benedikts Verständnis der von ihm verfaßten Regel 

Elemente benediktinischer Spiritualität - mit diesen Worten haben wir 
unser Thema bewußt eingrenzen wollen. Ich glaube mich dazu verpflichtet, 
denn es ist wohl schwer möglich, in einem kurzen Beitrag auf alle Fragen 
einzugehen, die in den letzten vier Jahrzehnten die Regula-Benedicti-For- 
schung zum meisterörterten Problem der lateinischen Patrologie gemacht 
haben. Diese Eingrenzung scheint mir ebenso notwendig, um den Worten 
gerecht zu werden, mit denen der Heilige selbst sein Werk gekennzeichnet 
hat: 

* Der Aufatz geht zurück auf einen Vortrag an der katholischen Akademie in Bayern, 
Augsburg, 26.127. Jan. 1980. 



Ein Hörender ruft zum Hören 245 

Benedikt hat seine Regel selbst nicht als eine alleingültige und vollkom- 
mene Norm angesehen. Seine Herzenskenntnis, sein nüchterner Wirklich- 
keitssinn und sein Gespür für das menschlich Wertvolle und Zumutbare 
haben ihn zu jener staunenswerten Selbstbescheidung reifen lassen, mit der 
er seine Regel als eine •bescheidene Regel für Anfänger" bezeichnet (73, 
8)1. Er ist so sehr von der Ehrfurcht vor der Vernunft des Menschen2 und 
den ihm von Gott geschenkten Gnadengaben geleitet (vgl. 40, 1), daß sein 
Regelwort für ihn Anfang ist, der helfen will, den Weg des Evangeliums 
zu gehen (Prol. 21; vgl. 73, 3). Er will seine Mönche zur Weisheit der 
Schrift, wie die Väter der Kirche sie ausgelegt und die Väter des Mönch- 
tums sie gelebt haben, führen (73, 3 ff.) und durch sie zu ihrem Schöpfer 
selbst (73, 4). In dieser Selbstbescheidung Benedikts liegt auch der Grund 
dafür, daß die Frage nach ihrem Mutterboden, welche die Forschung in den 
letzten Jahrzehnten so sehr beschäftigt hat, von uns zwar ebenso wichtig 
genommen werden muß wie von Benedikt selbst (73, 5), aber doch zurück- 
treten sollte neben jener anderen Gegebenheit, daß sie auch heute noch 
lebendige Weisung für Männer und Frauen im Volke Gottes ist - nicht 
etwa nur ein literarisches Dokument mit besonderen Reizen für die For- 
schung oder ein Stück verstaubten Bibliotheksbestandes. In ihrer Selbstbe- 
scheidung weist sie sich als ein Entwurf aus, den Benedikt uns für die Nach- 
folge Christi vorgezeichnet hat, deren Ziel das ewige Leben in Gottes 
Herrlichkeit ist (Prol. 7. 15. 17. 20; 5, 10; 71, 2; 72, 2. 11; 73, 8). Ein Jubi- 
läum wie das des 1500jährigen Geburtsjahrs des Heiligen muß gerade 
deshalb aufmerksamer darauf hören, welche Möglichkeiten ein solcher 
Lebensentwurf für unsere Gegenwart und Zukunft bietet, statt sich im 
Glanz der Vergangenheit zu sonnen und dabei vielleicht an unserer Gegen- 
wart vorbeizusehen, die weithin von der Suche nach dem Sinn des Lebens 
insgesamt beherrscht wird und deren Menschen dringender denn je der 
konkreten Hilfe in ihrer Situation der Richtungslosigkeit bedürfen. 

Bemerkungen zum Verständnis von •Spiritualität" 

Was aber bedeutet in diesem Zusammenhang Spiritualität? Erinnern wir 
uns kurz daran, daß dieses Stichwort im deutschen Sprachgebrauch ver- 
hältnismäßig jung ist. Die beiden großen theologischen Lexika beider 
Konfessionen, kurz vor dem Beginn des 2. Vatikanischen Konzils vollen- 
det3, haben keinen Artikel zum Stichwort •Spiritualität". Erst das nach- 

1 Alle nicht näher gekennzeichneten Ziffern unserer Arbeit bezeichnen die Kapitel und 
Sätze der Regel, die wir im allgemeinen nach der Ausgabe von B. Steidle, Die Benedik- 
tus-Regel. Lateinisch-deutsch (31978) zitieren. 
2 Vgl. das Sachverzeichnis zur Regel bei Steidle, 208, Stichwort Vernünftigkeit. 



Emmanuel von Severus 246 

konziliare Lexikon •Sacramentum Mundi" bringt einen langen Beitrag 
unter diesem Kennwort4 und erst bestimmte Bände der gesammelten Auf- 
sätze Karl Rahners solche zur •Theologie des geistlichen Lebens"5. Ich 
kann im Rahmen dieser Arbeit auf die sich hier auftuende Problematik 
nicht eingehen. Ich bitte jedoch, im Hinblick auf bestimmte Aussagen der 
Regula Benedicti eines festzuhalten: Spiritualität, geistliches Leben besagt 
wesentlich Lebensgemeinschaft mit dem leidenden und mit dem erhöhten 
Herrn, der Geist ist (2 Kor 3, 17), dessen Geist die Liebe Gottes in den 
Herzen der Erlösten ausgießt (Rom 5, 5), dessen Geist der Geist der Soh- 
nesannahme ist, in dem wir Gott unseren lieben Vater nennen dürfen 
(Rom 8, 15). 

Wir haben bisher mit Ausnahme einiger Parallelstellen fast nur das 73., 
das Schlußkapitel der Regel Benedikts zitiert. Dies geschah zunächst des- 
halb, weil ihm nach Ausweis der modernen Regelforschung ein höherer 
Grad an Authentizität zukommt als anderen Kapiteln. Wir wählten dieses 
Kapitel aber auch, weil es uns einen wichtigen Maßstab für die Art und 
Weise an die Hand gibt, wie Benedikt seine Quellen ordnet und zitiert - 
ein Maßstab, der den hohen Rang seiner Regel gegenüber ihren Quellen 
erkennen läßt. Freilich - was in den Schlußworten der Regel zwar sehr per- 
sönlich und im Stil der Mahnrede aufmunternd gesagt wird, bekundet nur 
dasselbe, was uns in den anderen Kapiteln deutlich wird: die Wahrheit des 
Biographen Benedikts, des heiligen Gregor: •Der Heilige konnte unmög- 
lich anders lehren, als er lebte" (Dial. II 36). Außerdem aber bestätigt der 
Appell des Regelepilogs, was an vielen Stellen deutlich wird: Benedikt ist 
ein vom Worte Gottes Ergriffener: als solcher spricht er, als solcher wählt 
er aus den Quellen aus, als solcher gibt er seiner Regel die Gütemarke einer 
•Summa" monastischer Lebensführung aus der biblischen Offenbarung, 
patristischer Theologie und altmonastischer Überlieferung. 

Benedikt - ein vom Wort Gottes Ergriffener 

Bereits in den ersten Worten des Prologs erweist sich Benedikt als einer, 
der hört und zum Hören ruft (Prol. 1), als einer, der weiß, daß Gott uns 
auch heute ruft, wie das Volk des alten Bundes, dem Gott sein •Höre, 
Israel" (Dtn 4,33; Jes 50,4)8 zuruft. •Höre", so beginnt er, und die Stimme 

3 Lexikon für Theologie und Kirche, 10 Bde., 21957-1965; Die Religion in Geschichte und 
Gegenwart, 6 Bde., 31957-1962. 
4 Von J. Sudbradc in Bd. IV (1969), 674-691. 
5 Vgl. die Übersicht in: ALw 19 (1978) 363 u. 366 f. 
6 Die große Zahl der Stellen weist jede Konkordanz aus. Jes 50, 4 haben wir herausge- 
stellt, weil dieses Prophetenwort die Beziehung •Hören - Jüngerschaft" besonders hervor- 
hebt. 



Ein Hörender ruft zum Hören 247 

Gottes schreckt uns auf mit dem Zuruf •Heute, wenn ihr seine Stimme hört, 
verhärtet eure Herzen nicht" (Ps 94/95, 8 - Prol. 10), und: •wer Ohren hat 
zu hören, der höre, was der Geist zu den Gemeinden sagt!" (Offb 2, 7 - 
Prol. 11), und: •Hört mir zu, die Furcht des Herrn will ich euch lehren" 
(Ps 33, 12 - Prol. 12). Das ist die immer neue Variation des gleichen The- 
mas, mit dem er als Hörender zum Hören ruft. Er zieht uns damit in den 
Dialog des Herrn, der auf dem Arbeitsmarkt der Welt seine Arbeiter 
sucht: •Wenn du dies hörst und antwortest (Ich), dann sagt Gott zu dir" 
(Prol. 14-16). Als einem, der vom Wort ergriffen ist, verbindet sich für 
Benedikt die Entscheidung zwischen Hören oder Nicht-Hören mit der Ga- 
be der Gotteskindschaft oder mit deren Verlust (Prol. 5-7), und der auf das 
Wort Hörende wird so sehr mit diesem Wort eins, daß sein Antworten ein 
Sprechen •mit dem Propheten" ist (Prol. 30). Diese Redewendung wieder- 
holt sich darum vom Prolog an (30) durch die ganze Regel (2, 9; 6, 1; 7, 
38-40. 46 f. 48. 50. 52-54. 66; 16. 1. 3. 4 f.; 19, 3-5; 58, 21). 

Man könnte, wie ich das an anderer Stelle versucht habe, solche Auffor- 
derungen •cum propheta", •mit dem Propheten" zu sprechen oder das 
eigene Tun mit einem Prophetenwort zu artikulieren, wie es 58, 21 in zu- 
tiefst treffender Weise geschieht, einfach als prophetisches Element der Re- 
gula Benedicti charakterisieren7, doch ist dies im Zusammenhang des The- 
mas Spiritualität wohl zu wenig. Als vom Wort Ergriffener verwirklicht 
vielmehr Benedikt hier eine altmonastische Forderung. Sie hat Johannes 
Kassianus, dessen Werke Benedikt 73, 9 so sehr als Weg zum Gipfel der 
Vollkommenheit empfiehlt und den C. Butler das Lieblingsbuch des heili- 
gen Benedikt nannte, in dem Wunsch ausgesprochen, der Mönch möge die 
Psalmen so beten, als sei er deren Autor, ihr Dichter und Urheber8. Dahin 
führt die so oft wiederholte Mahnung Benedikts, •cum propheta" zu spre- 
chen. 

Die Spiritualität der Regel Benedikts und das Stundengebet 

In diesem Zusammenhang wird auch die so oft betonte, heute allerdings 
vielfach zu formelhaft herausgestellte Beziehung zum Stundengebet klar, 
ohne die benediktinische Spiritualität nicht gelebt werden kann. Hier zeigt 
sich Benedikt als der vom Worte Gottes Ergriffene, weil seine Lehre vom 
Verhalten beim Psalmensingen in der Mahnung gipfelt •ut mens nostra 
concordet voci nostrae" (19, 7), daß nämlich •unser Herz im Einklang sei 

7 E. v. Severus, Prophetische, pneumatische und charismatische Elemente in der Regula 
Benedicti, SMGB 85, 1974, 559-570. 
8 E. v. Severus OSB,  Theologische Elemente der Regula Benedicti und theologische 
Grundtendenzen der Gegenwart, RBS 1, 1972, 233-242; vgl. Coll. Cist. 35, 1973, 199-209. 



Emmanuel von Severus 248 

mit unserem Wort". Unser Herz soll zusammenklingen mit dem Schrift- 
wort auf unseren Lippen - ein Wort, für das sich außerhalb der Regula 
Benedicti kein Beleg findet. 

An dieser Stelle muß auch der Aufbau der Regula Benedicti genannt 
und berücksichtigt werden - die Einheit mit Gottes Wort, zu der Benedikt 
als der vom Wort Ergriffene seine Mönche führen will, steht am Ende der 
umfangreichen Kapitelgruppe, die dem Stundengebet seine Ordnung gibt. 
Stundengebet - das ist aber jenes Werk Gottes in der Klostergemeinde und 
jenes Werk Gottes, für das der Mönch sich in einem vielfältigen geistlichen 
Leben Übungen, Haltungen und Gewohnheiten bereiten muß, bis er sie 
•aus Liebe . . . wie von selbst" erfüllt (7, 68); bis er vom Geiste Gottes als 
freier Mensch erwiesen wird - •frei geworden von Fehlern und Sünden", 
wie es der Sinn j eder geistlichen Übung ist, die wir als Aszese bezeichnen, die 
Raum schaffen will für das Gute, das Bessere, ja für Gott selbst. Frei ge- 
worden für den Gottesdienst zu den Tages- und Nachtstunden, wie Bene- 
dikt ihn nach den Kapiteln über die Werkzeuge des geistlichen Lebens, die 
Schweigsamkeit, den Gehorsam und die Demut ordnet (vgl. Kap. 4; 5; 6; 
7; 9-19). 

Es ist notwendig, von hier aus noch einmal auf das •Hören" zurückzu- 
kommen, zu dem Benedikt den Mönch zu Beginn der Regel aufruft. Im 
Stundengebet, dessen Grundstock das Buch der Psalmen bildet, vernimmt 
ja der Mönch, wer der ist, der ihn zum Hören ruft. Im Stundengebet wird 
ihm die Erfahrung zuteil, wie Gott unter seinem Volke, mit seinem Volke 
lebt, es führt und an ihm und mit ihm handelt. Im Stundengebet lernt der 
Mönch mit Gott sprechen, weil er seine Worte nachsprechen darf und ihm 
geschenkt wird, mit Gottes Worten dem Herrn, der ihn anruft, zu antwor- 
ten. Hier ist mit sehr schlichten Worten verwirklicht, was die moderne 
christliche Philosophie in unseren Tagen neu versucht hat, zu zeigen: das 
Gebet als geschöpflichen Grundakt zu verwirklichen9. Aber lassen wir die 
Philosophen • so reizvoll es wäre, an Ferdinand Ebner und Martin Buber 
zu erinnern, die in unseren Jahrzehnten als vom Wort ergriffene Denker 
gelebt haben -, die Aktualität des Heiligen von Montecassino wird uns für 
den Organismus des geistlichen Lebens erschütternd deutlich an unserer 
Unfähigkeit, auf Gottes Wort zu hören, es zu vernehmen, bei ihm zu ver- 
weilen, es zu beherzigen und seinen Anspruch zu beantworten, und an der 
Art und Weise, wie der Mensch und Christ heute vielfach mit dem Worte 
Gottes umgeht. Der Lebenszusammenhang von Bibel und Liturgie, wie ihn 
etwa ein Mann wie Pius Parsch gesehen und gelehrt hat, die Stellung der 
biblischen Lesungen im liturgischen Jahr, wie Ildefons Herwegen sie ge- 

9 Vgl. F. Ulrich, Gebet als geschöpflicfier Grundakt, 1973. 



Ein Hörender ruft zum Hören 249 

schaut hat10, und nicht zuletzt die Versammlung der Gemeinde des Herrn 
um sein Wort, von der das 2. Vatikanum sprach11, sollten gewiß nicht dazu 
führen, daß Gottes Wort im menschlichen Gerede erstickt wird. Die Unfä- 
higkeit, sich für das Wort Gottes frei zu halten, damit es von uns Besitz 
ergreifen könne - vacare Deo (frei-sein für Gott, auf Gott hin) ist hier die 
alte spirituelle Vokabel, die heute neu gehört und bedacht werden müßte- 
hat schließlich zu einem so ehrfurchtslosen Umgang mit Gottes Wort ge- 
führt, der nichts mehr mit jenem von liebender Ehrfurcht getragenen Ver- 
kehr mit Gott zu tun hat, den die Alten byalia (Homilia) nannten, den 
Benedikt mit dem Zusammenklingen von Herz und Gotteswort bezeich- 
net.12 

Da, wo wir Gott hören und uns seinem Ruf aussetzen, da sollen wir ihn 
auch an erster Stelle suchen, der Gottesdienst ist der Ort, wo unser Gott- 
suchen seine Erfüllung im von Gottes Wort Ergriffenwerden findet. 

Vom Worte Gottes ergriffen sein, wie es bei Benedikt erkennbar ist, 
wäre allerdings nur sehr oberflächlich und darum in seiner vollen Lebens- 
kraft kaum verstanden, wenn es aus der Lebensgemeinschaft des Heiligen 
und seiner Jünger mit Christus herausgelöst würde. Hier kommt der Ant- 
wort auf die Frage größtes Gewicht zu, die 1948 Balthasar Fischer an die 
Regel Benedikts stellte: Wer ist das persönliche Du des Beters Benedikt? 
Fischer hat diese Antwort nicht nur für die Mönchsgemeinde Benedikts, 
sondern auch für das einzelne ihrer Glieder gegeben: Das Du, an das sich 
der Beter Benedikt wendet, ist niemand anders als Christus, der erhöhte 
Herr. Darüber dürfen uns auch so abstrakt klingende Formeln wie •in 
conspectu divinitatis eius" (im Anblick seiner Gottheit) nicht in Zweifel 
lassen, da ja schon die griechisch sprechenden Altväter für den Namen 
Christus das Wort •öeioTi'is (Gottheit, Göttlichkeit) setzten und der Zusatz 
•et angelorum eius" (und seiner Engel) (19, 6) uns auf die monumentalen 
Allherrscherdarstellungen der Kunst zur Zeit Benedikts hinweist.13 Diese 
Eigenart des Betens zeigt Benedikt ebenso als Nachfahren der aufs engste 
mit dem Wort der Bibel verbundenen gelehrten Frömmigkeit des Klemens 
von Alexandrien und dessen Schülers Origenes wie in der Linie des schlich- 
ten und im Volke beheimateten Betens und dem der Altväter des vorbene- 
diktinischen Mönchtums. 

10 S. I. Herwegen, Die Heilige Schrift in der Liturgie der Kirche, in: Vom christlichen 
Sein und Leben. Gesammelte Vorträge. Berlin 1931, 91-114. 
11 S. Konstitution SC Nrr. 6, 7, 24, 35.1, 51. 
12 Vgl. dazu meine Bemerkungen im Artikel Gebet I, in: RAC VIII (1972), 1207-1209. 
13 S. dazu Fischer, Die Psalmenfrömmigkeit der Regula Benedicti, in: LuM, H. 4,1949,22- 
35; H. 5, 1950, 64-79; dazu Gebrauch &si6rr\c, für Christus S. 66; ferner B. Fischer, Zum 
Problem der christlichen Interpretation der Psalmen, in: ThRv 76, 1971, 6-12. 



Emmanuel von Severus 250 

Die Christozentrik der Regel Benedikts 

Diese Erkenntnis erhält aber noch durch eine andere Eigenart der Regula 
Benedicti ihr besonderes Gewicht. Dies ist die trotz meiner wiederholten 
Hinweise kaum beachtete Tatsache, daß die schon oft hervorgehobene 
Christozentrik der Regel Benedikts darin ihren besonderen Ausdruck fin- 
det, daß der Heilige in seiner Regel den Namen Jesu kein einziges Mal 
nennt. Er spricht von dem Herrn, für dessen Dienst er eine Schule errichtet 
(Prol. 45), von dem er sich gerufen und zur Nachfolge eingeladen weiß 
(Prol. 19), von dem, dessen Liebe überhaupt und gar nichts vorgezogen 
werden darf (4, 21; vgl. 72, 11), nie unter dessen sozusagen bürgerlich und 
standesamtlich in der Heimatgemeinde registrierten Namen •Jesus von 
Nazaret". Er nennt Jesus stets mit seinem theologischen Würdetitel Chri- 
stus, er sieht ihn als den Messias und Erlöser. 

Sehen wir hier einmal davon ab, so wichtig die Frage auch ist, wie dieser 
Sprachgebrauch in einer dem Konzil von Chalkedon (451) so nahe stehen- 
den Zeit zu deuten ist, wir sind sofort von der Aktualität dieses Sprach- 
gebrauchs berührt. Wir begegnen ihm in einer Zeit, die •Jesusbewegun- 
gen" hervorgebracht hat; wir erfahren ihn zu einer Zeit, in der wir von 
Polarisierungen herausgefordert sind, die lauten: •Jesus ja - Kirche nein", 
wir hören solche Redeweisen in einer Gegenwart, die ihr theologisches und 
spirituelles Vokabular überdenken und dem Zeitgenossen verständlich ma- 
chen muß, ohne auch nur eine Unze ihres Wahrheitsgehaltes preiszugeben. 
Benedikt nennt also den Sohn Gottes, den Herrn, dem er dienen will, der 
für ihn Allherrscher und König und ebenso gütiger Vater und Hirte ist, 
einzig und allein unter dem Namen, mit dem auch schon Dichtung und 
Gottesdienst der apostolischen Gemeinde sein Heilswerk gepriesen, seine 
Gegenwart bezeugt, sein göttliches Sein und Erlöserwirken ,verdichtet' hat: 
Christus (vgl. Phil 2, 5-13). Die der Regel oft nachgerühmte Christozentrik 
ist darum mehr als ein charakteristisches Gütesiegel, sie ist vielmehr die in- 
nere Lebensstärke, die allen Vorgängen im Organismus der Klosterge- 
meinde Kraft und Wärme gibt. Sie ist die Wirklichkeit, der wir mit der 
heute so beliebten Koordinatenterminologie von horizontal und vertikal 
nicht gerecht werden können. Benedikt ist vom Worte des Herrn ergriffen, 
wenn er in seiner Regel das Leben unter der Leitung eines Abtes als Stell- 
vertreter Christi (2, 2) den brüderlichen Dienst in der Brüdergemeinde der 
Mönche, an Armen, Gästen und Kranken, im Ertragen der leiblichen und 
charakterlichen Schwächen (66; 53; 36; 72,5) als Begegnung mit dem in sei- 
ner Gemeinde gegenwärtigen Christus und als Teilnahme an seinem Lei- 
den in Geduld (Prol. 50) ansieht. Christus hat ihn als Bruder angenom- 
men, der Vater ihn mit dem Geist der Sohnesannahme beschenkt. 



Ein Hörender ruft zum Hören 251 

Benedikt hat für das lebendige und personale Verhältnis zu Christus ein 
Wort aus der Spiritualität der Märtyrerzeit übernommen, das in seiner 
Bedeutung kaum überschätzt werden kann und das die von mir gegebene 
Charakteristik der Regel als einer Summa der monastischen Lebensfüh- 
rung aus biblischer Offenbarung, Vätertheologie und monastischer Spruch- 
weisheit legitimiert: Es ist das zweimal zitierte Wort aus dem Traktat des 
heiligen Cyprian über das Gebet des Herrn, daß •Christus überhaupt 
nichts vorgezogen werden dürfe" (72, 11). Ein Wort, das offensichtlich zum 
festen Bestand der altmonastischen Spruchweisheit gehört, wie die kleine 
Variante in 4, 21 zeigt, wo es heißt: •der Liebe zu Christus nichts vorzie- 
hen". Im Kontext der ersten Quelle dieses Wortes ist vor allem sein chri- 
stologischer Charakter zu beachten, und hier mag man bedauern, daß Be- 
nedikt die zweite Hälfte des Satzes nicht gebracht hat. Dort nämlich heißt 
es: •Christus überhaupt nichts vorziehen, weil er niemanden uns vorge- 
zogen hat."14 Im Kontext der Regel ist der von den meisten Kommenta- 
toren hervorgehobene Gleichklang mit j enem Regelwort zu beachten, das für 
sie zur Tessera (Merkspruch) des Benediktinertums überhaupt geworden ist: 
•man soll also dem Gottesdienst nichts vorziehen" (43,3). In unserer Zeit hat 
aber dieses Wort, daß Christus überhaupt nichts vorgezogen werden dürfe, 
deshalb so großes Gewicht, weil es für viele Haltungen und Übungen der 
christlichen und monastischen Spiritualität die Voraussetzung sein könnte, 
ihnen die für viele Menschen unverständliche Wortgestalt zu nehmen oder 
den meist wegen ihrer negativen Fassung abstoßend wirkenden Charakter. 
Das Wort von Christus, dem der Mönch überhaupt nichts vorziehen soll, 
ist das Bekenntnis der vorbehaltlosen Verfügbarkeit über sich zu ihm: Wer 
Christus überhaupt nichts vorzieht, kann das Wagnis auf sich nehmen, von 
sich abzusehen, sich selbst zu verleugnen (Mk 8, 34), ja er weiß, daß er im 
Hören auf Christus und im Blick auf ihn allein gerade die christliche 
Selbstfindung und Selbstverwirklichung erlangt und das Leben gewinnt, 
das er verliert - so paradox dies auch klingen mag. 

•Relecture" des spirituellen Wortschatzes 

In diesem schon im alttestamentlichen Beten begegnenden Motiv ist uns 
ein wichtiges Scheidemittel in der gegenwärtig so dringenden Aufgabe in 
die Hand gegeben: das Vokabular unseres geistlichen Lebens neu zu über- 
denken. Die relecture biblique15, die uns die französische Bibelwissenschaft 
14 Cyprian, De Dom. Or.; CChr. ser. hat. 3 A, Turnhout, 1976, 99. 275 f.: •Christo nihil 
omnino praeponere quia nee nobis qiäcquam ille qraeposuit." Vgl. auch Vita Antonii, 13. 
is Die heilsgeschichtlich vertiefte Sicht, die beim Neuaufgreifen und Neulesen (relecture) 
traditioneller Begriffe innerhalb der Bibel erlangt wird. Z. B. der Tempel im AT und bei 
Jesus; der Jakobsbrunnen im AT und bei Johannes. 



Emmanuel von Severus 252 

und in ihrer Folge auch deutsche Exegeten gelehrt haben, muß in der relec- 
ture des spirituellen Vokabulars ihre notwendige Ergänzung finden, damit 
der spirituelle Wortschatz von zeitgebundenen Vorstellungen befreit, auch 
die Aufgabe wieder erfüllen kann, die das 2. Vatikanische Konzil in sei- 
nem Dekret über die Orden den monastischen Gemeinschaften gestellt hat: 
Pflanzstätten, seminaria, des geistlichen Lebens zu sein.16 Hier scheint mir 
im Aufruf des vom Wort ergriffenen Hörers Benedikt geradezu ein Im- 
perativ für die geistliche Bildung unseres Priester- und Ordensnachwuch- 
ses zu ergehen. Lassen wir uns wie Benedikt hier aufschrecken - diesen 
Ausdruck gebraucht er im Bilde von den von Gott angedonnerten Ohren 
(Prol. 9). Das sind Worte, deren Ernst wir auf dem Hintergrund der Er- 
fahrungen der letzten Jahre und erst recht der schmerzlichen Ereignisse 
der letzten Monate nicht überhören dürfen. 

Solche Elemente benediktinischer Spiritualität, die in der Vergangen- 
heit oft so hilfreich für den Menschen waren, können dies heute nur dann 
bleiben, sein und werden, wenn sie nicht an der Welt und an der Kirche 
vorbei gelebt werden. Die Welt, in der die Jünger des heiligen Benedikt 
als Rückkehrende, als Wandernde zum himmlischen Vaterland leben und 
diesen Weg in mühevollen Tagesmärschen zurücklegen müssen (Prol. 
2, 21; 73, 2. 8). In dieser Welt vollzieht sich das Alltagsleben des Mön- 
ches, dem Benedikt ein eigenes Gelübde, das der klösterlichen Lebensfüh- 
rung, gegeben hat (58,17), und sie ist der Stoff, an dem sich das zweite Wort 
der Tessera, des Merkspruchs, •bete und arbeite" verwirklichen muß. 

Sicher bildet hier die Sprache des Heiligen gewisse Barrieren für sein 
Verständnis. Das Werkzeug und die Habe des Klosters wie heiliges Altar- 
gerät anzusehen, klingt trotz des alttestamentlichen Akzents dieser Wort- 
prägung (Sach 14, 20 f) und seiner breiten monastisch-spirituellen Über- 
lieferung17 (s. den Apparat bei Steidle 119 Anm. zur Stelle) für die Ohren 
des Menschen im naturwissenschaftlich-technischen Zeitalter fast uner- 
träglich erbaulich. Aber die hier eingenommene Grundhaltung ist ganz 
abgesehen von ihrer kulturellen Fruchtbarkeit in der Geschichte doch die 
einzige, die ermöglicht, die Übereinstimmung von Schöpfungs- und Heils- 
ordnung zu bewahren oder wiederherzustellen. Mit ihr bleibt der Mensch 
einer, der nicht autonom die Schöpfung und ihre Güter ausbeutet, sondern 
der, dem sie für das Miteinander- und Füreinanderleben der Menschen 
auf dieser Erde zur Pflege, Entwicklung und Entfaltung anvertraut sind. 
Die Kapitel 31-34 der Regula Benedicti, in denen es um die Verwaltung, 
die •Rücksicht auf die verschiedenen Bedürfnisse" (34, 2), nicht aber um 
Bedürfnisweckung und Genuß im Konsum geht, können mit Recht als ein 
gesundes Modell sozialen Zusammenlebens gelten. 
16 PC Nr. 9. " Vgl. bei Steidle die Anm. zur Stelle, 119. 



Ein Hörender ruft zum Hören 253 

Entscheidend ist der Platz, den die Regel der Würde des Menschen zu- 
weist, und die ausgewogene Lebenspraxis, in der sie Gottesdienst, Studium 
und Arbeit miteinander vereinigt. Hier liegt ein grundlegender Beitrag, 
den das Mönchtum für das menschliche Zusammenleben in der Zukunft 
zu leisten hätte, ein großartiger Versuch, in dem die Diskussion über die 
Grundwerte zu einer solchen über Sinnwerte erhoben werden könnte. Hier 
ist Menschen ein Weg gewiesen, vor der Degradierung zur entpersönlich- 
ten Nummer im mechanischen Funktionsablauf bewahrt zu bleiben. Statt 
dessen zeigt sich ihm der Weg vom homo faber und homo ludens zum homo 
orans, vom Menschen der Arbeit und Menschen der Muße zum Menschen 
des Gebets. Es wäre unredlich, dies heute auszusprechen, ohne hinzuzufü- 
gen, daß hier gegenwärtig in allen Klöstern die großen Schwierigkeiten 
liegen: die spirituellen Elemente des monastischen Lebens vor dem Ver- 
schlungenwerden durch das Brauchbare, Notwendige und Nützliche zu 
bewahren. 

Das ekklesiale Element benediktinischer Spiritualität 

Damit ist unsere Aufmerksamkeit bereits für jenes Element benediktini- 
scher Spiritualität geweckt, das für ihren biblischen und patristischen Cha- 
rakter kennzeichnend, für die Gegenwart wichtig und für die Zukunft wohl 
das Entscheidende ist: dies ist das Ekklesiale, das Gemeindliche, wie wir 
hier das Wort kirchlich verstehen müssen. Dieses Element, in der alten Kir- 
che bereits unter dem Stichwort, nach der Weise der Kirche leben im Sinne 
des rechten Glaubens, betont, muß heute vor allem als ein •als Gemeinde 
leben" verstanden werden. Mit anderen Worten - die Regel Benedikts ist 
nicht nur Lebensnorm für den einzelnen, sondern sie ist auch und zuerst 
Gemeindeordnung. Der Hörende ruft uns zum Hören, was •der Geist zu 
den Gemeinden spricht" (Prol. 11). Der Mönch ist nicht nur dem Abt •das 
Gut des Gehorsams" schuldig, sondern •die Brüder sollen sich gegenseitig 
gehorchen" (71, 1), ja sogar noch mehr: •sie sollen ihre leiblichen und cha- 
rakterlichen Schwächen in großer Geduld aneinander ertragen" (72, 5) und 
•in gegenseitigem Gehorsam miteinander wetteifern" (72, 7). Deshalb 
stellt Benedikt das Wort, daß •der Mönch Christus überhaupt nichts vor- 
ziehen soll" (72,11), in diesem Kapitel in denKontext der Gottes- und Bru- 
derliebe (72, 8. 10). Deshalb ruft Benedikt, der auf Gott Hörende, den Abt 
auf, auch zu hören, •was der Herr einem Jüngeren offenbart" (3, 3), und er 
gibt den Brüdern der Gemeinde ihren Rang nicht nach Ansehen der Per- 
son, sondern nach der Zeit ihres Eintritts (63, 3). Das Gebot des Apostels 
Rom 12, 10 und das Mehr an geistlicher Erfahrung - und mag es nur eine 
Stunde sein (vgl. 63, 8) - sind maßgebend. Als Gemeinde leben - das hat 



Clemens Schmeing 254 

auch die Synode der Bistümer der Bundesrepublik in ihrem Dekret über die 
Orden und andere geistliche Gemeinschaften als elementar herausgestellt: 
•Die Orden haben nicht nur ihren Platz in der Kirche, sie sind es."18 

Allerdings ist das Aufgabenbündel, das hier gerade dem benediktini- 
schen Mönchtum gestellt ist, von größter Vielfalt. Ich nenne einige Stich- 
worte: Die Kirche den Menschen von heute als eine •betende Kirche" zu 
zeigen und vorzuleben, ist wohl noch aktueller als zu der Zeit, in der Abt 
Ildefons Herwegen nach dem Ersten Weltkrieg in diesem Wort den Sinn 
seines Wollens aussprach: das religiöse Leben in Deutschland aus dem 
Geist der Liturgie zu erneuern. Betende Gemeinde zu sein, das allein kann 
den vielen Aktivitäten eines Benediktinerklosters heute in Landbau, 
Handwerk, Kunst und Wissenschaft und in der Seelsorge den letzten Sinn 
geben. Von diesem Sinn her können aber auch die weltumspannenden Auf- 
gaben der benediktmischen Klöster in Seelsorge, Erziehung, ökumenischer 
Arbeit und Evangelisation auf Christus hin durchschaubar werden. Von 
diesem Sinn der Verherrlichung Gottes in einer betenden Gemeinde her 
können auch wieder Kräfte der Gesundung wachsen gegenüber den Mäch- 
ten der Polarisierung und der Zerstörung der Voraussetzungen, unter denen 
Menschen allein miteinander und füreinander leben können: des Dienens, 
der Rücksichtnahme, der Ehrfurcht und Wahrhaftigkeit. 

18 Zum gesamten hier berührten Problemkreis vgl. den Abschnitt VI •Perspectives 
Actuelles" des Artikels •Monachisme" in DSAM X, 1979, 1609-1617, in dem auch die 
wichtigste deutsche und fremdsprachige Literatur verzeichnet ist. 

Benediktinisches Mönchtum • 
eine Möglichkeit alternativen Lebensstils ? 

Clemens Schmeing, Gerleve 

Merkmale des Lebensstils in einer industriellen Produktionsgesellschaft 

Bevor wir im folgenden der Frage nachgehen, ob und inwiefern Mönchtum 
in benediktinischer Ausprägung eine Möglichkeit oder gar so etwas wie ein 
Modell alternativen Lebensstils in unserer Zeit sein könnte, seien kurz 
einige Merkmale des zumal in der heutigen westlichen Welt herrschenden 
Lebensstils benannt. Wir dürften der Eigenart dieses Lebensstils schon da- 




