
Clemens Schmeing 254 

auch die Synode der Bistümer der Bundesrepublik in ihrem Dekret über die 
Orden und andere geistliche Gemeinschaften als elementar herausgestellt: 
•Die Orden haben nicht nur ihren Platz in der Kirche, sie sind es."18 

Allerdings ist das Aufgabenbündel, das hier gerade dem benediktini- 
schen Mönchtum gestellt ist, von größter Vielfalt. Ich nenne einige Stich- 
worte: Die Kirche den Menschen von heute als eine •betende Kirche" zu 
zeigen und vorzuleben, ist wohl noch aktueller als zu der Zeit, in der Abt 
Ildefons Herwegen nach dem Ersten Weltkrieg in diesem Wort den Sinn 
seines Wollens aussprach: das religiöse Leben in Deutschland aus dem 
Geist der Liturgie zu erneuern. Betende Gemeinde zu sein, das allein kann 
den vielen Aktivitäten eines Benediktinerklosters heute in Landbau, 
Handwerk, Kunst und Wissenschaft und in der Seelsorge den letzten Sinn 
geben. Von diesem Sinn her können aber auch die weltumspannenden Auf- 
gaben der benediktmischen Klöster in Seelsorge, Erziehung, ökumenischer 
Arbeit und Evangelisation auf Christus hin durchschaubar werden. Von 
diesem Sinn der Verherrlichung Gottes in einer betenden Gemeinde her 
können auch wieder Kräfte der Gesundung wachsen gegenüber den Mäch- 
ten der Polarisierung und der Zerstörung der Voraussetzungen, unter denen 
Menschen allein miteinander und füreinander leben können: des Dienens, 
der Rücksichtnahme, der Ehrfurcht und Wahrhaftigkeit. 

18 Zum gesamten hier berührten Problemkreis vgl. den Abschnitt VI •Perspectives 
Actuelles" des Artikels •Monachisme" in DSAM X, 1979, 1609-1617, in dem auch die 
wichtigste deutsche und fremdsprachige Literatur verzeichnet ist. 

Benediktinisches Mönchtum • 
eine Möglichkeit alternativen Lebensstils ? 

Clemens Schmeing, Gerleve 

Merkmale des Lebensstils in einer industriellen Produktionsgesellschaft 

Bevor wir im folgenden der Frage nachgehen, ob und inwiefern Mönchtum 
in benediktinischer Ausprägung eine Möglichkeit oder gar so etwas wie ein 
Modell alternativen Lebensstils in unserer Zeit sein könnte, seien kurz 
einige Merkmale des zumal in der heutigen westlichen Welt herrschenden 
Lebensstils benannt. Wir dürften der Eigenart dieses Lebensstils schon da- 



Benediktinisdies Mönchtum 255 

durch schnell auf die Spur kommen, daß wir verschiedene Wortverbindun- 
gen mit •Gesellschaft" nach Art einer Gedankenkette aneinanderreihen. 

Das grundlegende und alles andere in etwa auslösende Charakteristi- 
kum des Lebensstils in unserer westlichen Welt dürfte die industrielle Pro- 
duktionsgesellschaft mit ihren Vor- und Nachteilen, mit ihren technischen 
Errungenschaften, mit ihren Fabriken und Reaktoren, mit ihrem Qualm 
und ihrer sonstigen spezifischen Umweltverschmutzung, mit ihren Beton- 
und Steinwüsten in den Ballungszentren, vor allem mit dem Mythos einer 
universalen Machbarkeit und der damit gegebenen einseitigen Herrschaft 
des homo faber auf Kosten des homo ludens und homo sapiens sein, des 
wirkenden Menschen auf Kosten des Spielenden und des Weisen. 

Folgeerscheinungen dieser industriellen Produktionsgesellschaft unter 
negativen Vorzeichen sind: 

- die Leistungsgesellschaft mit ihrer Hektik und ihrem Streß, mit ihrer 
Selbstbehauptung, mit ihren Zwängen und Ängsten; 

- die Profitgesellschaft, in der das Haben anstelle des Seins zählt, mit ihrer 
totalen Verzweckung; 

- die Wohlstandsgesellschaft, deren Standardzeichen immer noch der 
Autotyp •Mercedes" ist; 

- die Konsumgesellschaft mit ihren bewußt gesteigerten Bedürfnissen, mit 
ihrem Gesetz der Lüste und Genüsse, mit ihren aufgepeitschten Nerven; 
- die Wegwerfgesellschaft, deren Symbol der Mülleimer wird und zu de- 
ren Symptomen vielleicht auch die erschreckende Zahl der Abtreibungen 
zählt; 

- die Mediengesellschaft des •Abendmenschen", welche mit ihrer Massen- 
beeinflussung das persönliche Nachdenken, die besinnliche Lektüre und vor 
allem das verbindende Gespräch in der Familie und im Freundeskreis zu 
verdrängen oder sogar zu ersetzen droht; 
- die Computergesellschaft mit der zunehmenden Anonymität, Entperso- 
nalisierung und damit Entmenschlichung; 

- die vaterlose Gesellschaft, die in wachsendem Maß auch zur mutterlosen 
Gesellschaft wird, in welcher die durch Berufseinsatz und gesellschaftliche 
Verpflichtungen gebundenen Eltern wenig Zeit und Zuwendung für die 
Kinder aufbringen; 

- die geschwisterlose Gesellschaft mit ihrem kinderfeindlichen Lebens- 
standard und ihren wenig kinderfreundlichen Hochhauswohnungen; 

- die Emanzipationsgesellschaft mit ihrer ablehnenden Haltung gegen- 
über allen Institutionen und Normenzwängen und ihrer Bindungs- 
schwäche; 

- die heimatlose Gesellschaft der Entwurzelten, die nach einem Wort von 



Clemens Schmeing 256 

Dostojewski zur gottlosen Gesellschaft hin tendiert: •Wenn man sich nicht 
mehr seiner Heimat verbunden fühlt, hat man auch keinen Gott mehr"; 
- die Resignationsgesellschaft, die sich nach dem Scheitern eines oftmals 
irregeleiteten idealistischen Aufbegehrens mit den etablierten Verhältnis- 
sen abfindet, einer nuklearen Apokalypse angstvoll und ohnmächtig ent- 
gegenstarrt und sich in bedenklichen Suizidziffern kundtut; 
- freilich auch die Gesellschaft - und darin drückt sich ein Wandel aus - 
der Rohstoff- und Energieverknappung, des auf den Nullpunkt zusteuern- 
den Wirtschaftswachstums und des damit einsetzenden Zerfalls eines Glau- 
bens an unbegrenzten Fortschritt und universale Machbarkeit. 

Merkmale des alternativen Lebensstils der nach der Regel 
Benedikts lebenden Mönche 

Angesichts der industriellen Produktionsgesellschaft mit ihren skizzenhaft 
und fragmentarisch aufgezeigten Folgeerscheinungen sucht der Mensch 
nach Auswegen, auf die er das Modewort •alternativer Lebensstil" an- 
wendet. Bei der Suche nach einem solchen alternativen Lebensstil richtet 
sich ein fragender Blick u. a. auch auf die Mönche. Im folgenden sei eine 
Antwort aus der Sicht des heiligen Benedikt und seiner Regel ansatzweise 
und in Umrissen versucht. Methodisch gehen wir dabei gleichsam am Ge- 
länder der zuvor aneinandergereihten Wortverbindungen mit •Gesell- 
schaft" in einer Rückwärtsbewegung noch einmal entlang, beginnend mit 
dem letzten und schließend mit dem ersten Glied der Gedankenkette, und 
deuten Schritt für Schritt jeweils die Alternative an. Die Rücklaufmethode 
ermöglicht einen Zugang zur benediktinischen Alternative von typisch bene- 
diktinischen und zentralen Gegebenheiten her, aus denen sich alles andere 
ableitet. 

Grundsätzlich sei noch vorausgeschickt, daß die benediktinische Lebens- 
alternative als solche nicht einfachhin zur freien Verfügung steht, sondern 
eine Berufung voraussetzt. Es kann sich daher bei unsern Überlegungen 
nur darum handeln, immer wieder aufzuzeigen, welche Impulse von der 
benediktinischen Lebensform in Kirche und Welt hinein ausgehen können. 

Demütige Anerkennung der gescliöp fliehen Grenzen anstelle des 
babylonischen Turmbaus 

Benediktinischer Lebensstil gründet zutiefst in der Demut (humilitas) des 
Herzens und des Geistes, in dem gläubigen Wissen, daß sich der Mensch 
mit seiner ganzen Existenz Gott verdankt. Das Friedensreich Jesu Christi, 
dem sich der Mönch verschrieben hat, erwächst nicht aus innerweltlich ver- 



Benediktinisch.es Mönchtum 257 

fügbaren Kraftfeldern, weder aus weltimmanenten, seit unvordenklichen 
Zeiten vorwärts drängenden Evolutionen, noch aus diesseitigen, wenn 
auch vulkanischen sozialen und politischen Revolutionen. Es ist nicht 
Machwerk menschlicher Planung und Leistung, nicht gigantische mensch- 
liche Superbilanz wie der Turmbau von Babel, der bis zum Himmel zu ra- 
gen scheint, seine Fundamente aber in der Dämonie menschlicher Selbst- 
herrlichkeit hat und darum unter apokalyptischen Schrecken in sich selbst 
zusammenstürzt. Ausdruck der •humilitas" sind der ununterbrochene Lob- 
preis des Schöpfers und das beharrliche Bittgebet. •Wir wollen also zu den 
verschiedenen Tagzeiten unserem Schöpfer den Lobpreis darbringen." 
(Reg. Ben. 16) •Sooft du etwas Gutes zu tun beginnst, bitte zuerst inständig 
darum, daß der Herr es vollende." (Reg. Ben., Prol.) 

Da der unbegrenzte Fortschrittsoptimismus des modernen Menschen in 
jüngster Zeit, etwa durch den real berechenbaren Stop des Wirtschafts- 
wachstums doch erheblich gedämpft wird, könnte aus dieser Erfahrung 
vielleicht eine neue Aufgeschlossenheit des an seine Grenzen stoßenden 
Menschen für unverfügbare Dimensionen und damit für eine nicht mach- 
und herstellbare, letztlich von Gott geschenkte Lebenserfüllung erwachsen. 

Lebensbejahung statt Resignation 

In einer Gesellschaft, die zunehmend der Resignation, einem apathischen 
Sich-abfinden bis hin zur Lebensverneinung verfällt, hebt sich der unge- 
brochene Lebenswille und Lebensmut, der aus Regel und Gestalt des hei- 
ligen Benedikt spricht, auffallend ab. Dabei ist bemerkenswerterweise auch 
die Benediktregel in einer Zeit entstanden, die unter den apokalyptischen 
Zeichen des Untergangs des römischen Reiches und der Völkerwanderung 
stand und daher unter dieser Perspektive der unsrigen gar nicht so un- 
ähnlich ist. Nach der •Vita Benedicti" (•Leben Bendedikts"), des heiligen 
Papstes Gregors des Großen (f604) sah der Gottesmann Benedikt den 
Untergang seines Klosters Montecassino durch die Langobarden noch vor- 
aus. Er war von den verhängnisvollen Wolken, welche die Zukunft seiner 
Gründung überschatteten, zutiefst betroffen und weinte darob lange und 
bitterlich; aber er resignierte nicht (II Dial 17). Er blieb der Hoffende und 
Bauende und hielt sich selbst an das Trostwort, das er einem Goten, dem 
bei der Handarbeit ein Mißgeschick passiert war, zusprach: •Nun komm, 
arbeite und sei nicht traurig! - Ecce labora et noli contristari!" (II Dial 6) 
Weder Benedikt noch seine Söhne haben sich einer einseitigen, lähmenden, 
allzu apokalyptischen Untergangsstimmung hingegeben, sondern haben 
unverzagt gebetet und gearbeitet und konnten so zu anerkannten Kultur- 
trägern werden. 



Clemens Schmeing 258 

Die grundsätzliche Bejahung irdischen Lebens und der von der Ge- 
schichte gestellten Aufgaben holt ihre Kraft aus dem auch das diesseitige 
Leben beflügelnden Glauben an die Auferstehung und das ewige Leben. 
Wohl nicht von ungefähr beginnt nach der •Vita" die Zeit, in der Bene- 
dikt nach der dreijährigen Zurückgezogenheit in Subiaco in Kirche und 
Welt hinein zu leuchten beginnt, an einem Osterfest. Einer Eingebung fol- 
gend, hatte ein von Subiaco weit entfernt wohnender Priester den Gottes- 
mann am Osterfest in seiner Einöde aufgesucht und mit ihm ein österliches 
Mahl gehalten. Zu Beginn dieses festlichen Mahls erinnerte der Priester 
den jungen Benedikt, dem der Ostertermin während seines längeren, völ- 
lig abgeschiedenen Lebens entfallen war, daran: •Heute ist Ostern, der 
Tag der Auferstehung des Herrn; da darfst du nicht fasten!", worauf Be- 
nedikt mit einer wohltuenden und überzeugenden Menschenfreundlichkeit 
erwiderte: •Daß Ostern ist, weiß ich, weil ich dich sehen durfte." (II Dial 1) 
Ein geradezu klassisches Wort gläubiger, österlicher Lebens- und Men- 
schenbejahung! 

Einige Kapitel weiter führt Papst Gregor der Große noch aus, Benedikt 
habe als Gottesmann den Geist Jesu Christi gehabt. Kraft dieses Geistes 
habe er nicht nur wie die Feinde des Herrn die Schmach des Todes Jesu 
gesehen, sondern auch die Auferstehung des Herrn glaubend erfassen dür- 
fen und eine glorreiche Macht gegen den Tod - •gloriam potestatis contra 
mortem" - empfangen (II Dial 8). 

Der eindeutige Höhe- und Mittelpunkt des liturgischen Jahres im Klo- 
ster Benedikts auf dem Berg Cassino ist wie in der gesamten alten Kirche 
das •sanctumPascha",das heilige Osterfest, dem die Mönche in der vierzig- 
tägigen österlichen Bußzeit in der Freude geistlicher Sehnsucht entgegen- 
harren sollen (Reg. Ben. 49), in dem sie ihre eigentliche Beheimatung ha- 
ben. 

Bindung an ein Zuhause statt Entfremdung 

Franz Kafka (f 1924), durch dessen dichterisches Werk sich wie ein roter 
Faden das Thema der Selbstverfremdung des heutigen Menschen inner- 
halb der Ding- und Weltverfremdung zieht, läßt in einem Text mit der 
Überschrift •Heimkehr" jemanden, der versucht, sich zu seinem Ursprung 
zurückzutasten, sprechen: •Ich bin zurückgekehrt ... Es ist meines Vaters 
alter Hof ... Wer wird mich empfangen? Wer wartet hinter der Tür der 
Küche? ... Und ich wage nicht, an der Küchentür zu klopfen, nur von der 
Ferne horche ich, nur von der Ferne horche ich stehend, nicht so, daß ich als 
Horcher überrascht werden könnte. Und weil ich von der Ferne horche, 
erhorche ich nichts ... Je länger man vor der Tür zögert, desto fremder 



Benediktinisches Mönchtum 259 

wird man. Wie wäre es, wenn jetzt jemand die Tür öffnete und mich etwas 
fragte? Wäre ich dann nicht selbst wie einer, der sein Geheimnis wahren 
will?" Trägt der moderne Mensch nicht in der Tat weithin die Physiogno- 
mie der Entfremdung, des Nicht-mehr-zurück-findens, der Heimat-, Va- 
ter- und Geschwisterlosigkeit, der Entwurzelung? Ist er nicht wie ein vom 
Wind dahingewirbeltes Blatt? 

Das benediktinische Leben dürfte gerade zu diesem Phänomen eine be- 
achtliche Alternative bieten. Der Benediktinermönch bindet sich ja durch 
die Profeß lebenslänglich und unwiderruflich an eine bestimmte, über- 
schaubare und auch ortsgebundene Klostergemeinschaft. Diese •stabilitas" 
bewirkt Verwurzelung und Beheimatung, schenkt ein Zuhause. Die äußere, 
rechtliche Bindung ist hingeordnet auf die innere Bindung des Herzens. 
Dem heiligen Benedikt ist alles Flatterhafte und Unbeständige tief zu- 
wider. Er setzt auf Ausdauer und Treue und weiß, daß jemand, der nicht 
feste Wurzeln geschlagen hat, nicht wachsen, sich entfalten, zur vollen Reife 
finden und fruchtbar werden kann. Seine Botschaft an unsere Zeit dürfte 
lauten: •Schlagt wieder Wurzeln! Euer Herz wird nur frei in der festen 
Bindung. Es gibt keine Ehe auf Zeit. Pflegt die Familie! Seid treu in der 
Freundschaft! Laßt euch bergen von dem, vor dem ihr flieht! Laßt euch 
heimholen ins Geheimnis Gottes! Wer irgendwo zu Hause ist, kann überall 
zu Hause sein." 

Beheimatung, Verwurzelung, Beständigkeit, Dabeibleiben bedeuten bei 
Benedikt allerdings nicht: auf der Stelle treten, unbeweglich sein. Nein, 
seine Regel ist eine WVgweisung für Menschen, die heimkehren, die unter- 
wegs sind zum wahren Leben. Stabilitas (siehe oben) heißt für ihn in die- 
sem Zusammenhang: von falschen Wegen umkehren und den neu einge- 
schlagenen Weg, auf den Gott gerufen hat, nicht mehr verlassen; nicht ste- 
henbleiben, sondern auf dem Weg bleiben; auf dem Weg nicht ermatten, 
sondern in der Kraft Christi durchhalten. So ist der Mönch ein Mensch zwi- 
schen unterwegs und zuhause, schon geborgen im Kloster als dem •Haus 
Gottes" (Reg. Ben. 31; 53; 64) und zugleich ein Eilender, der mit Reinhold 
Schneider sagen kann: •Das letzte aller Häuser ist mein." 

Der Benediktinermönch gehört durch seine Profeß zu einer fest umrisse- 
nen Kommunität. In einer geschwisterlosen Gesellschaft hat er zahlreiche 
Brüder, in einer •vaterlosen Gesellschaft" (A. Mitscherlich) einen geistli- 
chen Vater. Jung und alt sind in der monastischen Bruderschaft vereinigt 
und ergänzen sich. Für das Verhältnis der Generationen zueinander gibt 
Benedikt die ebenso bündige wie weise Losung: •Die Jüngeren sollen die 
Älteren ehren, die Älteren sollen die Jüngeren lieben" (Reg. Ben. 4; 63), 
d. h. die Jüngeren sollen Ehrfurcht vor dem haben, was die Älteren ge- 
leistet und aufgebaut, gelebt und gelitten haben, und die Älteren sollen 



Clemens Sdimeing 260 

den Jüngeren Raum geben, sie bejahen, ihnen mit Wohlwollen und Ver- 
ständnis begegnen. Wenn wichtigere Entscheidungen im Kloster getrof- 
fen werden müssen, soll der Abt alle Brüder zum Bruderrat zusammen- 
rufen und anhören, auch die jüngsten; denn, so argumentiert Benedikt, •oft 
offenbart Gott dem Jüngeren, was das Bessere ist" (Reg. Ben. 3). Der Abt 
hat in der Bruderschaft die Aufgabe der Inspiration und Integration, er 
soll Vater, Arzt und guter Hirt im geistlichen Sinn sein und bleibt letzte 
Entscheidungsinstanz. 

Im Kapitel •vom guten Eifer", einem wahren Juwel in der Mönchs- 
literatur, faßt der Heilige von Montecassino zusammen, wie er sich das 
Leben in seiner Bruderschaft vorstellt: •... Das ist der Eifer, den die Mön- 
che in glühender Liebe betätigen sollen: Sie sollen einander in gegenseiti- 
ger Hochachtung übertreffen. Sie sollen ihre leiblichen und charakterlichen 
Schwächen in großer Geduld aneinander ertragen. Sie sollen sich in ge- 
genseitigem Gehorsam zu überbieten suchen. Keiner soll auf den eigenen 
Vorteil bedacht sein, sondern mehr auf den des anderen. Sie sollen ein- 
ander zuchtvoll die brüderliche Liebe erweisen. Gott sollen sie in Liebe 
fürchten. Ihrem Abt seien sie in aufrichtiger und demütiger Liebe zuge- 
tan. Sie sollen Christus nichts vorziehen, der uns alle zum ewigen Leben 
führen möge." (Reg. Ben. 72) 

Die Polarität von Individuum und Gemeinschaft statt permissiver 
Emanzipation und kollektiver Anonymität 

Der Mönch soll in der •Schule des Herrendienstes" zur wahren Freiheit 
der Liebe und Weite des Herzens gelangen (Reg. Ben., Prol.), anfängliche 
Engen und Furchtmotive sollen einmünden in die angstlose Gottes- und 
Christusliebe (Reg. Ben. 7). Diese echte •Emanzipation" und Freiheit in 
Christus erwächst aus der gnadenhaften Auseinandersetzung mit dem Es 
dunkler Triebschichten im Menschen und mit dem Über-Ich nur äußerlich 
rezipierter Normen. Mönchtum bedeutet Kampf mit ungeordneten, selb- 
stischen Neigungen, sowie Einordnung in das institutionelle Gefüge der 
Bruderschaft aus innerer Überzeugung heraus, die ihrerseits letztlich und 
wesentlich nicht in der Evidenz eigener Einsicht, sondern im Glaubens- 
geist gründet. Prägende Kraft der benediktinischen Kommunität ist durch- 
aus der recht verstandene, gläubige Gehorsam, der verantwortungsbewußt 
und zuverlässig geleistet wird, ganz im Gegensatz zu einem permissiven 
Regulativ wie •Man kann tun und lassen, was man will, und auch dazu 
ist man nicht verpflichtet". Nach Benedikts Vorstellung ist das Kloster ein 
Ort der Ordnung, die Ein- und Unterordnung einschließt, und damit des 
Friedens. Darin dürfte sich eine klare Alternative zur heute vielfach liber- 



Benediktinisdies Mönchtum 261 

tinistisch und institutionsfeindlich mißverstandenen Emanzipation ab- 
zeichnen. 

Bei aller Betonung der vom Ordnungsprinzip gesteuerten Gemein- 
schaft wehrt Benedikt freilich gleichzeitig jeglicher geistlosen Gleichmache- 
rei und aller anonymen Systemmaschinerie. Das Cönobium, das Kloster, 
ist kein Kollektiv, die Kommunität keine Herde im abträglichen Sinn. Es 
gilt, den je eigenen Weg, die persönliche Berufung, die individuelle Prä- 
gung des einzelnen fruchtbar ins Ganze einzubringen und zu integrieren. 
Jeder soll auch den ihm gemäßen Freiraum haben. Das Geheimnis der 
Person, ihre Intimsphäre, die innerste Zone des Alleinseins soll gewahrt, 
beschirmt, mit Takt und Ehrfurcht umgeben werden. Ein rohes Eindrin- 
gen-wollen in den andern und spöttisch-zynische Verachtung des Bruders 
sind Benedikt so fremd wie nur irgendetwas. Deswegen haben sich Bene- 
diktinerklöster bis heute im allgemeinen eine spürbare, echte Vornehm- 
heit bewahrt. 

Ist es noch notwendig, eigens darauf hinzuweisen, daß die von Benedikt 
empfohlene und eingehaltene Balance zwischen Gemeinschaft und Einzel- 
persönlichkeit richtungweisend für unsere Gegenwart und Zukunft sein 
könnte? Wer aus dem Geist der Benediktregel leben möchte, kann nicht 
Gesellschaftslehren und -Systeme bejahen, kann nicht Methoden, Prak- 
tiken, Gruppenexperimente gutheißen, welche die Einzelpersönlichkeit 
unterdrücken oder gar auslöschen wollen und damit von vornherein auch 
jede wahre Gemeinschaft verunmöglichen. Er wird sich gedrängt fühlen, 
der Computerbürokratie und aller unpersönlichen Behandlung, etwa in 
bestimmten Großkrankenhäusern und -altenheimen, durch persönliche 
Zuwendung, der Vermassung und Vereinsamung in den Ballungszentren 
durch Knüpf ung persönlicher, dauerhafter Beziehungen entgegenzuwirken. 
Bei aller Wertung der Massenmedien weiß er um die Macht der suggesti- 
ven Beeinflussung und Manipulation, die von ihnen ausgehen kann, und 
übt sich deswegen in einer disziplinierten Programmauswahl, pflegt krea- 
tives Tun, Spiel und Freundschaft in der Freizeit. 

Entsagung und weise Maßhaltung in einer Konsum-, Wohlstands- 
und Wegwerf gesellschaft 

Die Mediengesellschaft bringt neben der Gefahr der Manipulation auch 
die des Medienkonsums mit sich. Sie ist in dieser Hinsicht nur ein Aus- 
schnitt unserer durchweg vom Konsum bestimmten Wohlstands- und 
Marktgesellschaft, die sich in ihren negativen Auswirkungen vielleicht am 
krassesten als Wegwerfgesellschaft präsentiert. Vermutlich erwartet 
man   von   einem   Mönch   als   Kontrastprogramm   zum   Konsum   eine 



Clemens Sckmeing 262 

betonte Entsagung, etwa Verzicht auf sexuelle Erfüllung als Ge- 
gengewicht zum Sexualkonsum, zur weithin käuflich gewordenen Markt- 
ware Sexualismus. Nun, ein Mönch, der nach der Regel des heiligen Bene- 
dikt zu leben sich bemüht, wird in der Tat auf Entsagung als möglichen 
alternativen Lebensstil hinweisen. Er kann sich die hymnischen Worte 
Gertrud von Le Forts zueigen machen: 

Deine Entsagenden (du Kirche) verschwenden, und deine Besitzlosen 
bringen fürstliche Gaben, 

Deine Gebundenen erlösen, und deine Geopferten machen lebendig. 
Deine Einsamen sprechen von Einsamkeit los: 

du bist der Sieg über die Gefangenschaft der Seelen! 
(aus den •Hymnen an die Kirche") 

Für einen Benediktinermönch hat die Alternative zum Konsum allerdings 
neben der Entsagung noch ein zweites, für ihn geradezu charakteristisches 
Gesicht: das weise Maß. In einigen Lebensbereichen setzt Benedikt auf 
radikalen Verzicht (Eigentumslosigkeit, sexuelle Enthaltsamkeit, totale 
Verfügbarkeit), in vielen anderen aber eher auf die Kunst der weisen Maß- 
haltung. So gesteht er dem Mönch einen wirklich gut ausreichenden, durch 
Nachtwachen nicht unterbrochenen Schlaf zu (Reg. Ben. 8). Nur mit größter 
Zurückhaltung setzt er das Maß der Speisen fest (Reg. Ben. 39) und gönnt 
dem Mönch mäßigen, aber auch regelmäßigen Weingenuß (Reg. Ben. 40). 
Die Beispiele ließen sich vermehren. Benedikts besonderes Charisma dürfte 
gerade im Wissen und Einhalten des rechten Maßes bestehen, in der Er- 
kenntnis und Verfolgung jener Mitte, die nicht Mittelmäßigkeit, sondern 
schmaler Gratweg zwischen zwei Abgründen und realitätsfremden Extre- 
men ist. Bei aller Prinzipientreue ist Benedikt kein Prinzipienreiter, bei 
aller Radikalität der Nachfolge Christi kein Freund von Radikalismen. 
Er sucht den gesunden Ausgleich und Kompromiß, wittert in Übertreibun- 
gen reale Gefahren und hat nichts übrig für Fanatismen. Könnte und sollte 
der heilige Benedikt nicht gerade mit dieser seiner Geistesgabe der •dis- 
cretio", der unterscheidenden Klugheit, die seiner Regel eine die Zeiten 
überdauernde Lebenskraft gegeben hat, kluger Ratgeber und Wegweiser 
in heutiger Zeit sein? 

In der darstellenden Kunst begegnet uns der Heilige von Montecassino 
oftmals mit einer eher strengen Physiognomie, obwohl seine ausgesprochen 
milde Art für ihn recht eigentlich typisch ist. Man kann dem derzeitigen 
Abtprimas der Benediktinerkonföderation, Dr. Viktor Dammertz, nur recht 
geben, wenn er in einem Interview mit der illustrierten Zeitschrift •Welt- 
bild" abschließend hervorhebt: •Ich stelle mir den hl. Benedikt gerne als 
einen Menschen mit gütigen Gesichtszügen vor. Damit unterscheide ich 



Benediktinisches Mönchtum 263 

mich von vielen Darstellungen, die ihn mehr als strengen Zuchtmeister mit 
der Rute in der Hand zeigen. Ein Lächeln auf seinen Lippen wäre bei die- 
sen Darstellungen undenkbar. Für mich ist Benedikt viel menschennäher, 
viel freundlicher." (•Weltbild" vom 22. 2. 1980, 59) 

Der Primat des Teilens, des Seins und zweckfreien Lebens 
statt Profitgier und Leislungsstreß 

Dem modernen, oft maßlosen Konsumverhalten entspricht ein ungezügel- 
tes Profitdenken und -streben. Das Berechnen des materiellen und finan- 
ziellen Gewinns beherrscht weithin das Feld. Sich durchsetzende Ellenbo- 
gentaktik, schwere Probleme der sozialen Gerechtigkeit, ein vollständig 
in sich selbst verfangenes System der Verzweckungen und Leistungs- 
zwänge bilden das unmittelbare Gefolge. Nur zu leicht rollt die Profit- 
lawine den Respekt vor der Würde der menschlichen Person nieder. 

Dem Profitstreben des einzelnen setzt Benedikt eine grundsätzliche 
Schranke durch den Rückgriff auf das Modell der Jerusalemer Ur- 
gemeinde: •Keiner nannte etwas von seiner Habe sein Eigentum, sondern 
sie hatten alles gemeinsam." (Apg 4, 32; Reg. Ben. 33) Vielleicht kann 
dieses bis heute in den Klöstern praktizierte Ideal der Gütergemeinschaft 
in der Bedrängnis der sich stellenden sozialen Fragen ein bescheidenes Zei- 
chen für einen alternativen Lebensstil auf freiwilliger Basis sein. Freilich 
beschränkt sich die sogenannte •monastische Armut" nicht auf den Verzicht 
auf Eigentum. Benedikt erwartet vom Mönch ein anspruchsloses Wesen 
und einen einfachen Lebensstil und vom Kloster als ganzem ein sozial 
vorbildliches Verhalten, vor allem eine offene Hand und ein offenes Herz 
für die Armen. Auf heutige Verhältnisse angewandt, könnten wir vom 
Teilen und von der Solidarität - etwa mit der Dritten Welt - sprechen. 

Ähnlich wie das Profitstreben hat auch ein übersteigertes Leistungsprin- 
zip nach Benedikts Weisung im Kloster kein Heimatrecht. Der Mönchs- 
vater stellt zwar sehr wohl echte Forderungen an die Arbeits- und Lei- 
stungskraft der Mönche, wobei er sich gleichermaßen vor Über- und Unter- 
forderung hütet. Auch möchte er durchaus, daß im Kloster alles gut •funk- 
tioniert" : •Das Haus Gottes soll von Weisen und weise verwaltet werden." 
(Reg. Ben. 53) Dennoch kommt es zuerst und vor allem nicht auf irgend- 
welche Funktionen, Tätigkeiten und Leistungen an. Was eigentlich zählt, 
ist die Echtheit des Seins. 

Man tritt an die Mönche oft mit der Frage heran: •Was tut ihr?" Pri- 
mär diese Frage zu stellen, würde allerdings die benediktinische Existenz 
schon im Ansatz verfehlen. Wenn einem jungen Menschen die Aufnahme 
ins Kloster gewährt wird, so tritt er nicht in einen Zweckverband ein, we- 



Clemens Sdimei?ig 264 

der in eine Ökonomie noch in eine Likörfabrik, weder in eine Schule noch 
in eine Jugendbildungsstätte, weder in eine Akademie noch in ein Exer- 
zitienhaus, weder in eine Verwaltung noch in einen handwerklichen Be- 
trieb, sondern in ein zweckfreies, aber sinnvolles Kloster, in dem das Sein 
etwas gilt und nicht vorab die Funktion und schon gar nicht der Schein. 

Der Primat des Seins und des Sinns tritt in der Feier der täglichen 
Eucharistie und des gemeinsamen Stundengebets in klassischer Weise zu- 
tage. Eine relativ lange Zeit widmen die Mönche dem Gotteslob, das unter 
utilitaristischem Aspekt nichts •einbringt". Es geht ihnen um das absichts- 
lose, lautere Stehen vor Gott, wie es im zweiten Hochgebet klassisch zum 
Ausdruck kommt: •Wir danken dir, daß du uns berufen hast, vor dir zu 
stehen und dir zu dienen." Selbst ein pastoraler Effekt wird bei diesem 
Dasein vor Gott nicht eigentlich angestrebt. Freilich wird vermutlich ge- 
rade dann, wenn die Hingabe an Gott so rein wie möglich ist, auch die pa- 
storale Wirkung durchschlagend sein, eben weil sie nicht direkt anvisiert 
wird. 

Wie sehr letztlich Sein und Sinn, Lob und Dank wichtig und wesentlich 
sind, zeigt sich unausweichlich, wenn Krankheit und Tod unsere irdische 
Existenz bedrohen und uns nach und nach alle Tätigkeiten, die auf Zweck 
ausgerichtet sind, aus der Hand schlagen. Dann mag erfahren werden, was 
Werner Bergengruen mit folgenden Versen wiedergab: 

Frage und Antwort 

Der die Welt erfuhr 
faltig und ergraut, 

Narb an Narbenspur 
auf gefurchter Haut. 
Den die Not gehetzt, 
den der Dämon trieb, 

sage, 
was zuletzt 

Dir verblieb. 

Was aus Schmerzen kam, 
war Vorübergang, 

und mein Ohr vernahm 
nichts als Lobgesang. 

Das im Rhythmus der Tagzeiten gesungene •neue Lied" kommt aus dem 
Schweigen, ist selbst gleichsam angefüllt mit Schweigen und kehrt ins 



Benediktinisch.es Mönchtum 265 

Schweigen zurück. Das Kloster als Stätte gotterfüllter Ruhe zieht viele 
Menschen, die der Hektik, dem Lärm und dem Streß unserer Gesellschaft 
ausgeliefert sind, an und kann ihnen Sammlung und Frieden vermitteln. 

Integration in unsere industrielle Produktionsgesellschaft 
statt sterilen Protestes 

Wenn auf den vorausgehenden Seiten versucht wurde, Möglichkeiten eines 
alternativen Lebensstils vom benediktinischen Mönchtum her aufzuzeigen, 
so sei zum Schluß doch mit Nachdruck festgehalten: Ein Benediktiner- 
kloster ist, obwohl es einen eigenen Lebensstil entwickelt, eingefügt in das 
Leben der Kirche und der Gesellschaft und distanziert sich damit entschie- 
den von allen Weisen alternativen Lebensstils, die sich außerhalb oder 
am Rande von Kirche und Gesellschaft ansiedeln wollen. Die Benediktiner- 
mönche unserer Tage sind durchaus in das moderne Weltgefüge integriert. 
Auch sie kochen nicht über dem Herdfeuer, sondern partizipieren an den 
Vorteilen und Problemen der Energieversorgung in der industriellen Ge- 
sellschaft, um nur dieses Beispiel zu nennen. Sie wissen sich verpflichtet, als 
Glieder unserer Gesellschaft konstruktiv an der Bewältigung der aufgege- 
benen Probleme mitzuwirken, bis hin zu ökologisch ausgerichteten Humus- 
forschungen, durch die das Kloster, zu dem der Verfasser dieses Beitrages 
gehört, bekannt geworden ist, •damit in allem Gott verherrlicht werde". 
(!Petr4, 11; Reg. Ben. 57) 




