Clemens Schmeing 254

auch die Synode der Bistiimer der Bundesrepublik in ihrem Dekret iiber die
Orden und andere geistliche Gemeinschaften als elementar herausgestellt:
,Die Orden haben nicht nur ihren Platz in der Kirche, sie sind es.“!®

Allerdings ist das Aufgabenbiindel, das hier gerade dem benediktini-
schen Monchtum gestellt ist, von grofiter Vielfalt. Ich nenne einige Stich-
worte: Die Kirche den Menschen von heute als eine ,betende Kirche® zu
zeigen und vorzuleben, ist wohl noch aktueller als zu der Zeit, in der Abt
Ildefons Herwegen nach dem Ersten Weltkrieg in diesem Wort den Sinn
seines Wollens aussprach: das religiése Leben in Deutschland aus dem
Geist der Liturgie zu erneuern. Betende Gemeinde zu sein, das allein kann
den vielen Aktivititen eines Benediktinerklosters heute in Landbau,
Handwerk, Kunst und Wissenschaft und in der Seelsorge den letzten Sinn
geben. Von diesem Sinn her konnen aber auch die weltumspannenden Auf-
gaben der benediktinischen Kléster in Seelsorge, Erziehung, 6kumenischer
Arbeit und Evangelisation auf Christus hin durchschaubar werden. Von
diesem Sinn der Verherrlichung Gottes in einer betenden Gemeinde her
konnen auch wieder Krifte der Gesundung wachsen gegeniiber den Mach-
ten der Polarisierung und der Zerstorung der Voraussetzungen, unter denen
Menschen allein miteinander und fireinander leben konnen: des Dienens,
der Ricksichtnahme, der Ehrfurcht und Wahrhaftigkeit.

18 Zum gesamten hier beriihrten Problemkreis vgl. den Abschnitt VI ,Perspectives
Actuelles® des Artikels ,Monachisme* in DSAM X, 1979, 1609-1617, in dem auch die
wichtigste deutsche und fremdsprachige Literatur verzeichnet ist.

Benediktinisches Monchtum —
eine Méglichkeit alternativen Lebensstils?

Clemens Schmeing, Gerleve

Merkmale des Lebensstils in einer industriellen Produktionsgesellschaft

Bevor wir im folgenden der Frage nachgehen, ob und inwiefern Ménchtum
in benediktinischer Auspragung eine Moglichkeit oder gar so etwas wie ein
Modell alternativen Lebensstils in unserer Zeit sein konnte, seien kurz
einige Merkmale des zumal in der heutigen westlichen Welt herrschenden
Lebensstils benannt. Wir diirften der Eigenart dieses Lebensstils schon da-



Benediktinisches Mondhtum 255

durch schnell auf die Spur kommen, dafl wir verschiedene Wortverbindun-

gen mit ,Gesellschaft nach Art einer Gedankenkette aneinanderreihen.
Das grundlegende und alles andere in etwa auslésende Charakteristi-

kum des Lebensstils in unserer westlichen Welt diirfte die industrielle Pro-

duktionsgesellschaft mit ihren Vor- und Nachteilen, mit ihren technischen

Errungenschaften, mit ihren Fabriken und Reaktoren, mit ihrem Qualm

und ihrer sonstigen spezifischen Umweltverschmutzung, mit ihren Beton-

und Steinwiisten in den Ballungszentren, vor allem mit dem Mythos einer

universalen Machbarkeit und der damit gegebenen einseitigen Herrschaft

des homo faber auf Kosten des homo ludens und homo sapiens sein, des

wirkenden Menschen auf Kosten des Spielenden und des Weisen.
Folgeerscheinungen dieser industriellen Produktionsgesellschaft unter

negativen Vorzeichen sind:

— die Leistungsgesellschaft mit ihrer Hektik und ihrem Stref, mit ihrer

Selbstbehauptung, mit ihren Zwéingen und Angsten;

- die Profitgesellschaft, in der das Haben anstelle des Seins zahlt, mit ihrer

totalen Verzweckung;

— die Wohlstandsgesellschaft, deren Standardzeichen immer noch der

Autotyp ,Mercedes” ist;

— die Konsumgesellschaft mit ihren bewuf}t gesteigerten Bediirfnissen, mit

ihrem Gesetz der Liiste und Genisse, mit ihren aufgepeitschten Nerven;

— die Wegwerfgesellschaft, deren Symbol der Miilleimer wird und zu de-

ren Symptomen vielleicht auch die erschreckende Zahl der Abtreibungen

zahlt;

— die Mediengesellschaft des ,, Abendmenschen“, welche mit threr Massen-

beeinflussung das personliche Nachdenken, die besinnliche Lektiire und vor

allem das verbindende Gesprdch in der Familie und im Freundeskreis zu

verdringen oder sogar zu ersetzen droht;

— die Computergesellschaft mit der zunehmenden Anonymitit, Entperso-

nalisierung und damit Entmenschlichung;

— die vaterlose Gesellschaft, die in wachsendem Mafl auch zur mutterlosen

Gesellschaft wird, in welcher die durch Berufseinsatz und gesellschaftliche

Verpflichtungen gebundenen Eltern wenig Zeit und Zuwendung fiir die

Kinder aufbringen;

— die geschwisterlose Gesellschaft mit ihrem kinderfeindlichen Lebens-

standard und ihren wenig kinderfreundlichen Hochhauswohnungen;

~ die Emanzipationsgesellschaft mit ihrer ablehnenden Haltung gegen-

iber allen Institutionen und Normenzwingen und ihrer Bindungs-

schwache;

— die heimatlose Gesellschaft der Entwurzelten, die nach einem Wort von



Clemens Schmeing 256

Dostojewski zur gottlosen Gesellschaft hin tendiert: , Wenn man sich nicht
mehr seiner Heimat verbunden fiihlt, hat man auch keinen Gott mehr®;

~ die Resignationsgesellschaft, die sich nach dem Scheitern eines oftmals
irregeleiteten idealistischen Aufbegehrens mit den etablierten Verhaltnis-
sen abfindet, einer nuklearen Apokalypse angstvoll und ohnmachtig ent-
gegenstarrt und sich in bedenklichen Suizidziffern kundtut;

— freilich auch die Gesellschaft — und darin driickt sich ein Wandel aus —~
der Rohstoff- und Energieverknappung, des auf den Nullpunkt zusteuern-
den Wirtschaftswachstums und des damit einsetzenden Zerfalls eines Glau-
bens an unbegrenzten Fortschritt und universale Machbarkeit.

Merkmale des alternativen Lebensstils der nach der Regel
Benedikts lebenden Mdnche

Angesichts der industriellen Produktionsgesellschaft mit ihren skizzenhaft
und fragmentarisch aufgezeigten Folgeerscheinungen sucht der Mensch
nach Auswegen, auf die er das Modewort ,alternativer Lebensstil® an-
wendet. Bei der Suche nach einem solchen alternativen Lebensstil richtet
sich ein fragender Blick u. a. auch auf die Monche. Im folgenden sei eine
Antwort aus der Sicht des heiligen Benedikt und seiner Regel ansatzweise
und in Umrissen versucht. Methodisch gehen wir dabei gleichsam am Ge-
linder der zuvor aneinandergereihten Wortverbindungen mit ,Gesell-
schaft® in einer Riickwirtsbewegung noch einmal entlang, beginnend mit
dem letzten und schliefend mit dem ersten Glied der Gedankenkette, und
deuten Schritt fiir Schritt jeweils die Alternative an. Die Riicklaufmethode
ermdglicht einen Zugang zur benediktinischen Alternative von typisch bene-
diktinischen und zentralen Gegebenheiten her, aus denen sich alles andere
ableitet.

Grundsitzlich sei noch vorausgeschickt, dafl die benediktinische Lebens-
alternative als solche nicht einfachhin zur freien Verfiigung steht, sondern
eine Berufung voraussetzt. Es kann sich daher bei unsern Uberlegungen
nur darum handeln, immer wieder aufzuzeigen, welche Impulse von der
benediktinischen Lebensform in Kirche und Welt hinein ausgehen kénnen.

Demiitige Anerkennung der geschopflichen Grenzen anstelle des
babylonischen Turmbaus

Benediktinischer Lebensstil griindet zutiefst in der Demut (humilitas) des
Herzens und des Geistes, in dem gldubigen Wissen, dafl sich der Mensch
mit seiner ganzen Existenz Gott verdankt. Das Friedensreich Jesu Christi,
dem sich der Monch verschrieben hat, erwichst nicht aus innerweltlich ver-



Benediktinisches Monchtum 257

figbaren Kraftfeldern, weder aus weltimmanenten, seit unvordenklichen
Zeiten vorwirts drangenden Evolutionen, noch aus diesseitigen, wenn
auch vulkanischen sozialen und politischen Revolutionen. Es ist nicht
Machwerk menschlicher Planung und Leistung, nicht gigantische mensch-
liche Superbilanz wie der Turmbau von Babel, der bis zum Himmel zu ra-
gen scheint, seine Fundamente aber in der Damonie menschlicher Selbst-
herrlichkeit hat und darum unter apokalyptischen Schrecken in sich selbst
zusammenstirzt. Ausdruck der ,humilitas® sind der ununterbrochene Lob-
preis des Schopfers und das beharrliche Bittgebet. , Wir wollen also zu den
verschiedenen Tagzeiten unserem Schopfer den Lobpreis darbringen.®
(Reg. Ben. 16) ,,Sooft du etwas Gutes zu tun beginnst, bitte zuerst instindig
darum, dafl der Herr es vollende.” (Reg. Ben., Prol.)

Da der unbegrenzte Fortschrittsoptimismus des modernen Menschen in
jingster Zeit, etwa durch den real berechenbaren Stop des Wirtschafts-
wachstums doch erheblich gedimpft wird, kdnnte aus dieser Erfahrung
vielleicht eine neue Aufgeschlossenheit des an seine Grenzen stoflenden
Menschen fiir unverfiigbare Dimensionen und damit fiir eine nicht mach-
und herstellbare, letztlich von Gott geschenkte Lebenserfiillung erwachsen.

Lebensbejahung statt Resignation

In einer Gesellschaft, die zunehmend der Resignation, einem apathischen
Sich-abfinden bis hin zur Lebensverneinung verfallt, hebt sich der unge-
brochene Lebenswille und Lebensmut, der aus Regel und Gestalt des hei-
ligen Benedikt spricht, auffallend ab. Dabei ist bemerkenswerterweise auch
die Benediktregel in einer Zeit entstanden, die unter den apokalyptischen
Zeichen des Untergangs des romischen Reiches und der Volkerwanderung
stand und daher unter dieser Perspektive der unsrigen gar nicht so un-
ahnlich ist. Nach der , Vita Benedicti“ (,Leben Bendedikts“), des heiligen
Papstes Gregors des Groflen (1604) sah der Gottesmann Benedikt den
Untergang seines Klosters Montecassino durch die Langobarden noch vor-
aus. Er war von den verhangnisvollen Wolken, welche die Zukunft seiner
Griindung tiberschatteten, zutiefst betroffen und weinte darob lange und
bitterlich; aber er resignierte nicht (II Dial 17). Er blieb der Hoffende und
Bauende und hielt sich selbst an das Trostwort, das er einem Goten, dem
bei der Handarbeit ein Mifigeschick passiert war, zusprach: ,Nun komm,
arbeite und sei nicht traurig! — Ecce labora et noli contristari!“ (II Dial 6)
Weder Benedikt noch seine S6hne haben sich einer einseitigen, lihmenden,
allzu apokalyptischen Untergangsstimmung hingegeben, sondern haben
unverzagt gebetet und gearbeitet und konnten so zu anerkannten Kultur-
tragern werden.



Clemens Schmeing 258

Die grundsitzliche Bejahung irdischen Lebens und der von der Ge-
schichte gestellten Aufgaben holt ihre Kraft aus dem auch das diesseitige
Leben befliigelnden Glauben an die Auferstehung und das ewige Leben.
Wohl nicht von ungefihr beginnt nach der , Vita“ die Zeit, in der Bene-
dikt nach der dreijahrigen Zuriickgezogenheit in Subiaco in Kirche und
Welt hinein zu leuchten beginnt, an einem Osterfest. Finer Fingebung fol-
gend, hatte ein von Subiaco weit entfernt wohnender Priester den Gottes-
mann am Osterfest in seiner Einéde aufgesucht und mit ihm ein ésterliches
Mahl gehalten. Zu Beginn dieses festlichen Mahls erinnerte der Priester
den jungen Benedikt, dem der Ostertermin wihrend seines lingeren, vol-
lig abgeschiedenen Lebens entfallen war, daran: ,Heute ist Ostern, der
Tag der Auferstehung des Herrn; da darfst du nicht fasten!“, worauf Be-
nedikt mit einer wohltuenden und iiberzeugenden Menschenfreundlichkeit
erwiderte: ,Dafl Ostern ist, weif} ich, weil ich dich sehen durfte.“ (IT Dial 1)
Ein geradezu klassisches Wort gliubiger, 6sterlicher Lebens- und Men-
schenbejahung!

Einige Kapitel weiter fiihrt Papst Gregor der Grofie noch aus, Benedikt
habe als Gottesmann den Geist Jesu Christi gehabt. Kraft dieses Geistes
habe er nicht nur wie die Feinde des Herrn die Schmach des Todes Jesu
gesehen, sondern auch die Auferstehung des Herrn glaubend erfassen diir-
fen und eine glorreiche Macht gegen den Tod — ,gloriam potestatis contra
mortem® — empfangen (II Dial 8).

Der eindeutige Hohe- und Mittelpunkt des liturgischen Jahres im Klo-
ster Benedikts auf dem Berg Cassino ist wie in der gesamten alten Kirche
das ,sanctum Pascha“, das heilige Osterfest, dem die Ménche in der vierzig-
tagigen osterlichen Bufizeit in der Freude geistlicher Sehnsucht entgegen-
harren sollen (Reg. Ben. 49), in dem sie ihre eigentliche Beheimatung ha-
ben.

Bindung an ein Zuhause statt Entfremdung

Franz Kafka (f 1924), durch dessen dichterisches Werk sich wie ein roter
Faden das Thema der Selbstverfremdung des heutigen Menschen inner-
halb der Ding- und Weltverfremdung zieht, 148t in einem Text mit der
Uberschrift ,Heimkehr* jemanden, der versucht, sich zu seinem Ursprung
zuriickzutasten, sprechen: ,Ich bin zuriickgekehrt . . . Es ist meines Vaters
alter Hof ... Wer wird mich empfangen? Wer wartet hinter der Tiir der
Kiiche? . . . Und ich wage nicht, an der Kiichentiir zu klopfen, nur von der
Ferne horche ich, nur von der Ferne horche ich stehend, nicht so, dafd ich als
Horcher iiberrascht werden konnte. Und weil ich von der Ferne horche,
erhorche ich nichts ... Je linger man vor der Tiir zégert, desto fremder



Benediktinisches Mionchtum 259

wird man. Wie wire es, wenn jetzt jemand die Tir 6ffnete und mich etwas
fragte? Ware ich dann nicht selbst wie einer, der sein Geheimnis wahren
will?* Tragt der moderne Mensch nicht in der Tat weithin die Physiogno-
mie der Entfremdung, des Nicht-mehr-zuriick-findens, der Heimat-, Va-
ter- und Geschwisterlosigkeit, der Entwurzelung? Ist er nicht wie ein vom
Wind dahingewirbeltes Blatt?

Das benediktinische Leben diirfte gerade zu diesem Phianomen eine be-
achtliche Alternative bieten. Der Benediktinermonch bindet sich ja durch
die Profef lebensldnglich und unwiderruflich an eine bestimmte, tber-
schaubare und auch ortsgebundene Klostergemeinschaft. Diese ,,stabilitas“
bewirkt Verwurzelung und Beheimatung, schenkt ein Zubause. Die aufere,
rechtliche Bindung ist hingeordnet auf die innere Bindung des Herzens.
Dem heiligen Benedikt ist alles Flatterhafte und Unbestindige tief zu-
wider. Er setzt auf Ausdauer und Treue und weif, dafl jemand, der nicht
feste Wurzeln geschlagen hat, nicht wachsen, sich entfalten, zur vollen Reife
finden und fruchtbar werden kann. Seine Botschaft an unsere Zeit diirfte
lauten: ,Schlagt wieder Wurzeln! Euer Herz wird nur frei in der festen
Bindung. Es gibt keine Ehe auf Zeit. Pflegt die Familie! Seid treu in der
Freundschaft! Lafit euch bergen von dem, vor dem ihr flieht! Lafit euch
heimholen ins Geheimnis Gottes! Wer irgendwo zu Hause ist, kann iiberall
zu Hause sein.“

Beheimatung, Verwurzelung, Bestdndigkeit, Dabeibleiben bedeuten bei
Benedikt allerdings nicht: auf der Stelle treten, unbeweglich sein. Nein,
seine Regel ist eine Wegweisung fiir Menschen, die heimkehren, die unter-
wegs sind zum wahren Leben. Stabilitas (siche oben) heifit fiir ihn in die-
sem Zusammenhang: von falschen Wegen umkehren und den neu einge-
schlagenen Weg, auf den Gott gerufen hat, nicht mehr verlassen; nicht ste-
henbleiben, sondern auf dem Weg bleiben; auf dem Weg nicht ermatten,
sondern in der Kraft Christi durchhalten. So ist der Monch ein Mensch zwi-
schen unterwegs und zuhause, schon geborgen im Kloster als dem ,Haus
Gottes“ (Reg. Ben. 31; 53; 64) und zugleich ein Eilender, der mit Reinhold
Schneider sagen kann: , Das letzte aller Hauser ist mein.

Der Benediktinerménch gehort durch seine Profef} zu einer fest umrisse-
nen Kommunitét. In einer geschwisterlosen Gesellschaft hat er zahlreiche
Briider, in einer ,vaterlosen Gesellschaft” (A. Mitscherlich) einen geistli-
chen Vater. Jung und alt sind in der monastischen Bruderschaft vereinigt
und erganzen sich. Fiir das Verhéltnis der Generationen zueinander gibt
Benedikt die ebenso biindige wie weise Losung: ,Die Jiingeren sollen die
Alteren ehren, die Alteren sollen die Jingeren lichen“ (Reg. Ben. 4; 63),
d. h. die Jingeren sollen Ehrfurcht vor dem haben, was die Alteren ge-
leistet und aufgebaut, gelebt und gelitten haben, und die Alteren sollen



Clemens Schmeing 260

den Jiingeren Raum geben, sie bejahen, ihnen mit Wohlwollen und Ver-
standnis begegnen. Wenn wichtigere Entscheidungen im Kloster getrof-
fen werden miissen, soll der Abt alle Briider zum Bruderrat zusammen-
rufen und anhéren, auch die jiingsten; denn, so argumentiert Benedikt, ,oft
offenbart Gott dem Jiingeren, was das Bessere ist“ (Reg. Ben. 8). Der Abt
hat in der Bruderschaft die Aufgabe der Inspiration und Integration, er
soll Vater, Arzt und guter Hirt im geistlichen Sinn sein und bleibt letzte
Entscheidungsinstanz.

Im Kapitel ,vom guten Eifer, einem wahren Juwel in der Ménchs-
literatur, fafit der Heilige von Montecassino zusammen, wie er sich das
Leben in seiner Bruderschaft vorstellt: .. . . Das ist der Eifer, den die Mon-
che in glithender Liebe betétigen sollen: Sie sollen einander in gegenseiti-
ger Hochachtung iibertreffen. Sie sollen ihre leiblichen und charakterlichen
Schwachen in grofier Geduld aneinander ertragen. Sie sollen sich in ge-
genseitigem Gehorsam zu iiberbieten suchen. Keiner soll auf den eigenen
Vorteil bedacht sein, sondern mehr auf den des anderen. Sie sollen ein-
ander zuchtvoll die briiderliche Liebe erweisen. Gott sollen sie in Liebe
firchten. Threm Abt sejen sie in aufrichtiger und demiitiger Liebe zuge-
tan. Sie sollen Christus nichts vorziehen, der uns alle zum ewigen Leben
fibren moge.“ (Reg. Ben. 72)

Die Polaritit von Individuum und Gemeinschaft statt permissiver
Emanzipation und kollektiver Anonymitit

Der Moénch soll in der ,Schule des Herrendienstes® zur wahren Freiheit
der Liebe und Weite des Herzens gelangen (Reg. Ben., Prol.), anfingliche
Engen und Furchtmotive sollen einmiinden in die angstlose Gottes- und
Christusliebe (Reg. Ben. 7). Diese echte ,Emanzipation“ und Freiheit in
Christus erwachst aus der gnadenhaften Auseinandersetzung mit dem Es
dunkler Triebschichten im Menschen und mit dem Uber-Ich nur duflerlich
rezipierter Normen. Monchtum bedeutet Kampf mit ungeordneten, selb-
stischen Neigungen, sowie Einordnung in das institutionelle Gefiige der
Bruderschaft aus innerer Uberzeugung heraus, die ihrerseits letztlich und
wesentlich nicht in der Evidenz eigener Einsicht, sondern im Glaubens-
geist griindet. Pragende Kraft der benediktinischen Kommunitit ist durch-
aus der recht verstandene, gldubige Gehorsam, der verantwortungsbewufit
und zuverlassig geleistet wird, ganz im Gegensatz zu einem permissiven
Regulativ wie ,Man kann tun und lassen, was man will, und auch dazu
ist man nicht verpflichtet“. Nach Benedikts Vorstellung ist das Kloster ein
Ort der Ordnung, die Ein- und Unterordnung einschliefit, und damit des
Friedens. Darin diirfte sich eine klare Alternative zur heute vielfach liber-



Benediktinisches Monchtum 261

tinistisch und institutionsfeindlich mifiverstandenen Emanzipation ab-
zeichnen.

Bei aller Betonung der vom Ordnungsprinzip gesteuerten Gemein-
schaft wehrt Benedikt freilich gleichzeitig jeglicher geistlosen Gleichmache-
rei und aller anonymen Systemmaschinerie. Das Conobium, das Kloster,
ist kein Kollektiv, die Kommunitét keine Herde im abtrdglichen Sinn. Es
gilt, den je eigenen Weg, die personliche Berufung, die individuelle Pra-
gung des einzelnen fruchtbar ins Ganze einzubringen und zu integrieren.
Jeder soll auch den ihm gemifien Freiraum haben. Das Geheimnis der
Person, jhre Intimsphare, die innerste Zone des Alleinseins soll gewahrt,
beschirmt, mit Takt und Ehrfurcht umgeben werden. Ein rohes Eindrin-
gen-wollen in den andern und spéttisch-zynische Verachtung des Bruders
sind Benedikt so fremd wie nur irgendetwas. Deswegen haben sich Bene-
diktinerkldster bis heute im allgemeinen eine spiirbare, echte Vornehm-
heit bewahrt.

Ist es noch notwendig, eigens darauf hinzuweisen, daf die von Benedikt
empfohlene und eingehaltene Balance zwischen Gemeinschaft und Einzel-
personlichkeit richtungweisend fiir unsere Gegenwart und Zukunft sein
konnte? Wer aus dem Geist der Benediktregel leben méchte, kann nicht
Gesellschaftslehren und -systeme bejahen, kann nicht Methoden, Prak-
tiken, Gruppenexperimente gutheiflen, welche die Einzelpersonlichkeit
unterdriicken oder gar ausloschen wollen und damit von vornherein auch
jede wahre Gemeinschaft verunmdglichen. Er wird sich gedringt fiihlen,
der Computerbiirokratie und aller unpersénlichen Behandlung, etwa in
bestimmten Groflkrankenhdusern und -altenheimen, durch personliche
Zuwendung, der Vermassung und Vereinsamung in den Ballungszentren
durch Kniipfung persénlicher, dauerhafter Beziehungen entgegenzuwirken.
Bei aller Wertung der Massenmedien weiff er um die Macht der suggesti-
ven Beeinflussung und Manipulation, die von ihnen ausgehen kann, und
tibt sich deswegen in einer disziplinierten Programmauswahl, pflegt krea-
tives Tun, Spiel und Freundschaft in der Freizeit.

Entsagung und weise Mafihaltung in einer Konsum-, Wohlstands-
und Wegwerfgesellschafl

Die Mediengesellschaft bringt neben der Gefahr der Manipulation auch
die des Medienkonsums mit sich. Sie ist in dieser Hinsicht nur ein Aus-
schnitt unserer durchweg vom Konsum bestimmten Wohlstands- und
Marktgesellschaft, die sich in ihren negativen Auswirkungen vielleicht am
krassesten als Wegwerfgesellschaft prasentiert. Vermutlich erwartet
man von einem Monch als Kontrastprogramm zum Konsum eine



Clemens Schmeing 262

betonte Entsagung, etwa Verzicht auf sexuelle Erfilllung als Ge-
gengewicht zum Sexualkonsum, zur weithin kiuflich gewordenen Markt-
ware Sexualismus. Nun, ein Monch, der nach der Regel des heiligen Bene-
dikt zu leben sich bemiiht, wird in der Tat auf Entsagung als moglichen
alternativen Lebensstil hinweisen. Er kann sich die hymnischen Worte
Gertrud von Le Forts zueigen machen:
Deine Entsagenden (du Kirche) verschwenden, und deine Besitzlosen
bringen fiirstliche Gaben,
Deine Gebundenen erlésen, und deine Geopferten machen lebendig.
Deine Einsamen sprechen von Einsamkeit los:
du bist der Sieg Giber die Gefangenschaft der Seelen!
(aus den ,Hymnen an die Kirche*)

Fiir einen Benediktinerménch hat die Alternative zum Konsum allerdings
neben der Entsagung noch ein zweites, fiir ihn geradezu charakteristisches
Gesicht: das weise Mafl. In einigen Lebensbereichen setzt Benedikt auf
radikalen Verzicht (Eigentumslosigkeit, sexuelle Enthaltsamkeit, totale
Verfiigbarkeit), in vielen anderen aber eher auf die Kunst der weisen Maf3-
haltung. So gesteht er dem Monch einen wirklich gut ausreichenden, durch
Nachtwachen nicht unterbrochenen Schlaf zu (Reg. Ben. 8). Nur mit grofiter
Zuriickhaltung setzt er das Maf} der Speisen fest (Reg. Ben. 39) und gonnt
dem Ménch mafigen, aber auch regelmifliigen Weingenufl (Reg. Ben. 40).
Die Beispiele liefen sich vermehren. Benedikts besonderes Charisma dirfte
gerade im Wissen und Einhalten des rechten Mafles bestehen, in der Er-
kenntnis und Verfolgung jener Mitte, die nicht Mittelmafigkeit, sondern
schmaler Gratweg zwischen zwei Abgriinden und realititsfremden Extre-
men ist. Bei aller Prinzipientreue ist Benedikt kein Prinzipienreiter, bei
aller Radikalitdt der Nachfolge Christi kein Freund von Radikalismen.
Er sucht den gesunden Ausgleich und Kompromif}, wittert in Ubertreibun-
gen reale Gefahren und hat nichts librig fiir Fanatismen. Kénnte und sollte
der heilige Benedikt nicht gerade mit dieser seiner Geistesgabe der , dis-
cretio“, der unterscheidenden Klugheit, die seiner Regel eine die Zeiten
tiberdauernde Lebenskraft gegeben hat, kluger Ratgeber und Wegweiser
in heutiger Zeit sein?

In der darstellenden Kunst begegnet uns der Heilige von Montecassino
oftmals mit einer eher strengen Physiognomie, obwohl seine ausgesprochen
milde Art fir ihn recht eigentlich typisch ist. Man kann dem derzeitigen
Abtprimas der Benediktinerkonféderation, Dr. Viktor Dammertz, nur recht
geben, wenn er in einem Interview mit der illustrierten Zeitschrift , Welt-
bild“ abschliefend hervorhebt: ,Ich stelle mir den hl. Benedikt gerne als
einen Menschen mit giitigen Gesichtsziigen vor. Damit unterscheide ich



Benediktinisches Ménchtum 263

mich von vielen Darstellungen, die ihn mehr als strengen Zuchtmeister mit
der Rute in der Hand zeigen. Ein Lacheln auf seinen Lippen wire bei die-
sen Darstellungen undenkbar. Fiir mich ist Benedikt viel menschennaher,
viel freundlicher.” (,, Weltbild“ vom 22. 2. 1980, 59)

Der Primat des Teilens, des Seins und zweckfreien Lebens
statt Profitgier und Leistungsstref3

Dem modernen, oft maflosen Konsumverhalten entspricht ein ungeziigel-
tes Profitdenken und -streben. Das Berechnen des materiellen und finan-
ziellen Gewinns beherrscht weithin das Feld. Sich durchsetzende Ellenbo-
gentaktik, schwere Probleme der sozialen Gerechtigkeit, ein vollstindig
in sich selbst verfangenes System der Verzweckungen und Leistungs-
zwinge bilden das unmittelbare Gefolge. Nur zu leicht rollt die Profit-
lawine den Respekt vor der Wiirde der menschlichen Person nieder.

Dem Profitstreben des einzelnen setzt Benedikt eine grundsitzliche
Schranke durch den Rickgriff auf das Modell der Jerusalemer Ur-
gemeinde: ,Keiner nannte etwas von seiner Habe sein Eigentum, sondern
sie hatten alles gemeinsam.“ (Apg 4, 32; Reg. Ben. 33) Vielleicht kann
dieses bis heute in den Klostern praktizierte Ideal der Giitergemeinschaft
in der Bedrédngnis der sich stellenden sozialen Fragen ein bescheidenes Zei-
chen fiir einen alternativen Lebensstil auf freiwilliger Basis sein. Freilich
beschrankt sich die sogenannte ,monastische Armut® nicht auf den Verzicht
auf Eigentum. Benedikt erwartet vom Moénch ein anspruchsloses Wesen
und einen einfachen Lebensstil und vom Kloster als ganzem ein sozial
vorbildliches Verhalten, vor allem eine offene Hand und ein offenes Herz
fir die Armen. Auf heutige Verhiltnisse angewandt, kénnten wir vom
Teilen und von der Solidaritat — etwa mit der Dritten Welt — sprechen.

Ahnlich wie das Profitstreben hat auch ein ibersteigertes Leistungsprin-
zip nach Benedikts Weisung im Kloster kein Heimatrecht. Der Monchs-
vater stellt zwar sehr wohl echte Forderungen an die Arbeits- und Lei-
stungskraft der Monche, wobei er sich gleichermafien vor Uber- und Unter-
forderung hiitet. Auch mdchte er durchaus, daf im Kloster alles gut ,funk-
tioniert“: ,Das Haus Gottes soll von Weisen und weise verwaltet werden.“
(Reg. Ben. 53) Dennoch kommt es zuerst und vor allem nicht auf irgend-
welche Funktionen, Tétigkeiten und Leistungen an. Was eigentlich zihlt,
ist die Echtheit des Seins.

Man tritt an die Monche oft mit der Frage heran: ,Was tut ihr?“ Pri-
mér diese Frage zu stellen, wiirde allerdings die benediktinische Existenz
schon im Ansatz verfehlen. Wenn einem jungen Menschen die Aufnahme
ins Kloster gewahrt wird, so tritt er nicht in einen Zweckverband ein, we-



Clemens Schmeing 264

der in eine Ukonomie noch in eine Likérfabrik, weder in eine Schule noch
in eine Jugendbildungsstitte, weder in eine Akademie noch in ein Exer-
zitienhaus, weder in eine Verwaltung noch in einen handwerklichen Be-
trieb, sondern in ein zwedk{reies, aber sinnvolles Kloster, in dem das Sein
etwas gilt und nicht vorab die Funktion und schon gar nicht der Schein.

Der Primat des Seins und des Sinns tritt in der Feier der téglichen
Eucharistie und des gemeinsamen Stundengebets in klassischer Weise zu-
tage. Eine relativ lange Zeit widmen die Monche dem Gotteslob, das unter
utilitaristischem Aspekt nichts ,einbringt”. Es geht ihnen um das absichts-
lose, lautere Stehen vor Gott, wie es im zweiten Hochgebet klassisch zam
Ausdruck kommt: , Wir danken dir, daf} du uns berufen hast, vor dir zu
stehen und dir zu dienen.“ Selbst ein pastoraler Effekt wird bei diesem
Dasein vor Gott nicht eigentlich angestrebt. Freilich wird vermutlich ge-
rade dann, wenn die Hingabe an Gott so rein wie moglich ist, auch die pa-
storale Wirkung durchschlagend sein, eben weil sie nicht direkt anvisiert
wird.

Wie sehr letztlich Sein und Sinn, Lob und Dank wichtig und wesentlich
sind, zeigt sich unausweichlich, wenn Krankheit und Tod unsere irdische
Existenz bedrohen und uns nach und nach alle Tatigkeiten, die auf Zweck
ausgerichtet sind, aus der Hand schlagen. Dann mag erfahren werden, was
Werner Bergengruen mit folgenden Versen wiedergab:

Frage und Antwort

Der die Welt erfuhr
faltig und ergraut,
Narb an Narbenspur
auf gefurchter Haut.
Den die Not gehetzt,
den der Damon trieb,
sage,
was zuletzt
Dir verblieb.

Was aus Schmerzen kam,
war Voriibergang,
und mein Ohr vernahm
nichts als Lobgesang.

Das im Rhythmus der Tagzeiten gesungene ,neue Lied“ kommt aus dem
Schweigen, ist selbst gleichsam angefiillt mit Schweigen und kehrt ins



Benediktinisches Mondhtum 265

Schweigen zuriick. Das Kloster als Stitte gotterfiillter Ruhe zieht viele
Menschen, die der Hektik, dem Larm und dem Stref} unserer Gesellschaft
ausgeliefert sind, an und kann ihnen Sammlung und Frieden vermitteln.

Integration in unsere industrielle Produktionsgesellschaft
statt sterilen Protestes

Wenn auf den vorausgehenden Seiten versucht wurde, Moglichkeiten eines
alternativen Lebensstils vom benediktinischen Ménchtum her aufzuzeigen,
so sei zum Schlufl doch mit Nachdruck festgehalten: Ein Benediktiner-
kloster ist, obwohl es einen eigenen Lebensstil entwickelt, eingefiigt in das
Leben der Kirche und der Gesellschaft und distanziert sich damit entschie-
den von allen Weisen alternativen Lebensstils, die sich auflerhalb oder
am Rande von Kirche und Gesellschaft ansiedeln wollen. Die Benediktiner-
moénche unserer Tage sind durchaus in das moderne Weltgefiige integriert.
Auch sie kochen nicht iiber dem Herdfeuer, sondern partizipieren an den
Vorteilen und Problemen der Energieversorgung in der industriellen Ge-
sellschaft, um nur dieses Beispiel zu nennen. Sie wissen sich verpflichtet, als
Glieder unserer Gesellschaft konstruktiv an der Bewdltigung der aufgege-
benen Probleme mitzuwirken, bis hin zu 6kologisch ausgerichteten Humus-
forschungen, durch die das Kloster, zu dem der Verfasser dieses Beitrages
gehort, bekannt geworden ist, ,damit in allem Gott verherrlicht werde®.
(1 Petr 4, 11; Reg. Ben. 57)





