Gnade und Erfahrung bei Karl Rahner
und Leonardo Boff

Zwei Wege gegenwirtiger Gnadentheologie

Erich Schrofner, Wiirzburg

Wer sich an der kirchlichen Verkindigung und an der popularen religiésen
Literatur der Gegenwart orientiert, wird kaum verstehen konnen, dafl die
Reformation mit der Kirchenspaltung entscheidend durch unterschiedliche
Auffassungen der Gnade bedingt war. Er wird ebenfalls kaum verstehen
konnen, dafl auch innerhalb der katholischen Theologie mehrere Jahrhun-
derte lang ein erbitterter Kampf um das richtige Verstandnis der Gnade
tobte, der schlieflich durch ein Machtwort des Papstes beendet wurde.
Heutzutage erscheint das Sprechen von Gnade, sofern es iiberhaupt ge-
schieht, ausgesprochen harmlos und religios unergiebig. Entweder es wird
— inflationdr — alles unterschiedslos als Gnade bezeichnet, was fir den
Menschen schén und erfreulich ist, oder Gnade wird — mythologisch — in
ein undefinierbares Jenseits geriickt, das mit dem wirklichen Leben kaum
etwas zu tun hat. Im einen wie im anderen Fall kommt dem Wort Gnade
cher dekorative Bedeutung zu, es erweckt den Eindruck einer frommen
Pflichtibung. Man mag diese Abwertung als substantiellen Verlust be-
dauern oder auch als befreiend und friedensfordernd begriiien. Unbe-
streitbar ist jedenfalls, dafl die Gnadeniehre selbst (~wenn schon nicht als
einzelner ,,Gegenstand“ neben anderen, so doch -} als Norm fiir die Dar-
legung der Sache des Christentums eine wichtige Rolle spielt. Die traditio-
nelle Lehre mit ihren vielen Aufzihlungen und Unterscheidungen von
einzelnen Gnaden war spirituell gewifl nicht besonders ergiebig. Das
Nachdenken selbst iiber die Gnade ist hingegen fiir das Christentum un-
entbehrlich — nur so lassen sich Irrtimer und Mifiverstindnisse in christ-
lichen Wesensaussagen vermeiden.

Wie ist es dazu gekommen, dafl man in der Verkiindigungssprache der
Gegenwart mit dem Wort Gnade nicht mehr viel anzufangen weif? Ein
Hauptgrund diirfte in der iiberaus formalistischen Terminologie der tradi-
tionellen Gnadenlehre liegen. Was haben diese Formeln und Begriffe
(helfende Gnade, zuvorkommende Gnade, wirksame Gnade usw.) mit dem
konkreten Leben zu tun? Man vermiflt ihren Bezug zur Praxis und sieht
keine Moglichkeit, sie in lebendige Erfahrung zu tibersetzen. Praxis und
Erfahrung sind aber in letzter Zeit immer mehr zu Grundbegriffen der
Theologie und zu vorrangigen Kriterien fur die Sachgemafheit



Gnade und Erfahrung 267

von theologischen Aussagen geworden. Glaubensaussagen werden
vielfach — zu Recht oder Unrecht — nicht mehr auf ithre Offenbarungsge-
mafheit hin befragt, sondern auf die ihnen zugrundeliegenden Glaubens-
erfahrungen hin. Die alten Gottesbeweise sind durch Erérterungen iber
die Moglichkeit einer Gotteserfahrung beinahe vollstindig verdrangt.
Vielféltige Weisen der Geisterfahrung verlethen der Lehre vom Heiligen
Geist eine unerwartete Aktualitat.

Daf} auch und gerade Gnade im engeren theologischen Sinn etwas mit
Erfahrungzutunhat, istbis jetzt kaum ins allgemeine Bewufitsein gedrun-
gen. Es gilt immer noch weithin die stillschweigend (oder anch ausdricklich?)
gemachte Voraussetzung, dafl Gnade nichts mit Erfahrung und Erfahrung
nichts mit Gnade zu tun haben. Diese Auffassung war in den dlteren Lehr-
bichern der Theologie und in den lehramtlichen Aussagen der Kirche vor-
herrschend. Seit einiger Zeit gibt es aber auch beachtliche Versuche von
aufgeschlossenen Theologen, diese Situation zu iiberwinden. Es geht thnen
um eine Gnadenlehre, in der die Erfahrung vom duflersten Rand in das
Zentrum der Erorterung riickt.

Bevor wir uns zwei solchen Versuchen zuwenden, ist es sinnvoll und
niitzlich, einen kurzen Blick auf die Geschichte der Gnadenlehre zu wer-
fen. Sie kann uns zeigen, wie es zu der scharfen Trennung von Gnade und
Erfahrung gekommen ist, und mit welchen Schwierigkeiten die Behaup-
tung zu kdmpfen hat, dafl Gnade erfahrbar ist.

Ursachen fir die Trennung von Gnade und Erfahrung

Die katholische Gnadenlehre bedenkt von ithren Anféngen bei Augustinus?
bis heute die Heilsnotwendigkeit der Gnade auf der einen, ihre Ungeschul-
detheit?* und Unverdienbarkeit, ihren reinen Geschenkcharakter auf der

! Der Naturwissenschaftler H. Schifer spricht geradezu selbstverstindlich von der Offen-
barung als ,Anti-Erfahrung® bzw. als ,klarem Gegenteil der Erfahrung®. Vgl. H. Schi-
fer, Uber Analogien in der Situation der Theologie und der Naturwissenschafl, in: Gott
in Welt I1. Freiburg 1964, 809-815; 814.

* Augustinus fiihrte einen erbitterten Kampf gegen die Irrlehre des Pelagius, der die
Gnade auf eine duflere Hilfe zum sittlich guten Handeln des Menschen reduzierte. Zur
neutestamentlichen Gnadentheologie und den ihr zugrundeliegenden Erfahrungen vgl.
das eindrudksvolle Werk von E. Schillebeecks, Christus und die Christen. Freiburg i. Br.
1977. Zum Erfahrungsbegriff in der christlichen. Theologie von den Anfingen bis zur Ge-
genwart vgl. H. U. von Balthasar, Herrlichkeit Bd. I. Einsiedeln 1961, 247-290.

3 Die Ungeschuldetheit der Gnade besagt, dafl die unmittelbare und heilshafte Zuwen-
dung Gottes zum Menschen (dessen Berufung zur Lebensgemeinschaft mit Gott; die Ver-
gebung seiner Siinden; die Selbstmitteilung Gottes an jeden Menschen zumindest als An-
gebot) nicht schon mit der Erschaffung des Menschen durch Gott notwendig verbunden
ist, und dafl der Mensch durch eigene Anstrengung und sittliche Leistungen keinen An-
spruch auf die Gnade erwerben kann.



Erich Schrofner 268

anderen Seite. Die Theologie des frithen Mittelalters erarbeitete zur Ab-
wehr des immer wieder auflebenden Pelagianismus (s. Anm. 2) den Begriff
des , Ubernatiirlichen®. Urspriinglich war er ganz und gar auf das perso-
nale Verbiltnis zwischen Mensch und Gott ausgerichtet, hatte nichts mit
subtilen Spekulationen iiber zwei Ordnungen, eine natiirliche und eine
tbernatiirliche, zu tun. Der das friithe Mittelalter beherrschende Name des
Augustinus biirgt dafir, dafl Gnade, gerade als ubernatiirliche, durchaus
etwas mit Erfahrung zu tun hat, Erfahrung im Sinne von Bekehrung, Reue,
neuem Leben usw.

Diese Situation dnderte sich im Spatmittelalter und vor allem im Zuge
der innerkatholischen Auseinandersetzungen um die Gnadenlehre nach
dem Konzil von Trient. Ein ibersteigerter Augustinismus erklirte die
Gnade (Ubernatur) zum eigentlichen Wesen des Menschen und identi-
fizierte das blol Menschliche (Natur) schlechthin mit der Siinde. Damit
wurde der Geschenkcharakter der Gnade preisgegeben: Der Mensch habe
zur Wahrung des Menschseins Anspruch auf Gnade. Sie galt nicht mehr als
freie Gabe Gottes, sondern als etwas, das Gott seinem Geschopf schulde.

Um die ganze Botschaft Christi zu bewahren, wurde es im Gegenzug not-
wendig, den positiven Wert der Schopfung herauszustellen und zu zeigen,
daB ein sittlich gutes Handeln auch ohne ,iibernatiirliche* Gnade* denkbar
sei. Dies fithrte nun dazu, dafl man die natirliche und die tibernatiirliche
Ordnung als zwei getrennte, weitgehend autonome Bereiche auffafite. Die
Folge davon war, dafl man sich das Ubernatiirliche zunehmend als cin ding-
haftes Etwas vorstellte, das der sogenannten natura pura,der reinen Natur,
wie einem anderen in sich abgeschlossenen Ding gegentiberstehe®. Damit
war zwar die Unterscheidung von Schépfungsordnung und Gnadenord-
nung sowie der iibernatiirliche Charakter der Gnade gerettet. Die Hin-
ordnung der Gnade auf den Menschen und die existentielle Angewiesen-
heit des Menschen auf die Gnade wurden vergessen. Die scharfe Trennung
von Natur und Gnade brachte es auch mit sich, dafl im Zusammenhang der
Gnadenlehre nicht mehr von Erfahrung die Rede war. Da sich Erfahrung
gewohnlich, d. h. von besonderen mystischen Erfahrungen abgesehen, im
Alltagsleben des Menschen ereignet, wurde sie vorschnell der Natur, und
zwar ausschlieflich ihr, zugeordnet. Erfahrung habe nichts mit Gnade und

4 Von iibernatiirlichen Akten spricht man, wenn menschliches Handeln nicht nur der
Schopfungsordnung entspricht, d. h. sittlich gut ist, sondern in das unmittelbare, durch
die Selbstmitteilung Gottes eréffnete Verhiltnis zwischen Mensch und Gott einbezogen ist.
5 Die Sprechweise, in welcher die Gnade gleichsam als zweites Stockwerk ohne innere Ver-
bindung der Natur dibergestiilpt erscheint, bezeichnet man als Gnadenextrinsezismus, um
damit zugleich seine Ablehnung gegeniiber dieser Position zum Ausdruck zu bringen. Das
Verhiltnis zwischen Natur und Ubernatur wird im Gnadenextrinsezismus als blofe Nicht-
Widerspriichlichkeit gedacht.



Gnade und Erfahrung 269

Gnade nichts mit Erfahrung zu tun. Von Gnade wisse man nur durch Of-
fenbarung, Offenbarung als worthafte Mitteilung statt existentielle Begeg-
nung verstanden.

Unter den verschiedenen Versuchen der letzten Jahrzehnte®, die Erstar-
rung der traditionellen Gnadentheologie neuscholastischer Prigung auf-
zubrechen, stammt der kithnste von einer Gruppe franzésischer” Theologen,
als deren Wortfithrer Henri de Lubac gilt. Diese Theologen der drei-
Biger und vierziger Jahre, fir die sich bei Freund und Feind sehr rasch die
Sammelbezeichnung ,Nouvelle Théologie“ einbiirgerte, vertraten ein ,na-
tirliches Verlangen des Menschen nach der beseligenden Gottesschau®,
also eine innere Hinordnung der ,Natur® auf die ,Ubernatur®; sie bestrit-
ten die Moglichkeit einer reinen Natur und einer rein natirlichen Glick-
seligkeit. Damit war die traditionelle Trennung von Natur und Gnade
in ihrer Wurzel getroffen. Die immer aktiver werdenden Gegner befiirch-
teten das Fallenlassen der Gnade als Geschenk. Die deutliche Absage durch
die Enzyklika Humani generis von Pius XII. im Jahre 1950 sowie diszi-
plindre Maflnahmen gegen die Hauptvertreter der Nouvelle Théologie
schienen zundchst alle weiteren Bemithungen in dieser Richtung zu unter-
binden. Aber die Diskussion ging weiter und forderte neue Argumente
und iiberraschende Gesichtspunkte zutage.

Im folgenden sollen zwei Entwiirfe einer erneuerten Gnadentheologie
vorgestellt werden, die auf der Grundlage der neu gewonnenen Erkennt-
nisse der Erfahrung eine zentrale Rolle zuweisen.

Karl Rahner: Gnade und transzendentale Erfahrung

Das Verhdltnis von Natur und Gnade bildet seit dem Konzil von Trient
das Zentrum der katholischen Gnadentheologie. Es ist der Mafistab, an
dem sich jeder neue Entwurf einer Gnadenlehre messen lassen mufl. Daher

¢ Thre Vorldufer reichen bis ins 19. Jahrhundert zuriick. Neben der katholischen Tiibinger
Schule wire vor allem der franzésische Religionsphilosoph Maurice Blondel zu nennen,
welcher in seinem Hauptwerk ,L’Action® das Verhiltnis von Transzendenz und Imma-
nenz auf der Grundlage des menschlichen Handelns neu bestimmt. Zu den Vorliufern
zdhlt anch der gescheiterte und von Pius X. verurteilte Versuch der sogenannten Moder-
nisten um die Jahrhundertwende (A. Loisy in Frankreich, G. Tyrrell in England u. a.), das
katholische Christentum aus seiner selbstgewihlten Isolation heranszufiihren und mit den
»modernen® Entwicklungen in Wissenschaft und Gesellschaft zu verséhnen.

7 Als bekannter Vertreter der deutschsprachigen Theologie wird auch H. U. von Balthasar
zu ibnen gerechnet. K. Rahner setzte sich in einem Aufsatz kritisch mit dieser ,Neuen*
Theologie auscinander und meinte, man miisse am Naturbegriff der scholastischen Tra-
dition festhalten, um den Geschenkcharakter der Gnade zu wahren.

8 Der allgemeine Heilswille Gottes bedentet nach 1 Tim 2, 4, dafl Gott das Heil aller
Menschen will und nicht, wie der Calvinismus im Anschluf an Augustinus meint, blof
einige aus der Masse der Verlorenen rettet.



Erich Schrofner 270

steht am Anfang der Gnadentheologie Rahners eine neue Sicht des Ver-
haltnisses von Natur und Gnade. Weil Gott will, dafl jeder Mensch geret-
tet werde® und weil die Erlésung durch Christus allen Menschen gilt®, ist
kein Mensch in seinem konkreten Dasein, folglich auch in seiner Erfah-
rung, reine Natur im Sinne der traditionellen Gnadenlehre. Fr ist in sei-
ner ,Natur® vom Heilswillen Gottes umfafit, durch die Erlosungstat Chri-
sti aus der Knechtschaft der Siinde und des Todes befreit und auf die selige
Gemeinschaft mit Gott in Gnade und Glorie ausgerichtet. Der geschicht-
lich existierende Mensch ist immer schon von der Gnade beriihrt. Er ist
immer schon in die Heilsordnung erhoben, das meint auch — zumindest ob-
jektiv, d. h. ohne daf er es wissen mufl — begnadet. Die sogenannte ,reine
Natur® ist nach Rahner ein blofler, wenn auch unverzichtbarer ,Restbe-
griff“ fur das, was ibrigbleibt, wenn man sich all das vom konkreten Men-
schen wegdenkt, was mit seiner bernatiirlichen Berufung zur unmittel-
baren Gemeinschaft mit Gott zusammenhadngt. Dieser ganz und gar ab-
strakte Begriff dient nur dazu, die Ungeschuldetheit der Gnade zu benen-
nen bzw. den Unterschied von Schépfungsordnung und Heilsordnung fest-
zuhalten. Mit ihm ist keineswegs behauptet, daBl es eine Schopfungsord-
nung getrennt von der Heilsordnung gebe oder jemals gegeben habe, oder
gar, dafl der in der Geschichte existierende Mensch jemals auflerhalb der
Heilsordnung stehen konnte.

Damit hat Rahner sich den Weg geebnet zur Erfahrung der Gnade.
Gnade ist nicht mehr eine bewufltseinsjenseitige Zutat zur in sich abge-
schlossenen Natur. Gnade ist vielmehr eine reale, wenn auch ungeschuldete
Bestimmung des konkreten, geschichtlichen Menschen.

Wo erfahrt nun der Mensch diese Gnade? Rahner schriankt die Erfah-
rung von Gnade nicht auf einzelne, von anderen Erfahrungen eindeutig
unterscheidbare Erfahrungen ein, etwa im Sinne eines ,mystischen“ Erleb-
nisses. Erfahrung von Gnade ist fiir ihn etwas, das das Leben umfafit, das
grundsatzlich fiir jedermann zugénglich ist. Weil die Erfahrung der Gnade
so allgemein und alltdglich ist, deshalb ist sie auch nicht eindeutig und mit
letzter Sicherheit zu identifizieren.

Nicht also besondere religiose Akte oder Erlebnisse sind der normale
Ort von Gnadenerfahrung, sondern das geistige Leben des Menschen im
weiten Sinn. Nach Rahner faflit der Mensch im Erkennen und freien Wol-
len nicht nur einen einzelnen begrenzten Gegenstand ins Auge, sondern

? Die Universalitit der Erlésung besagt, daf Christus fiir alle Menschen gestorben ist und
nicht nur fiir die Mitglieder der christlichen (oder gar katholischen) Kirche. Daher heifit
auch die Gnade, die den Menschen vor Christus von Gott geschenkt wurde, Gnade Christi,
d. h durch Christus verdiente und vermittelte Gnade.



Gnade und Erfahrung 271

ubersteigt ithn zugleich in Richtung auf das Unbegrenzte und Unendliche?®.
In der einen, unteilbaren Erfahrung gibt es eine kategoriale Erfahrung,
die sich einzelnen begrenzten Gegenstinden zuwendet, und eine transzen-
dentale Erfahrung. Letztere richtet sich nicht auf Einzelnes, sondern 1afit
den unendlichen Horizont gewahr werden, innerhalb dessen erst die Er-
fahrung des einzelnen moglich ist. Rahner vergleicht sie mit dem ,allge-
meinen und diffus ausgebreiteten Licht einer Sonne, die wir nicht selber
erblicken, indem wir uns allein den in diesem Licht sichtbaren Einzelge-
genstinden in unserer sinnlichen Erfahrung zuwenden“!. Wie das Licht
nicht eigentlicher Gegenstand einer gesonderten Erfahrung ist, sondern
das Sehen von einzelnen Gegenstinden méglich macht, so erkennt der
Mensch auch in der transzendentalen Erfahrung nicht einzelne Gegen-
stinde neben anderen. Man kann das, dem der Mensch so begegnet, gerade
nicht mehr durch einen handlichen (gegenstindlichen) Begriff ausdriicken:
das Geheimnis der Wirklichkeit im ganzen, das Unendliche und Ungreif-
bare,das absolute Leere und unendliche Fiille in einem ist. Wenn der Mensch
sich der Dynamik und Radikalitdt dieser Transzendenzerfahrung o6ffnet,
erfahrt er Gott als heiliges Geheimnis. In dieser Erfahrung teilt Gott sich
selbst dem Menschen frei (ungeschuldet) mit und erschliefit die Ausrich-
tung des ganzen Menschen auf sein Geheimnis hin. Die Transzendenz-
erfahrung eines jeden Menschen ist also zugleich Erfahrung der Gnade,
gleichgiiltig, ob dieser sich dessen bewufit ist oder nicht.

Rahner schreibt diese transzendentale Gotteserfahrung jedem Akt der
Erkenntnis und Freiheit im Alltag des Menschen zu. Aber er rechnet auch
mit besonderen Erfahrungen, in denen sie deutlicher und eindringlicher zu
Bewufitsein kommt als im gewdhnlichen Alltagsbetrieb. Es sind die soge-
nannten Grenzerlebnisse im positiven und im negativen Sinn, Erlebnisse
im Zusammenhang mit Geburt und Tod, mit Schuld und Vergebung, mit
héchstem Gliick und tiefstem Leid, mit Treue und Untreue. Beides wiegt
bei Rahner schwer: das Wissen, daf} solche Erfahrungen niemals objektiv
und neutral beschrieben werden kénnen; und der Drang, in immer neuen
Anlédufen hinzuweisen auf das Gemeinte, das nur in der eigenen Lebens-
praxis verstehbar ist, der Drang, durch mehr andeutende als beweisende,

10 Zur Erlduterung dieses Gedankens kénnte man folgende Uberlegung anstellen: Wenn
ich eine Grenze als Grenze wahrnehme, iibersteige ich sie zugleich auch schon in Richtung
auf das, was jenseits der Grenze liegt. Wenn ich einen einzelnen begrenzten Gegenstand
als begrenzten erkenne, iibersteige ich ihn zugleich in Richtung anf das, was von mir iiber-
haupt erkannt werden kann.

" K. Rahner, Schriflen zur Theologiec XIII, 287. Entscheidend ist fiir Rahner, daff die
transzendentale Erfahrung nicht eine besondere neben anderen kategorialen Erfahrungen
ist, sondern die Tiefendimension oder das Uneinholbare jeder echten menschlichen Erfah-
rung.



Erich Schrofner 272

durch mehr aufzeigende als schildernde Worte zur Erfahrung einzuladen:
»Haben wir nicht schon einmal geschwiegen, obwohl wir uns verteidigen
wollten, obwohl wir ungerecht behandelt wurden? Haben wir schon ein-
mal verziehen, obwohl wir keinen Lohn dafir erhielten und man das
schweigende Verzeihen als selbstverstindlich annahm? Haben wir schon
einmal gehorcht, nicht weil wir muflten und sonst Unannehmlichkeiten ge-
habt hiatten, sondern blof wegen jenes Geheimnisvollen, Schweigenden,
Unfabaren, das wir Gott und seinen Willen nennen? Haben wir schon
einmal geopfert, ohne Dank, Anerkennung, selbst ohne das Gefiihl einer
inneren Befriedigung? Waren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir
uns schon einmal zu etwas entschieden, rein aus dem innersten Spruch un-
seres Gewissens heraus, dort, wo man es niemand mehr sagen, niemand
mehr klarmachen kann, wo man ganz einsam ist und weif}, dafl man eine
Entscheidung fillt, die niemand einem abnimmt, die man fir immer und
ewig zu verantworten hat? Haben wir schon einmal versucht, Gott zu lie-
ben, dort, wo keine Welle einer gefihlvollen Begeisterung einen mehr
tragt, wo man sich und seinen Lebensdrang nicht mehr mit Gott verwech-
seln kann, dort, wo man meint zu sterben an solcher Liebe, wo sie er-
scheint wie der Tod und die absolute Verneinung, dort, wo man scheinbar
ins Leere und génzlich Ungehérte zu rufen scheint, dort, wo es wie ein ent-
setzlicher Sprung ins Bodenlose aussieht, dort, wo alles ungreifbar und
scheinbar sinnlos zu werden scheint? Haben wir einmal eine Pflicht getan,
wo man sie scheinbar nur tun kann mit dem verbrennenden Gefiihl, sich
wirklich selbst zu verleugnen und auszustreichen, wo man sie scheinbar nur
tun kann, indem man eine entsetzliche Dummbheit tut, die einem niemand
dankt? Waren wir einmal gut zu einem Menschen, von dem kein Echo der
Dankbarkeit und des Verstindnisses zuriickkommt, und wir auch nicht
durch das Gefiihl belohnt werden, ,selbstlos’, anstindig usw. gewesen zu
sein?“!2 Die wichtigste Form kategorialer Vermittlung der transzenden-

talen Gotteserfahrung ist fiir Rahner die am wenigsten spektakuldre: die
selbstlose Liebe des Nachsten®.

Leonardo Boff: Gnade und gesellschaftliche Erfahrung*

Der siidamerikanische Theologe L. Boff hat als Motto tiber sein Buch!* den
Ausspruch eines mittelalterlichen Theologen gesetzt, wonach jene, die vor
uns geschrieben haben, nicht unsere Beherrscher, sondern unsere Fiihrer
sind. Das gilt auch und gerade {iir seine Beziehung zur européischen Theo-
logie. Boff kniipft an die européische Diskussion an, um von ihr aus einen
Schritt in Richtung Lateinamerika zu machen. Im Anschlufl an Rahner und
die Nouvelle Théologie zeigt er, dafl das Ubernatiirliche nicht eine beson-



Gnade und Erfahrung 273

dere Wirklichkeit neben oder iiber dem natirlichen Seienden, dafl Trans-
zendenz, Jenseitigkeit, nicht eine zweite Welt neben oder iiber der Imma-
nenz, der Diesseitigkeit, bedeutet. Natur und Gnade, Transzendenz und
Immanenz sind fiir ihn Bestimmungen einer einzigen Wirklichkeit und
als solche von jedermann zu erfahren.

Worin geht Boff Gber Rahner wie tiber die Nouvelle Théologie hinaus?
Das Spezifische in der Gnadenlehre Boffs ist das Thema Geschichte und
Gesellschaft, das in einer bisher nicht gekannten Weise seine Gnadenlehre
bestimmt. Selbstverstindlich hat jede Theologie®®, ob sie es begrifflich re-
flektiert oder nicht, mit Geschichte und Gesellschaft zu tun — wenn sie sich
nicht in leere Abstraktion verliert. In der traditionellen wie auch noch in
der gegenwirtigen Theologie, selbst bei Karl Rahner (zum Leidwesen sei-
nes prominenten Schillers J. B. Metz), steht das einzelne Individuum im
Mittelpunkt des Interesses; seine geschichtlichen und vor allem gesell-
schaftlichen Beziige finden kaum oder hdochstens am Rande Beriicksichti-
gung. Dies nun versucht die lateinamerikanische Theologie der Befreiung
mit unbestreitbarem Erfolg!® zu andern. Einer deren Hauptvertreter ist

* Nach seiner Dissertation bei Professor Leo Scheffczyk, Miinchen (Die Kirche als Sakra-
ment im Horizont der Welterfahrung, Paderborn, Bonfacius-Verlag, 552 S., DM 45.-) ist
als reifstes und geschlossenstes Werk hervorzuheben: Kleine Sakramentenlehre, Diissel-
dorf, Patmos-Verlag, 19793, 120 S., DM 8,80. Hier gelingt dem Autor cine echte ,narra-
tive“, erzidhlende Theologie. Das Buch iber die Gnade, Erfakrung von Gnade, Entwurf
einer Gnadenlehre, Diisseldorf, Patmos-Verlag, 323 S., DM 34, ist in der Analyse stirker
als in der Synthese; der Neuentwurf einer christlichen Anthropologie antwortet nicht
vollig auf die Fragen, die Leonardo Boff an die klassische Gnadentheologie stellt. Das Buch
iber die Basisgemeinden in Lateinamerika, Die Neuentdeckung der Kirche, Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag, 1980, 140 S., DM 19,80, zeigt auf jeden Fall eine grofere
Reife und tiefere Theologie als das meiste, was man sonst fiber ,Basis-Gemeinde® nnd
dhnliche Themen zu lesen bekommt. Ein neues Marienbuch (nicht iibersetzt) 1df}t ahnen,
aus welcher kraftvollen Volksfrommigkeit Boff seine Anregungen nimmt. Das Kreuzweg-
buch (Way of the Cross — Way of Justice, New York, Orbis Books, Maryknoll, 1980, 127
S., $ 4,95, nach dem portugiesischen Original von 1978) zeigt ebenfalls, dafl Boff — im
Unterschied zu mancher politischen Theologie der ersten und zweiten Welt — ganz und
gar aus einer gelebten Spiritualitit kommt. (Schriftleitung)
12 K. Rahner, Schrifien zur Theologie 111, 106 f. Weitere Beispiele fiir Gnadenerfahrung
finden sich an zahlreichen Stellen seines umfangreichen Werkes, vor allem in den Binden
IX, X, XII und XIII seiner Schriften zur Theologie.

13 Vgl. den wichtigen Aufsatz im VI. Band sciner Schriften zur Theologie, 277-298: Uber
die Einheit von Ndchsten- und Gottesliebe.

14 1., Boff, Erfahrung von Gnade. Entwurf einer Gnadenlehre. Diisseldorf 1978.

15 Dies gilt insbesondere fiir die Nouvelle Théologie, welche z. B. durch ihre zahlreichen
Verbindungen zu den franzdsischen Arbeiterpriestern einen uniibersehbaren Bezug zur
gesellschaftlichen Wirklichkeit aufweist.

18 Neben der einschldgigen Fachliteratur, deren titelméfiges Verzeichnis allein schon ganze
Biicher fillt, vgl. vor allem die Dokumente der lateinamerikanischen Bischofsversamm-
lung von Medellin (1968) und Puebla (1979). In diesen Zusammenhang gehért auch die
sogenannte Politische Theologie, als deren Wortfihrer J. B. Metz gilt, sowie die Theo-
logie der Revolution in Nordamerika.



Erich Schrofner 274

Leonardo Boff, und eines seiner wichtigsten Biicher ist jenes iiber die Gna-
denlehre.

Das Herzstiick dieses Buches ist der zweite Teil, der auch dem ganzen
Werk den Namen gegeben hat: Erfahrung von Gnade. Nachdem im ersten
Teil die Ruinen des alten Gebdudes abgetragen und die Pline und Ma-
terialien fiir den Neubau vorbereitet worden sind'?, wird hier aufgebaut
und neu entworfen. Der Haupteinwand gegen die iberlieferte Gnaden-
lehre lautet, dafl die konkreten Erfahrungen der Menschen, von welchen
die Gnadentheologie einmal ausging, im Laufe der Zeit verschiittet und
vergessen wurden; nur noch ein diirres Geriist von abstrakten Begriffen sei
iibriggeblieben. Es gilt, die , Wurzeln in der Erfahrung von Gnade, so wie
wir sie heute im Glauben machen, wiederzuentdecken. Theologen diirfen
sich weder zu bloflen Verwaltern eines Lehrsystems aus der Vergangenheit
noch ... zu Wichtern einer systemimmanenten Orthodoxie erniedrigen
lassen. Zweifellos ist es leichter, zu konservieren als zu produzieren. Eben-
so wahr ist aber, dal Uberlieferung nur bewahrt werden kann, wenn sie
Neues produziert.“1®

Erfahrung bedeutet nach Boff nicht in erster Linie innere Erlebnisse oder
besondere psychische Vorgénge. Erfahrung ist etwas Allgemeineres und
zugleich etwas Komplexeres als ein sogenanntes ,mystisches“ Erlebnis. Sie
ist ,die Weise, wie wir mit der Welt in Beziehung treten; oder die Weise,
in der wir innerhalb eines kulturellen Kontextes die ganze uns begegnende
Wirklichkeit (das Ich, den anderen, Gesellschaft, Natur, Gott, Vergangen-
heit, Gegenwart, Zukuntft usf.) deuten®.’ Ge-,fahr“, also Risiko und Ent-
tduschung, und Er-,fahrung®, also gewonnene Sachkenntnis, gehen eine

17 Im dritten Teil versucht Boff eine Neuinterpretation der klassischen Gnadenlehre mit
den Schwerpunkten Allgemeiner Heilswille Gottes — Habituelle Gnade — Aktuelle Gnade.
Im abschlieBenden vierten Teil stehen die ausgesprochen spirituellen Dimensionen der
Gnade im Vordergrund: die géttlichen Tugenden und die Gaben des HI. Geistes; die
Teilhabe des Gerechtfertigten an der géttlichen Natur; seine Gotteskindschaft sowie die
Einwohnung des Hl. Geistes und der Heiligsten Dreifaltigkeit im Leben des Gerechten.
Schon aus dieser knappen Inhaltsangabe ist abzulesen, dafl es Boff noch nicht gelungen
ist, seinen interessanten und wichtigen Neuansatz im ganzen Gnadentraktat konsequent
durchzufithren. Es ist nicht zu tibersehen, dafl Elemente der traditionellen und der neuen
Gnadentheologie ziemlich unvermittelt nebenecinanderstehen. Dies geht auch daraus her-
vor, daf} es Boff fiir notwendig hilt, im dritten Teil seines Buches ein eigenes Kapitel iiber
die soziale Struktur von habitueller und aktueller Gnade einzufiigen, um nicht die ,ideali-
stische Ilusion® aufkommen zu lassen, ,Gnade sei etwas, was allein im intimen Verhilt-
nis zwischen gottlichem Ich und menschlichem Du geschieht* (206). Von daher ist ver-
stindlich, dafl verschiedene, der traditionellen Theologie zuneigende Rezensenten das
Buch zwar insgesamt loben, die Beziige zur lateinamerikanischen Situation hingegen als
zwar storendes, aber nicht ausschlaggebendes Element oder als bloBen Schonheitsfehler
kritisieren oder gar aus der Erorterung ausklammern kénnen.

8 1. Boff, Erfahrung von Gnade, 38.

19 Ebd. 59 {.



Gnade und Erfahrung 275

innere Verbindung ein. ,Ein erfahrener Mensch ist jemand, der das Le-
ben kennengelernt hat, aber nicht unter wolkenlosem Himmel, sondern
gelitten, Schlidge abbekommen, vielerlei Gefahren gemeistert und durch
all das gelernt hat. Sein Wissen stammt nicht aus Biichern, sondern ist mit
Schweifl und Blut erworben. Erfahrung ist also Wissen, das einen Ge-
schmack hat.“ Erfahrung auf dem Gebiet des Glaubens besagt also ,nicht
nur, daf sich der Glaubende die Erfahrungen aneignet, die die Apostel in
Beriihrung mit dem Wort des Lebens gemacht haben . . ., sondern auch,
dafl er seine eigenen Erfahrungen mit Gott und seiner Gnade macht und
seine Wundertaten bezeugen kann“®. Hier stand urspriinglich das Wort
Gnade, wie Boff aus Bedeutung und Gebrauch dieses Wortes in Bibel und
kirchlich-theologischer Tradition iiberzeugend nachweist. Deshalb kann er
auch Situationen und Erfahrungen des tiglichen Lebens von heute be-
schreiben, in denen der Mensch, mag er sich dessen bewufit sein oder nicht,
Gnade und Ungnade erfihrt. Es sind Erfahrungen mit Wissenschaft und
Technik, die auf das Leben eines jeden Menschen einen segensreichen oder
einen unheilvollen Einfluff ausiiben kénnen. Es sind auch alltigliche Erfah-
rungen wie Erfolg und Milerfolg, Freude und Schmerz, Gliick und Zufall,
Begegnung und Liebe. Auch religiés oder moralisch fragwiirdige Um-
stinde konnen Gnade wie Ungnade erfahrbar machen. Ein besonderes Ge-
wicht legt Boff jedoch auf die Erfahrungen von Unfreiheit und vielfalti-
ger Abhingigkeit, wie sie vor allem fiir die Situation in Lateinamerika
charakteristisch sind.

Wie aber kann die schwierige Situation Lateinamerikas auf wirtschaft-
lichem, sozialem, kulturellem und politischem Gebiet zu einem hervorge-
hobenen Ort der Gnadenerfahrung werden? Die Voraussetzung dafiir ist
ein verandertes Bewufitsein, das die bedrickenden Verhiltnisse nicht ein-
fach als Tatsachen hinnimmt oder gar als gottliche Fiigung deutet, sondern
als einen Zustand, der verdndert werden mufl und deshalb alle geistigen
und materiellen Krifte der Menschen herausfordert. Dieser im Herzen des
Menschen wurzelnde Drang zum Besseren ist der Sitz dessen, was Karl
Rahners Transzendenzerfahrung entspricht.

Vor jeder weiteren Reflexion muf} deshalb eine griindliche Analyse der
Situation stehen. Boff kommt dabei zu folgendem Ergebnis: Die Situation
der Unfreiheit und Abhingigkeit ist weder mit dem wissenschaftlichen
und technischen Riickstand der lateinamerikanischen Volker zu erkliaren
noch als blof voriibergehendes Entwicklungsstadium zu interpretieren. Sie

20 Ebd. 62 {.



Erich Schrofner 276

stammt vielmehr (wenn auch nicht ausschlieflich?') aus dem Bestreben der
sogenannten Metropolen, der Machtzentren der hochentwickelten Lander,
den eigenen Wohlstand zu verteidigen und zu vermehren. Boff stiitzt sich
dabei nicht auf eine bestimmte 6konomische oder soziale Theorie, auch
nicht auf eine Art von Marxismus. Fiir ihn ist entscheidend, dafl wirtschaft-
liche, soziale, kulturelle und politische Probleme nicht als rein technische
Probleme angesehen und mit blof technischen Mitteln bekdmpft werden
dirfen; sie beruhen auch auf Einstellung und Verhaltensweise; sie miissen
auf ihre geistigen und sittlichen Wurzeln zuriickgefithrt werden. Es sind
Fragen der Moral und nicht der sozialen und 6konomischen Technik.

Auf die Analyse der Situation folgt ihre Interpretation im Lichte des
christlichen Glaubens. Die Situation von Unfreiheit und Abhingigkeit wird
als eine Verkorperung von Siinde und Ungerechtigkeit verstanden, die dem
Plan Gottes und der Wiirde des Menschen widerspricht. Die Theologie be-
kommt nun eine zweifache Aufgabe. Sie mufl sich erstens von ihrer einge-
wurzelten Beschaftigung mit Orthodoxie und korrekten Formeln 16sen und
die befreienden Dimensionen aufdecken, die im christlichen Glauben und
in den groflen Themen der Theologie enthalten sind, aber vom traditio-
nellen Glaubensverstindnis eher verdeckt wurden. Sodann muf sie die
theologischen Perspektiven ausdriicklich machen, die jeder echte Befrei-
ungsprozefl, wenn auch oft hinter einer revolutionidren Maske verborgen,
enthalt.

SchlieBlich soll sich die Theologie nicht auf blofle Deutungen beschrin-
ken. Sie muf} vielmehr dazu beitragen, daf die Verdnderung der ,gnaden-
losen® Situation von Unfreiheit als Pflicht der Kirche erfafit wird. Daher
sind die Begriffe Freiheit und Befreiung die zentralen Begriffe dieser
Theologie, der ,Theologie der Befreiung“. Kirche und Theologie kénnen
selbstverstdndlich kein fertiges Programm zur Umgestaltung der gesam-
ten Wirklichkeit liefern oder gar in gewaltsamen Aktionen in die Tat um-
setzen. Die ,Befreiungstheologen® verlangen aber mit Nachdruck, daf sich
die Kirche die grundlegende Entscheidung fir die Befreiung zu eigen
macht; nach ihr haben verantwortungsbewufite Christen und Nichtchristen
ihr Leben auszurichten.

Aber wieso erfahren die Menschen von Lateinamerika in ihrer Unfrei-
heit auch Gnade und nicht nur Ungnade? Der erste Grund ist die unauf-
gebbare Glaubensiiberzeugung, dafl die Siinde keine unbeschrinkte Ge-
walt tiber den Menschen besitzt, daff die Gnade den Sieg iiber die Siinde
schon errungen hat, und daf}, wie Paulus schreibt, mit dem Anwachsen der

21 Die sogenannte Dependenztheorie deckt nicht nur cine vielfdltige Abhangigkeit der
unterentwickelten von den hochentwickelten Liandern auf, sondern auch innerhalb der
Entwicklungsldnder zwischen Peripherie und Zentrum.



Gnade und Erfahrung 2717

Siinde die Gnade um so starker geworden ist. ,So viel Unterdriickung La-
teinamerika in seiner Geschichte auch erfahren haben mag und wohl noch
weiterhin erfahren wird, Freiheit und Befreiung sind mitten in ihm wirk-
sam. Vielleicht begegnet man ihnen nicht auf der Ebene von Politik und
Wirtschaft. Doch sie sind in anderen Artikulationen menschlichen Lebens
zu finden, in denen das Volk wirklich es selbst sein und die Freiheit le-
ben kann, die ihm von den Machtigen zwar versagt wurde, die es aber
dort kosten konnte, wohin die Kontrolle des Imperiums nicht zu gelan-
gen vermochte, wie etwa in Volksreligiositit, Musik, Sitten und Brau-
chen, in der warmen menschlichen Beziehung, die alle lateinamerikani-
schen Vélker auszeichnet, in der Dichte der Grofziigigkeit, in der Fahig-
keit, zu dulden und dennoch sich zu freuen, auf Festen zu tanzen und seinen
Karneval zu feiern.“2

Der zweite Grund, der entgegen dem Anschein einer ungebrochenen
Herrschaft der Ungnade von Gnadenerfahrung zu sprechen erlaubt, sind
die konkreten und uniibersehbaren Zeichen eines Umschwungs, eines be-
ginnenden Wandels zum Besseren, eines neuen kritischen und handlungs-
bereiten Bewuftseins. ,,Gnade Gottes ist, dafl in der Jugend und bei den-
kenden Menschen insgesamt ein Empfinden fiir soziale Ungerechtigkeit
und ein Sinn fiir die dringende Notwendigkeit befreiender Veranderung
wachgeworden sind. Gnade Gottes ist, dafl eine soziologische Reflexion
entstand . . . Gnade Gottes ist, daf eine Pddagogik der Unterdriickten ent-
worfen wurde . . . Gnade Gottes ist das Empfinden fiir Solidaritdt mit den
Armsten der Erde . . . Gnade Gottes ist die Entdeckung der Werte des Vol-
kes, der Volkskultur, des Kerns seines Ethos . . . Gnade Gottes ist, dafl so
viele Propheten auftreten, die — in ihrer Leidenschaft fiir Gerechtigkeit —
zu Martyrern werden, indem man sie totschweigt, verfolgt, foltert und so-
gar ermordet . . .“%8

Nicht zuletzt kann der Wandel innerhalb von Kirche und Theologie
selbst als Gnade erfahren werden. Obwohl die Kirche, vor allem durch
den niederen Klerus, zu allen Zeiten dem Leiden des Volkes verbunden
war und immer auch den Keim der Befreiung in sich trug, stand sie frither
in ihren offiziellen Reprasentanten mehr an der Seite der Herrschenden,
der Unterdriicker und Ausbeuter als an der Seite der Schwachen, der Ar-
men und Unterdriickten. Der tiberraschende und konsequente Frontwech-

22 1, Boff, Erfahrung von Gnade, 128.

23 Ebd. 131. Wenn man mit der Tradition unter Gnade eine Erleuchtung des Verstandes,
eine Bewegung des Willens und eine Ermichtigung zum Handeln versteht, dann muf} die
kontinentale Bewufitwerdung iiber die eigene Situation der Abhidngigkeit, das Verlangen
nach Freiheit und Gerechtigkeit uond vor allem jeder Akt der Solidaritat, jeder Erweis von
Nadhstenliebe und jede Durchbrechung des allgemeinen Unheilszusammenhangs trotz und
in der fortbestehenden Situation von Unfreiheit als Erweis von Gnade angesehen werden.



Erich Schrofner 278

sel auf der Bischofsversammlung zu Medellin im Jahre 1968 und seine Be-
statigung zu Puebla, 1979, mufl neben vielem anderen als Gnade erfahren
und interpretiert werden.

Die mit solcher Erfahrung von Gnade untrennbar verbundene Erfah-
rung von Ungnade ist ein Hinweis, dafl Gnade und Befreiung als ge-
schichtlicher Prozel und nicht als definitiver Zustand aufzufassen sind,
dafl der Befreiungsprozef§ wie jeder geschichtliche Prozef Fortschritte, aber
auch Riickschritte aufweist, und daf er in der Geschichte immer bedroht
ist und auf Hoffnung hin lebt.

Konsequenzen

Anstelle einer kritischen Auseinandersetzung mit den Konzeptionen einer
erneuerten Gnadentheologie bei Rahner?* und Boff? soll zum Schlufl der

religiose und theologische Ertrag dieser Uberlegungen zusammengefafit
werden.

a) Religiose (existentielle) Konsequenzen: Wenn Gnade nicht schlechthin
jenseits vom Bewufltsein liegt, wenn man von ihr nicht nur durch worthafte
Mitteilung wissen kann, wenn Gnade etwas ist, das grundsitzlich der Er-
fahrung zugéinglich ist, das zum menschlichen Dasein selbst gehort, dann
ist Gnade auf eine viel unmittelbarere und direktere Weise mit den ver-
schiedenen Bereichen des menschlichen Lebens verbunden, als es das tradi-
tionelle Verstindnis ahnte. Gnade wird aus der Isolierung in einen reli-
giosen Sonderbereich befreit und als eine Wirklichkeit des Lebens selbst —
auch in der prosaischen Form des Alltags — erfahren. Das gilt fiir den zwi-
schenmenschlichen Bereich, wenn sich jemand den Ruf zur Nichstenliebe zu
eigen macht ohne Riicksicht auf seinen eigenen Vor- oder Nachteil. Das gilt
fir den gesellschaftlichen Bereich, wenn jemand die Freiheit der Kinder
Gottes darin erfahrt, daf} er sein eigenes Leben nicht von den vorgegebe-
nen Rollen, Zwéngen und Schemata (Leistung, Gréfe, Schénheit, Erfolg)
her versteht; wenn er andere Menschen nicht nach ihrer gesellschaftlichen
Position, ihrer wirtschaftlichen oder schulischen Leistungsfahigkeit, ihrer
kirchlichen oder politischen Rechtgldubigkeit beurteilt; wenn er sich fiir
den Wert und die Wiirde des menschlichen Lebens einsetzt; wenn er bereit

# Dabei diirfte man allerdings nicht in einen starren Philosophie-Theologie-Dualismus
zuriickfallen, sondern miifite Rahners Neubestimmung des Verhiltnisses von Natur und
Gnade auch auf erkenntnistheoretische Fragen der Theologie anwenden.

% Hier wiederholt sich das Natur-Gnade-Problem in der Zuordnung von religiéser und
gescllschaftlicher Wirklichkeit. Eine Losung kann allerdings auch nicht in der blofen Ex-
setzung traditioneller Begriffe durch zeitgemifiere bestehen.



Gnade und Erfahrung 279

ist, heimliche oder offene Unmenschlichkeiten innerhalb der bestehenden
humanen Ordnung aufzudecken und zu bekdmpfen. Die enge Verbindung
von Gnade und Leben gilt schlielich fiir den individuellen Bereich, wenn
jemand seinen Glauben trotz aller bleibenden Dunkelheit und Angefoch-
tenheit als eine tragfihige Basis fiir sein ganzes Leben erfahrt und die Au-
gen vor dem Tod nicht verschlieft, weil er im Tod Christi die Uberwin-
dung der lebensfeindlichen Macht des Todes glaubt und, als ein seinem
eigenen Tod unausweichlich Entgegensterbender, auch schon erféhrt.

b) Fachtheologische Konsequenzen: Die von verschiedenen Seiten her un-
ternommenen Versuche, den Erfahrungsbegriff in die Gnadentheologie
einzufiithren und fiir sie fruchtbar zu machen, sind nicht nur eine Wende
in der Gnadenlehre selbst, sondern auch eine Herausforderung der Theo-
logie als ganzer. Man kann nicht die Gnadentheologie auf ihre Erfah-
rungsdimension hin reformieren, den allgemeinen theologischen Rahmen
hingegen unverandert belassen. Soll die Gnadentheologie mit der Erfah-
rung ernstmachen, so mufl die Theologie insgesamt und von ihrem Grund-
ansatz her mit der Erfahrung ernstmachen. Man darf sich nicht auf eine
kosmetische Operation oder auf eine oberflichliche Aktualisierung be-
schrinken. Es geht um ein Grundproblem der Theologie, um ihren Wirk-
lichkeitscharakter und ihren Realititsbezug. Meinen die theologischen
Aussagen eine Wirklichkeit, die auch auflerhalb der Theologie zur Kennt-
nis genommen werden muf}, oder baut sich die Theologie eine Sonderwirk-
lichkeit auf, die auBerhalb ihrer nur als irreal oder als Schein angesehen
werden kann? Karl Rahner sieht bei einer rein bewufitseinsjenseitigen
Auffassung der Gnade die Gefahr, ,dafl wir alles, was die Schrift uns von
diesem Geist in uns sagt, skeptisch als Ideologie oder Mythologie empfén-
den und uns fast verdrgert fragten, ob und wo denn all das in uns gegeben
sei, was uns an Herrlichkeit des Geistbesitzes von der Schrift berichtet
wird“#. Die Riickbesinnung auf die Erfahrbarkeit der Gnade gibt der
Theologie ihren Ort in der Welt des Menschen.

c) Okumenische Konsequenzen: Katholische Theologen, welche die Erfahr-
barkeit der Gnade behaupten, befassen sich in intensiver Weise mit der
protestantischen Rechtfertigungslehre und liefern wichtige Beitrdge zum
okumenischen Gespréch. Als Beispiel kann auf die Formel ,simul justus et
peccator® (zugleich gerecht und siindig) verwiesen werden. Die katholische
Theologie hat auf und nach dem Konzil von Trient diese lutherische For-
mel abgelehnt mit der Begriindung, sie werte die Rechtfertigung ab und

2 K. Rahner, Schrifien zur Theologie X111, 228.



Erich Schrofner 280

verwische den Unterschied zwischen dem Gerechtfertigten und dem Siin-
der. Karl Rahner zihlt neben H. U. von Balthasar und H. Kiing zu den
Bahnbrechern einer Interpretation, die — unter Hinweis auf Erfahrung
und Geschichte — dieser Formel auch einen guten und richtigen katholischen
Sinn zu geben versucht. Er zeigt, daf} die Rechtfertigung des Siinders nicht
ausschliefit, daf} der so Gerechtfertigte dennoch der Stinde ausgesetzt bleibt
und ihr auch immer wieder aufs neue verféllt. Und wiederum ist es Leo-
nardo Boff, welcher die Formel Luthers im Hinblick auf die Situation und
Erfahrung Lateinamerikas modifiziert und erweitert und damit dem 6ku-
menischen Gesprich eine neue Dimension er6ffnet. Mit seiner Formulierung
~ ,simul oppressus et liberatus, semper liberandus® (zugleich unterdriickt
und befreit, und immer neu zu befreien) — gelingt es Boff, die Spannung
von Rechtfertigung und Siinde im konkreten Leben festzuhalten und damit
den Gegensatz der Konfessionen zu iiberwinden. Der Mensch ist zwar
grundsitzlich der Befreite, mufl aber weiterhin in der Gefangenschaft des
Unterdriicktseins leben. Seine endgiiltige Befreiung steht noch aus, er
bleibt daher ein Unterdriickter. Trotzdem bleibt es wahr, daf} er ein Be-
freiter ist und nicht nur als ein solcher erscheint — wenn eben Befreiung
nicht als etwas Statisches aufgefafit wird, sondern als eine Dynamik, die
sich im befreienden Handeln des Menschen verwirklicht.

d) Religionspidagogische Konsequenzen: Aufgabe der Schule und damit
auch des schulischen Religionsunterrrichts mufl es sein, den Schiiler mit den
Realitdten des Lebens und der Welt vertraut zu machen und ihm zu einer
eigenstindigen Bewéltigung verschiedenster Lebenssituationen zu verhel-
fen. Deshalb muf auch mit dem Begriff Gnade im Religionsunterricht eine
Wirklichkeit angesprochen werden, die der Erfahrung der Schiiler zugédng-
lich ist. Das Dilemma zwischen neutraler Information und engagierter
Verkiindigung in der Schule muf} also nicht nur von der padagogischen,
sondern auch von der theologischen Seite her angegangen und iberwunden
werden. Diese religionspddagogischen Probleme sind nicht spezifische
oder exklusive Probleme der Religionspadagogik, sondern gehen die
Theologie insgesamt an, auch und insbesondere die systematische Theolo-
gie. Ein Fortschritt in ihrer Bewaltigung ist daher trotz Vorbehalten auf-
grund schlechter Erfahrungen in der Vergangenheit am ehesten von einer
konstruktiven Zusammenarbeit der verschiedenen Disziplinen zu erwarten.





