
Gnade und Erfahrung bei Karl Rahner 
und Leonardo BofF 

Zwei Wege gegenwärtiger Gnadentheologie 

Erich Schrofner, Würzburg 

Wer sich an der kirchlichen Verkündigung und an der populären religiösen 
Literatur der Gegenwart orientiert, wird kaum verstehen können, daß die 
Reformation mit der Kirchenspaltung entscheidend durch unterschiedliche 
Auffassungen der Gnade bedingt war. Er wird ebenfalls kaum verstehen 
können, daß auch innerhalb der katholischen Theologie mehrere Jahrhun- 
derte lang ein erbitterter Kampf um das richtige Verständnis der Gnade 
tobte, der schließlich durch ein Machtwort des Papstes beendet wurde. 
Heutzutage erscheint das Sprechen von Gnade, sofern es überhaupt ge- 
schieht, ausgesprochen harmlos und religiös unergiebig. Entweder es wird 
- inflationär - alles unterschiedslos als Gnade bezeichnet, was für den 
Menschen schön und erfreulich ist, oder Gnade wird - mythologisch - in 
ein undefinierbares Jenseits gerückt, das mit dem wirklichen Leben kaum 
etwas zu tun hat. Im einen wie im anderen Fall kommt dem Wort Gnade 
eher dekorative Bedeutung zu, es erweckt den Eindruck einer frommen 
Pflichtübung. Man mag diese Abwertung als substantiellen Verlust be- 
dauern oder auch als befreiend und friedensfördernd begrüßen. Unbe- 
streitbar ist jedenfalls, daß die Gnadenlehre selbst (-wenn schon nicht als 
einzelner •Gegenstand" neben anderen, so doch -) als Norm für die Dar- 
legung der Sache des Christentums eine wichtige Rolle spielt. Die traditio- 
nelle Lehre mit ihren vielen Aufzählungen und Unterscheidungen von 
einzelnen Gnaden war spirituell gewiß nicht besonders ergiebig. Das 
Nachdenken selbst über die Gnade ist hingegen für das Christentum un- 
entbehrlich - nur so lassen sich Irrtümer und Mißverständnisse in christ- 
lichen Wesensaussagen vermeiden. 

Wie ist es dazu gekommen, daß man in der Verkündigungssprache der 
Gegenwart mit dem Wort Gnade nicht mehr viel anzufangen weiß? Ein 
Hauptgrund dürfte in der überaus formalistischen Terminologie der tradi- 
tionellen Gnadenlehre liegen. Was haben diese Formeln und Begriffe 
(helfende Gnade, zuvorkommende Gnade, wirksame Gnade usw.) mit dem 
konkreten Leben zu tun? Man vermißt ihren Bezug zur Praxis und sieht 
keine Möglichkeit, sie in lebendige Erfahrung zu übersetzen. Praxis und 
Erfahrung sind aber in letzter Zeit immer mehr zu Grundbegriffen der 
Theologie   und   zu   vorrangigen   Kriterien   für    die    Sachgemäßheit 



Gnade und Erfahrung 267 

von theologischen Aussagen geworden. Glaubensaussagen werden 
vielfach - zu Recht oder Unrecht - nicht mehr auf ihre Offenbarungsge- 
mäßheit hin befragt, sondern auf die ihnen zugrundeliegenden Glaubens- 
erfahrungen hin. Die alten Gottesbeweise sind durch Erörterungen über 
die Möglichkeit einer Gotteserfahrung beinahe vollständig verdrängt. 
Vielfältige Weisen der Geisterfahrung verleihen der Lehre vom Heiligen 
Geist eine unerwartete Aktualität. 

Daß auch und gerade Gnade im engeren theologischen Sinn etwas mit 
Erfahrung zu tun hat, ist bis jetzt kaum ins allgemeine Bewußtsein gedrun- 
gen. Es gilt immer noch weithin die stillschweigend (oder auch ausdrücklich1) 
gemachte Voraussetzung, daß Gnade nichts mit Erfahrung und Erfahrung 
nichts mit Gnade zu tun haben. Diese Auffassung war in den älteren Lehr- 
büchern der Theologie und in den lehramtlichen Aussagen der Kirche vor- 
herrschend. Seit einiger Zeit gibt es aber auch beachtliche Versuche von 
aufgeschlossenen Theologen, diese Situation zu überwinden. Es geht ihnen 
um eine Gnadenlehre, in der die Erfahrung vom äußersten Rand in das 
Zentrum der Erörterung rückt. 

Bevor wir uns zwei solchen Versuchen zuwenden, ist es sinnvoll und 
nützlich, einen kurzen Blick auf die Geschichte der Gnadenlehre zu wer- 
fen. Sie kann uns zeigen, wie es zu der scharfen Trennung von Gnade und 
Erfahrung gekommen ist, und mit welchen Schwierigkeiten die Behaup- 
tung zu kämpfen hat, daß Gnade erfahrbar ist. 

Ursachen für die Trennung von Gnade und Erfahrung 

Die katholische Gnadenlehre bedenkt von ihren Anfängen bei Augustinus2 

bis heute die Heilsnotwendigkeit der Gnade auf der einen, ihre Ungeschul- 
detheit3 und Unverdienbarkeit, ihren reinen Geschenkcharakter auf der 

1 Der Naturwissenschaftler H. Schäfer spricht geradezu selbstverständlich von der Offen- 
barung als •Anti-Erfahrung" bzw. als •klarem Gegenteil der Erfahrung". Vgl. H. Schä- 
fer, Über Analogien in der Situation der Theologie und der Naturwissenschaft, in: Gott 
in Welt II. Freiburg 1964, 809-815; 814. 
2 Augustinus führte einen erbitterten Kampf gegen die Irrlehre des Pelagius, der die 
Gnade auf eine äußere Hilfe zum sittlich guten Handeln des Menschen reduzierte. Zur 
neutestamentlichen Gnadentheologie und den ihr zugrundeliegenden Erfahrungen vgl. 
das eindrucksvolle Werk von E. Schiliebeecks, Christus und die Christen. Freiburg i. Br. 
1977. Zum Erfahrungsbegriff in der christlichen.Theologie von den Anfängen bis zur Ge- 
genwart vgl. H. U. von Balthasar, Herrlichkeit Bd. I. Einsiedeln 1961, 247-290. 
3 Die Ungeschuldetheit der Gnade besagt, daß die unmittelbare und heilshafte Zuwen- 
dung Gottes zum Menschen (dessen Berufung zur Lebensgemeinschaft mit Gott; die Ver- 
gebung seiner Sünden; die Selbstmitteilung Gottes an jeden Menschen zumindest als An- 
gebot) nicht schon mit der Erschaffung des Menschen durch Gott notwendig verbunden 
ist, und daß der Mensch durch eigene Anstrengung und sittliche Leistungen keinen An- 
spruch auf die Gnade erwerben kann. 



Erich Schrofner 268 

anderen Seite. Die Theologie des frühen Mittelalters erarbeitete zur Ab- 
wehr des immer wieder auflebenden Pelagianismus (s. Anm. 2) den Begriff 
des •Übernatürlichen". Ursprünglich war er ganz und gar auf das perso- 
nale Verhältnis zwischen Mensch und Gott ausgerichtet, hatte nichts mit 
subtilen Spekulationen über zwei Ordnungen, eine natürliche und eine 
übernatürliche, zu tun. Der das frühe Mittelalter beherrschende Name des 
Augustinus bürgt dafür, daß Gnade, gerade als übernatürliche, durchaus 
etwas mit Erfahrung zu tun hat, Erfahrung im Sinne von Bekehrung, Reue, 
neuem Leben usw. 

Diese Situation änderte sich im Spätmittelalter und vor allem im Zuge 
der innerkatholischen Auseinandersetzungen um die Gnadenlehre nach 
dem Konzil von Trient. Ein übersteigerter Augustinismus erklärte die 
Gnade (Übernatur) zum eigentlichen Wesen des Menschen und identi- 
fizierte das bloß Menschliche (Natur) schlechthin mit der Sünde. Damit 
wurde der Geschenkcharakter der Gnade preisgegeben: Der Mensch habe 
zur Wahrung des Menschseins Anspruch auf Gnade. Sie galt nicht mehr als 
freie Gabe Gottes, sondern als etwas, das Gott seinem Geschöpf schulde. 

Um die ganze Botschaft Christi zu bewahren, wurde es im Gegenzug not- 
wendig, den positiven Wert der Schöpfung herauszustellen und zu zeigen, 
daß ein sittlich gutes Handeln auch ohne •übernatürliche" Gnade4 denkbar 
sei. Dies führte nun dazu, daß man die natürliche und die übernatürliche 
Ordnung als zwei getrennte, weitgehend autonome Bereiche auffaßte. Die 
Folge davon war, daß man sich das Übernatürliche zunehmend als ein ding- 
haftes Etwas vorstellte, das der sogenannten natura pura, der reinen Natur, 
wie einem anderen in sich abgeschlossenen Ding gegenüberstehe5. Damit 
war zwar die Unterscheidung von Schöpfungsordnung und Gnadenord- 
nung sowie der übernatürliche Charakter der Gnade gerettet. Die Hin- 
ordnung der Gnade auf den Menschen und die existentielle Angewiesen- 
heit des Menschen auf die Gnade wurden vergessen. Die scharfe Trennung 
von Natur und Gnade brachte es auch mit sich, daß im Zusammenhang der 
Gnadenlehre nicht mehr von Erfahrung die Rede war. Da sich Erfahrung 
gewöhnlich, d. h. von besonderen mystischen Erfahrungen abgesehen, im 
Alltagsleben des Menschen ereignet, wurde sie vorschnell der Natur, und 
zwar ausschließlich ihr, zugeordnet. Erfahrung habe nichts mit Gnade und 

4 Von übernatürlichen Akten spricht man, wenn menschliches Handeln nicht nur der 
Schöpfungsordnung entspricht, d. h. sittlich gut ist, sondern in das unmittelbare, durch 
die Selbstmitteilung Gottes eröffnete Verhältnis zwischen Mensch und Gott einbezogen ist. 
5 Die Sprechweise, in welcher die Gnade gleichsam als zweites Stockwerk ohne innere Ver- 
bindung der Natur übergestülpt erscheint, bezeichnet man als Gnadenextrinsezismus, um 
damit zugleich seine Ablehnung gegenüber dieser Position zum Ausdruck zu bringen. Das 
Verhältnis zwischen Natur und Übernatur wird im Gnadenextrinsezismus als bloße Nicht- 
Widersprüchlichkeit gedacht. 



Gnade und Erfahrung 269 

Gnade nichts mit Erfahrung zu tun. Von Gnade wisse man nur durch Of- 
fenbarung, Offenbarung als worthafte Mitteilung statt existentielle Begeg- 
nung verstanden. 

Unter den verschiedenen Versuchen der letzten Jahrzehnte6, die Erstar- 
rung der traditionellen Gnadentheologie neuscholastischer Prägung auf- 
zubrechen, stammt der kühnste von einer Gruppe französischer7 Theologen, 
als deren Wortführer Henri de Lubac gilt. Diese Theologen der drei- 
ßiger und vierziger Jahre, für die sich bei Freund und Feind sehr rasch die 
Sammelbezeichnung •Nouvelle Theologie" einbürgerte, vertraten ein •na- 
türliches Verlangen des Menschen nach der beseligenden Gottesschau", 
also eine innere Hinordnung der •Natur" auf die •Übernatur"; sie bestrit- 
ten die Möglichkeit einer reinen Natur und einer rein natürlichen Glück- 
seligkeit. Damit war die traditionelle Trennung von Natur und Gnade 
in ihrer Wurzel getroffen. Die immer aktiver werdenden Gegner befürch- 
teten das Fallenlassen der Gnade als Geschenk. Die deutliche Absage durch 
die Enzyklika Humani generis von Pius XII. im Jahre 1950 sowie diszi- 
plinäre Maßnahmen gegen die Hauptvertreter der Nouvelle Theologie 
schienen zunächst alle weiteren Bemühungen in dieser Richtung zu unter- 
binden. Aber die Diskussion ging weiter und förderte neue Argumente 
und überraschende Gesichtspunkte zutage. 

Im folgenden sollen zwei Entwürfe einer erneuerten Gnadentheologie 
vorgestellt werden, die auf der Grundlage der neu gewonnenen Erkennt- 
nisse der Erfahrung eine zentrale Rolle zuweisen. 

Karl Rahner: Gnade und transzendentale Erfahrung 

Das Verhältnis von Natur und Gnade bildet seit dem Konzil von Trient 
das Zentrum der katholischen Gnadentheologie. Es ist der Maßstab, an 
dem sich jeder neue Entwurf einer Gnadenlehre messen lassen muß. Daher 

6 Ihre Vorläufer reichen bis ins 19. Jahrhundert zurück. Neben der katholischen Tübinger 
Schule wäre vor allem der französische Religionsphilosoph Maurice Blondel zu nennen, 
welcher in seinem Hauptwerk •L'Action" das Verhältnis von Transzendenz und Imma- 
nenz auf der Grundlage des menschlichen Handelns neu bestimmt. Zu den Vorläufern 
zählt auch der gescheiterte und von Pius X. verurteilte Versuch der sogenannten Moder- 
nisten um die Jahrhundertwende (A. Loisy in Frankreich, G. Tyrrell in England u. a.), das 
katholische Christentum aus seiner selbstgewählten Isolation herauszuführen und mit den 
•modernen" Entwicklungen in Wissenschaft und Gesellschaft zu versöhnen. 
7 Als bekannter Vertreter der deutschsprachigen Theologie wird auch H. U. von Balthasar 
zu ihnen gerechnet. K. Rahner setzte sich in einem Aufsatz kritisch mit dieser •Neuen" 
Theologie auseinander und meinte, man müsse am Naturbegriff der scholastischen Tra- 
dition festhalten, um den Geschenkcharakter der Gnade zu wahren. 
8 Der allgemeine Heilswille Gottes bedeutet nach 1 Tim 2, 4, daß Gott das Heil aller 
Menschen will und nicht, wie der Calvinismus im Anschluß an Augustinus meint, bloß 
einige aus der Masse der Verlorenen rettet. 



Erich Sehrofrier 270 

steht am Anfang der Gnadentheologie Rahners eine neue Sicht des Ver- 
hältnisses von Natur und Gnade. Weil Gott will, daß jeder Mensch geret- 
tet werde8 und weil die Erlösung durch Christus allen Menschen gilt9, ist 
kein Mensch in seinem konkreten Dasein, folglich auch in seiner Erfah- 
rung, reine Natur im Sinne der traditionellen Gnadenlehre. Er ist in sei- 
ner •Natur" vom Heilswillen Gottes umfaßt, durch die Erlösungstat Chri- 
sti aus der Knechtschaft der Sünde und des Todes befreit und auf die selige 
Gemeinschaft mit Gott in Gnade und Glorie ausgerichtet. Der geschicht- 
lich existierende Mensch ist immer schon von der Gnade berührt. Er ist 
immer schon in die Heilsordnung erhoben, das meint auch - zumindest ob- 
jektiv, d. h. ohne daß er es wissen muß - begnadet. Die sogenannte •reine 
Natur" ist nach Rahner ein bloßer, wenn auch unverzichtbarer •Restbe- 
griff" für das, was übrigbleibt, wenn man sich all das vom konkreten Men- 
schen wegdenkt, was mit seiner übernatürlichen Berufung zur unmittel- 
baren Gemeinschaft mit Gott zusammenhängt. Dieser ganz und gar ab- 
strakte Begriff dient nur dazu, die Ungeschuldetheit der Gnade zu benen- 
nen bzw. den Unterschied von Schöpfungsordnung und Heilsordnung fest- 
zuhalten. Mit ihm ist keineswegs behauptet, daß es eine Schöpfungsord- 
nung getrennt von der Heilsordnung gebe oder jemals gegeben habe, oder 
gar, daß der in der Geschichte existierende Mensch jemals außerhalb der 
Heilsordnung stehen könnte. 

Damit hat Rahner sich den Weg geebnet zur Erfahrung der Gnade. 
Gnade ist nicht mehr eine bewußtseinsjenseitige Zutat zur in sich abge- 
schlossenen Natur. Gnade ist vielmehr eine reale, wenn auch ungeschuldete 
Bestimmung des konkreten, geschichtlichen Menschen. 

Wo erfährt nun der Mensch diese Gnade? Rahner schränkt die Erfah- 
rung von Gnade nicht auf einzelne, von anderen Erfahrungen eindeutig 
unterscheidbare Erfahrungen ein, etwa im Sinne eines •mystischen" Erleb- 
nisses. Erfahrung von Gnade ist für ihn etwas, das das Leben umfaßt, das 
grundsätzlich für jedermann zugänglich ist. Weil die Erfahrung der Gnade 
so allgemein und alltäglich ist, deshalb ist sie auch nicht eindeutig und mit 
letzter Sicherheit zu identifizieren. 

Nicht also besondere religiöse Akte oder Erlebnisse sind der normale 
Ort von Gnadenerfahrung, sondern das geistige Leben des Menschen im 
weiten Sinn. Nach Rahner faßt der Mensch im Erkennen und freien Wol- 
len nicht nur einen einzelnen begrenzten Gegenstand ins Auge, sondern 

9 Die Universalität der Erlösung besagt, daß Christus für alle Menschen gestorben ist und 
nicht nur für die Mitglieder der christlichen (oder gar katholischen) Kirche. Daher heißt 
auch die Gnade, die den Menschen vor Christus von Gott geschenkt wurde, Gnade Christi, 
d. h durch Christus verdiente und vermittelte Gnade. 



Gnade und Erfahrung 271 

übersteigt ihn zugleich in Richtung auf das Unbegrenzte und Unendliche10. 
In der einen, unteilbaren Erfahrung gibt es eine kategoriale Erfahrung, 
die sich einzelnen begrenzten Gegenständen zuwendet, und eine transzen- 
dentale Erfahrung. Letztere richtet sich nicht auf Einzelnes, sondern läßt 
den unendlichen Horizont gewahr werden, innerhalb dessen erst die Er- 
fahrung des einzelnen möglich ist. Rahner vergleicht sie mit dem •allge- 
meinen und diffus ausgebreiteten Licht einer Sonne, die wir nicht selber 
erblicken, indem wir uns allein den in diesem Licht sichtbaren Einzelge- 
genständen in unserer sinnlichen Erfahrung zuwenden"11. Wie das Licht 
nicht eigentlicher Gegenstand einer gesonderten Erfahrung ist, sondern 
das Sehen von einzelnen Gegenständen möglich macht, so erkennt der 
Mensch auch in der transzendentalen Erfahrung nicht einzelne Gegen- 
stände neben anderen. Man kann das, dem der Mensch so begegnet, gerade 
nicht mehr durch einen handlichen (gegenständlichen) Begriff ausdrücken: 
das Geheimnis der Wirklichkeit im ganzen, das Unendliche und Ungreif- 
bare, das absolute Leere und unendliche Fülle in einem ist. Wenn der Mensch 
sich der Dynamik und Radikalität dieser Transzendenzerfahrung öffnet, 
erfährt er Gott als heiliges Geheimnis. In dieser Erfahrung teilt Gott sich 
selbst dem Menschen frei (ungeschuldet) mit und erschließt die Ausrich- 
tung des ganzen Menschen auf sein Geheimnis hin. Die Transzendenz- 
erfahrung eines jeden Menschen ist also zugleich Erfahrung der Gnade, 
gleichgültig, ob dieser sich dessen bewußt ist oder nicht. 

Rahner schreibt diese transzendentale Gotteserfahrung jedem Akt der 
Erkenntnis und Freiheit im Alltag des Menschen zu. Aber er rechnet auch 
mit besonderen Erfahrungen, in denen sie deutlicher und eindringlicher zu 
Bewußtsein kommt als im gewöhnlichen Alltagsbetrieb. Es sind die soge- 
nannten Grenzerlebnisse im positiven und im negativen Sinn, Erlebnisse 
im Zusammenhang mit Geburt und Tod, mit Schuld und Vergebung, mit 
höchstem Glück und tiefstem Leid, mit Treue und Untreue. Beides wiegt 
bei Rahner schwer: das Wissen, daß solche Erfahrungen niemals objektiv 
und neutral beschrieben werden können; und der Drang, in immer neuen 
Anläufen hinzuweisen auf das Gemeinte, das nur in der eigenen Lebens- 
praxis verstehbar ist, der Drang,  durch mehr andeutende als beweisende, 

10 Zur Erläuterung dieses Gedankens könnte man folgende Überlegung anstellen: Wenn 
ich eine Grenze als Grenze wahrnehme, übersteige ich sie zugleich auch schon in Richtung 
auf das, was jenseits der Grenze liegt. Wenn ich einen einzelnen begrenzten Gegenstand 
als begrenzten erkenne, übersteige ich ihn zugleich in Richtung auf das, was von mir über- 
haupt erkannt werden kann. 
11 K. Rahner, Schriften zur Theologie XIII, 237. Entscheidend ist für Rahner, daß die 
transzendentale Erfahrung nicht eine besondere neben anderen kategorialen Erfahrungen 
ist, sondern die Tiefendimension oder das Uneinholbare jeder echten menschlichen Erfah- 
rung. 



Erich Schrofner 272 

durch mehr aufzeigende als schildernde Worte zur Erfahrung einzuladen: 
•Haben wir nicht schon einmal geschwiegen, obwohl wir uns verteidigen 
wollten, obwohl wir ungerecht behandelt wurden? Haben wir schon ein- 
mal verziehen, obwohl wir keinen Lohn dafür erhielten und man das 
schweigende Verzeihen als selbstverständlich annahm? Haben wir schon 
einmal gehorcht, nicht weil wir mußten und sonst Unannehmlichkeiten ge- 
habt hätten, sondern bloß wegen jenes Geheimnisvollen, Schweigenden, 
Unfaßbaren, das wir Gott und seinen Willen nennen? Haben wir schon 
einmal geopfert, ohne Dank, Anerkennung, selbst ohne das Gefühl einer 
inneren Befriedigung? Waren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir 
uns schon einmal zu etwas entschieden, rein aus dem innersten Spruch un- 
seres Gewissens heraus, dort, wo man es niemand mehr sagen, niemand 
mehr klarmachen kann, wo man ganz einsam ist und weiß, daß man eine 
Entscheidung fällt, die niemand einem abnimmt, die man für immer und 
ewig zu verantworten hat? Haben wir schon einmal versucht, Gott zu lie- 
ben, dort, wo keine Welle einer gefühlvollen Begeisterung einen mehr 
trägt, wo man sich und seinen Lebensdrang nicht mehr mit Gott verwech- 
seln kann, dort, wo man meint zu sterben an solcher Liebe, wo sie er- 
scheint wie der Tod und die absolute Verneinung, dort, wo man scheinbar 
ins Leere und gänzlich Ungehörte zu rufen scheint, dort, wo es wie ein ent- 
setzlicher Sprung ins Bodenlose aussieht, dort, wo alles ungreifbar und 
scheinbar sinnlos zu werden scheint? Haben wir einmal eine Pflicht getan, 
wo man sie scheinbar nur tun kann mit dem verbrennenden Gefühl, sich 
wirklich selbst zu verleugnen und auszustreichen, wo man sie scheinbar nur 
tun kann, indem man eine entsetzliche Dummheit tut, die einem niemand 
dankt? Waren wir einmal gut zu einem Menschen, von dem kein Echo der 
Dankbarkeit und des Verständnisses zurückkommt, und wir auch nicht 
durch das Gefühl belohnt werden, ,selbstlos', anständig usw. gewesen zu 
sein?"12 Die wichtigste Form kategorialer Vermittlung der transzenden- 
talen Gotteserfahrung ist für Rahner die am wenigsten spektakuläre: die 
selbstlose Liebe des Nächsten13. 

Leonardo Boff: Gnade und gesellschaftliche Erfahrung* 

Der südamerikanische Theologe L. Boff hat als Motto über sein Buch14 den 
Ausspruch eines mittelalterlichen Theologen gesetzt, wonach jene, die vor 
uns geschrieben haben, nicht unsere Beherrscher, sondern unsere Führer 
sind. Das gilt auch und gerade für seine Beziehung zur europäischen Theo- 
logie. Boff knüpft an die europäische Diskussion an, um von ihr aus einen 
Schritt in Richtung Lateinamerika zu machen. Im Anschluß an Rahner und 
die Nouvelle Theologie zeigt er, daß das Übernatürliche nicht eine beson- 



Gnade und Erfahrung 273 

dere Wirklichkeit neben oder über dem natürlichen Seienden, daß Trans- 
zendenz, Jenseitigkeit, nicht eine zweite Welt neben oder über der Imma- 
nenz, der Diesseitigkeit, bedeutet. Natur und Gnade, Transzendenz und 
Immanenz sind für ihn Bestimmungen einer einzigen Wirklichkeit und 
als solche von jedermann zu erfahren. 

Worin geht Boff über Rahner wie über die Nouvelle Theologie hinaus? 
Das Spezifische in der Gnadenlehre Boffs ist das Thema Geschichte und 
Gesellschaft, das in einer bisher nicht gekannten Weise seine Gnadenlehre 
bestimmt. Selbstverständlich hat jede Theologie15, ob sie es begrifflich re- 
flektiert oder nicht, mit Geschichte und Gesellschaft zu tun - wenn sie sich 
nicht in leere Abstraktion verliert. In der traditionellen wie auch noch in 
der gegenwärtigen Theologie, selbst bei Karl Rahner (zum Leidwesen sei- 
nes prominenten Schülers J. B. Metz), steht das einzelne Individuum im 
Mittelpunkt des Interesses; seine geschichtlichen und vor allem gesell- 
schaftlichen Bezüge finden kaum oder höchstens am Rande Berücksichti- 
gung. Dies nun versucht die lateinamerikanische Theologie der Befreiung 
mit unbestreitbarem Erfolg16 zu ändern. Einer deren Hauptvertreter ist 

* Nach seiner Dissertation bei Professor Leo Scheffczyk, München (Die Kirche als Sakra- 
ment im Horizont der Welterfahrung, Paderborn, Bonfacius-Verlag, 552 S., DM 45,-) ist 
als reifstes und geschlossenstes Werk hervorzuheben: Kleine Sakramentenlehre, Düssel- 
dorf, Patmos-Verlag, 1979s, 120 S., DM 8,80. Hier gelingt dem Autor eine echte •narra- 
tive", erzählende Theologie. Das Buch über die Gnade, Erfahrung von Gnade, Entwurf 
einer Gnadenlehre, Düsseldorf, Patmos-Verlag, 323 S., DM 34-, ist in der Analyse stärker 
als in der Synthese; der Neuentwurf einer christlichen Anthropologie antwortet nicht 
völlig auf die Fragen, die Leonardo Boff an die klassische Gnadentheologie stellt. Das Buch 
über die Basisgemeinden in Lateinamerika, Die Neuentdeckung der Kirche, Mainz, 
Matthias-Grünewald-Verlag, 1980, 140 S., DM 19,80, zeigt auf jeden Fall eine größere 
Reife und tiefere Theologie als das meiste, was man sonst über •Basis-Gemeinde" und 
ähnliche Themen zu lesen bekommt. Ein neues Marienbuch (nicht übersetzt) läßt ahnen, 
aus welcher kraftvollen Volksfrömmigkeit Boff seine Anregungen nimmt. Das Kreuzweg- 
buch (Way of the Cross - Way of Justice, New York, Orbis Books, Maryknoll, 1980, 127 
S., $ 4,95, nach dem portugiesischen Original von 1978) zeigt ebenfalls, daß Boff - im 
Unterschied zu mancher politischen Theologie der ersten und zweiten Welt - ganz und 
gar aus einer gelebten Spiritualität kommt. (Schriftleitung) 
12 K. Rahner, Schriften zur Theologie 111, 106 f. Weitere Beispiele für Gnadenerfahrung 
finden sich an zahlreichen Stellen seines umfangreichen Werkes, vor allem in den Bänden 
IX, X, XII und XIII seiner Schriften zur Theologie. 
13 Vgl. den wichtigen Aufsatz im VI. Band seiner Schriften zur Theologie, 277-298: Über 
die Einheit von Nächsten- und Gottesliebe. 
14 L. Boff, Erfahrung von Gnade. Entwurf einer Gnadenlehre. Düsseldorf 1978. 
15 Dies gilt insbesondere für die Nouvelle Theologie, welche z. B. durch ihre zahlreichen 
Verbindungen zu den französischen Arbeiterpriestern einen unübersehbaren Bezug zur 
gesellschaftlichen Wirklichkeit aufweist. 
16 Neben der einschlägigen Fachliteratur, deren titelmäßiges Verzeichnis allein schon ganze 
Bücher füllt, vgl. vor allem die Dokumente der lateinamerikanischen Bischofsversamm- 
lung von Medellin (1968) und Puebla (1979). In diesen Zusammenhang gehört auch die 
sogenannte Politische Theologie, als deren Wortführer J. B. Metz gilt, sowie die Theo- 
logie der Revolution in Nordamerika. 



Erich Schrofner 274 

Leonardo Boff, und eines seiner wichtigsten Bücher ist jenes über die Gna- 
denlehre. 

Das Herzstück dieses Buches ist der zweite Teil, der auch dem ganzen 
Werk den Namen gegeben hat: Erfahrung von Gnade. Nachdem im ersten 
Teil die Ruinen des alten Gebäudes abgetragen und die Pläne und Ma- 
terialien für den Neubau vorbereitet worden sind17, wird hier aufgebaut 
und neu entworfen. Der Haupteinwand gegen die überlieferte Gnaden- 
lehre lautet, daß die konkreten Erfahrungen der Menschen, von welchen 
die Gnadentheologie einmal ausging, im Laufe der Zeit verschüttet und 
vergessen wurden; nur noch ein dürres Gerüst von abstrakten Begriffen sei 
übriggeblieben. Es gilt, die •Wurzeln in der Erfahrung von Gnade, so wie 
wir sie heute im Glauben machen, wiederzuentdecken. Theologen dürfen 
sich weder zu bloßen Verwaltern eines Lehrsystems aus der Vergangenheit 
noch... zu Wächtern einer systemimmanenten Orthodoxie erniedrigen 
lassen. Zweifellos ist es leichter, zu konservieren als zu produzieren. Eben- 
so wahr ist aber, daß Überlieferung nur bewahrt werden kann, wenn sie 
Neues produziert."18 

Erfahrung bedeutet nach Boff nicht in erster Linie innere Erlebnisse oder 
besondere psychische Vorgänge. Erfahrung ist etwas Allgemeineres und 
zugleich etwas Komplexeres als ein sogenanntes •mystisches" Erlebnis. Sie 
ist •die Weise, wie wir mit der Welt in Beziehung treten; oder die Weise, 
in der wir innerhalb eines kulturellen Kontextes die ganze uns begegnende 
Wirklichkeit (das Ich, den anderen, Gesellschaft, Natur, Gott, Vergangen- 
heit, Gegenwart, Zukunft usf.) deuten".'9 Ge-•fahr", also Risiko und Ent- 
täuschung, und Er-•fahrung", also gewonnene Sachkenntnis, gehen eine 

17 Im dritten Teil versucht Boff eine Neuinterpretation der klassischen Gnadenlehre mit 
den Schwerpunkten Allgemeiner Heilswille Gottes - Habituelle Gnade - Aktuelle Gnade. 
Im abschließenden vierten Teil stehen die ausgesprochen spirituellen Dimensionen der 
Gnade im Vordergrund: die göttlichen Tugenden und die Gaben des Hl. Geistes; die 
Teilhabe des Gerechtfertigten an der göttlichen Natur; seine Gotteskindschaft sowie die 
Einwohnung des Hl. Geistes und der Heiligsten Dreifaltigkeit im Leben des Gerechten. 
Schon aus dieser knappen Inhaltsangabe ist abzulesen, daß es Boff noch nicht gelungen 
ist, seinen interessanten und wichtigen Neuansatz im ganzen Gnadentraktat konsequent 
durchzuführen. Es ist nicht zu übersehen, daß Elemente der traditionellen und der neuen 
Gnadentheologie ziemlich unvermittelt nebeneinanderstehen. Dies geht auch daraus her- 
vor, daß es Boff für notwendig hält, im dritten Teil seines Buches ein eigenes Kapitel über 
die soziale Struktur von habitueller und aktueller Gnade einzufügen, um nicht die •ideali- 
stische Illusion" aufkommen zu lassen, •Gnade sei etwas, was allein im intimen Verhält- 
nis zwischen göttlichem Ich und menschlichem Du geschieht" (206). Von daher ist ver- 
ständlich, daß verschiedene, der traditionellen Theologie zuneigende Rezensenten das 
Buch zwar insgesamt loben, die Bezüge zur lateinamerikanischen Situation hingegen als 
zwar störendes, aber nicht ausschlaggebendes Element oder als bloßen Schönheitsfehler 
kritisieren oder gar aus der Erörterung ausklammern können. 
19 L. Boff, Erfahrung von Gnade, 38. 
19 Ebd. 59 f. 



Gnade und Erfahrung 275 

innere Verbindung ein. •Ein erfahrener Mensch ist jemand, der das Le- 
ben kennengelernt hat, aber nicht unter wolkenlosem Himmel, sondern 
gelitten, Schläge abbekommen, vielerlei Gefahren gemeistert und durch 
all das gelernt hat. Sein Wissen stammt nicht aus Büchern, sondern ist mit 
Schweiß und Blut erworben. Erfahrung ist also Wissen, das einen Ge- 
schmack hat." Erfahrung auf dem Gebiet des Glaubens besagt also •nicht 
nur, daß sich der Glaubende die Erfahrungen aneignet, die die Apostel in 
Berührung mit dem Wort des Lebens gemacht haben..., sondern auch, 
daß er seine eigenen Erfahrungen mit Gott und seiner Gnade macht und 
seine Wundertaten bezeugen kann"20. Hier stand ursprünglich das Wort 
Gnade, wie Boff aus Bedeutung und Gebrauch dieses Wortes in Bibel und 
kirchlich-theologischer Tradition überzeugend nachweist. Deshalb kann er 
auch Situationen und Erfahrungen des täglichen Lebens von heute be- 
schreiben, in denen der Mensch, mag er sich dessen bewußt sein oder nicht, 
Gnade und Ungnade erfährt. Es sind Erfahrungen mit Wissenschaft und 
Technik, die auf das Leben eines jeden Menschen einen segensreichen oder 
einen unheilvollen Einfluß ausüben können. Es sind auch alltägliche Erfah- 
rungen wie Erfolg und Mißerfolg, Freude und Schmerz, Glück und Zufall, 
Begegnung und Liebe. Auch religiös oder moralisch fragwürdige Um- 
stände können Gnade wie Ungnade erfahrbar machen. Ein besonderes Ge- 
wicht legt Boff jedoch auf die Erfahrungen von Unfreiheit und vielfälti- 
ger Abhängigkeit, wie sie vor allem für die Situation in Lateinamerika 
charakteristisch sind. 

Wie aber kann die schwierige Situation Lateinamerikas auf wirtschaft- 
lichem, sozialem, kulturellem und politischem Gebiet zu einem hervorge- 
hobenen Ort der Gnadenerfahrung werden? Die Voraussetzung dafür ist 
ein verändertes Bewußtsein, das die bedrückenden Verhältnisse nicht ein- 
fach als Tatsachen hinnimmt oder gar als göttliche Fügung deutet, sondern 
als einen Zustand, der verändert werden muß und deshalb alle geistigen 
und materiellen Kräfte der Menschen herausfordert. Dieser im Herzen des 
Menschen wurzelnde Drang zum Besseren ist der Sitz dessen, was Karl 
Rahners Transzendenzerfahrung entspricht. 

Vor jeder weiteren Reflexion muß deshalb eine gründliche Analyse der 
Situation stehen. Boff kommt dabei zu folgendem Ergebnis: Die Situation 
der Unfreiheit und Abhängigkeit ist weder mit dem wissenschaftlichen 
und technischen Rückstand der lateinamerikanischen Völker zu erklären 
noch als bloß vorübergehendes Entwicklungsstadium zu interpretieren. Sie 

20 Ebd. 62 f. 



Erich Schrofner 276 

stammt vielmehr (wenn auch nicht ausschließlich21) aus dem Bestreben der 
sogenannten Metropolen, der Machtzentren der hochentwickelten Länder, 
den eigenen Wohlstand zu verteidigen und zu vermehren. Boff stützt sich 
dabei nicht auf eine bestimmte ökonomische oder soziale Theorie, auch 
nicht auf eine Art von Marxismus. Für ihn ist entscheidend, daß wirtschaft- 
liche, soziale, kulturelle und politische Probleme nicht als rein technische 
Probleme angesehen und mit bloß technischen Mitteln bekämpft werden 
dürfen; sie beruhen auch auf Einstellung und Verhaltensweise; sie müssen 
auf ihre geistigen und sittlichen Wurzeln zurückgeführt werden. Es sind 
Fragen der Moral und nicht der sozialen und ökonomischen Technik. 

Auf die Analyse der Situation folgt ihre Interpretation im Lichte des 
christlichen Glaubens. Die Situation von Unfreiheit und Abhängigkeit wird 
als eine Verkörperung von Sünde und Ungerechtigkeit verstanden, die dem 
Plan Gottes und der Würde des Menschen widerspricht. Die Theologie be- 
kommt nun eine zweifache Aufgabe. Sie muß sich erstens von ihrer einge- 
wurzelten Beschäftigung mit Orthodoxie und korrekten Formeln lösen und 
die befreienden Dimensionen aufdecken, die im christlichen Glauben und 
in den großen Themen der Theologie enthalten sind, aber vom traditio- 
nellen Glaubensverständnis eher verdeckt wurden. Sodann muß sie die 
theologischen Perspektiven ausdrücklich machen, die jeder echte Befrei- 
ungsprozeß, wenn auch oft hinter einer revolutionären Maske verborgen, 
enthält. 

Schließlich soll sich die Theologie nicht auf bloße Deutungen beschrän- 
ken. Sie muß vielmehr dazu beitragen, daß die Veränderung der •gnaden- 
losen" Situation von Unfreiheit als Pflicht der Kirche erfaßt wird. Daher 
sind die Begriffe Freiheit und Befreiung die zentralen Begriffe dieser 
Theologie, der •Theologie der Befreiung". Kirche und Theologie können 
selbstverständlich kein fertiges Programm zur Umgestaltung der gesam- 
ten Wirklichkeit liefern oder gar in gewaltsamen Aktionen in die Tat um- 
setzen. Die •Befreiungstheologen" verlangen aber mit Nachdruck, daß sich 
die Kirche die grundlegende Entscheidung für die Befreiung zu eigen 
macht; nach ihr haben verantwortungsbewußte Christen und Nichtchristen 
ihr Leben auszurichten. 

Aber wieso erfahren die Menschen von Lateinamerika in ihrer Unfrei- 
heit auch Gnade und nicht nur Ungnade? Der erste Grund ist die unauf- 
gebbare Glaubensüberzeugung, daß die Sünde keine unbeschränkte Ge- 
walt über den Menschen besitzt, daß die Gnade den Sieg über die Sünde 
schon errungen hat, und daß, wie Paulus schreibt, mit dem Anwachsen der 

21 Die sogenannte Dependenztheorie deckt nicht nur eine vielfältige Abhängigkeit der 
unterentwickelten von den hochentwickelten Ländern auf, sondern auch innerhalb der 
Entwicklungsländer zwischen Peripherie und Zentrum. 



Gnade und Erfahrung 277 

Sünde die Gnade um so stärker geworden ist. •So viel Unterdrückung La- 
teinamerika in seiner Geschichte auch erfahren haben mag und wohl noch 
weiterhin erfahren wird, Freiheit und Befreiung sind mitten in ihm wirk- 
sam. Vielleicht begegnet man ihnen nicht auf der Ebene von Politik und 
Wirtschaft. Doch sie sind in anderen Artikulationen menschlichen Lebens 
zu finden, in denen das Volk wirklich es selbst sein und die Freiheit le- 
ben kann, die ihm von den Mächtigen zwar versagt wurde, die es aber 
dort kosten konnte, wohin die Kontrolle des Imperiums nicht zu gelan- 
gen vermochte, wie etwa in Volksreligiosität, Musik, Sitten und Bräu- 
chen, in der warmen menschlichen Beziehung, die alle lateinamerikani- 
schen Völker auszeichnet, in der Dichte der Großzügigkeit, in der Fähig- 
keit, zu dulden und dennoch sich zu freuen, auf Festen zu tanzen und seinen 
Karneval zu feiern."22 

Der zweite Grund, der entgegen dem Anschein einer ungebrochenen 
Herrschaft der Ungnade von Gnadenerfahrung zu sprechen erlaubt, sind 
die konkreten und unübersehbaren Zeichen eines Umschwungs, eines be- 
ginnenden Wandels zum Besseren, eines neuen kritischen und handlungs- 
bereiten Bewußtseins. •Gnade Gottes ist, daß in der Jugend und bei den- 
kenden Menschen insgesamt ein Empfinden für soziale Ungerechtigkeit 
und ein Sinn für die dringende Notwendigkeit befreiender Veränderung 
wachgeworden sind. Gnade Gottes ist, daß eine soziologische Reflexion 
entstand ... Gnade Gottes ist, daß eine Pädagogik der Unterdrückten ent- 
worfen wurde ... Gnade Gottes ist das Empfinden für Solidarität mit den 
Ärmsten der Erde ... Gnade Gottes ist die Entdeckung der Werte des Vol- 
kes, der Volkskultur, des Kerns seines Ethos ... Gnade Gottes ist, daß so 
viele Propheten auftreten, die - in ihrer Leidenschaft für Gerechtigkeit - 
zu Märtyrern werden, indem man sie totschweigt, verfolgt, foltert und so- 
gar ermordet.. ."23 

Nicht zuletzt kann der Wandel innerhalb von Kirche und Theologie 
selbst als Gnade erfahren werden. Obwohl die Kirche, vor allem durch 
den niederen Klerus, zu allen Zeiten dem Leiden des Volkes verbunden 
war und immer auch den Keim der Befreiung in sich trug, stand sie früher 
in ihren offiziellen Repräsentanten mehr an der Seite der Herrschenden, 
der Unterdrücker und Ausbeuter als an der Seite der Schwachen, der Ar- 
men und Unterdrückten. Der überraschende und konsequente Frontwech- 

22 L. Boff, Erfahrung von Gnade, 128. 
23 Ebd. 131. Wenn man mit der Tradition unter Gnade eine Erleuchtung des Verstandes, 
eine Bewegung des Willens und eine Ermächtigung zum Handeln versteht, dann muß die 
kontinentale Bewußtwerdung über die eigene Situation der Abhängigkeit, das Verlangen 
nach Freiheit und Gerechtigkeit und vor allem jeder Akt der Solidarität, jeder Erweis von 
Nächstenliebe und jede Durchbrechung des allgemeinen Unheilszusammenhangs trotz und 
in der fortbestehenden Situation von Unfreiheit als Erweis von Gnade angesehen werden. 



Erich Schrofner 278 

sei auf der Bischofsversammlung zu Medellin im Jahre 1968 und seine Be- 
stätigung zu Puebla, 1979, muß neben vielem anderen als Gnade erfahren 
und interpretiert werden. 

Die mit solcher Erfahrung von Gnade untrennbar verbundene Erfah- 
rung von Ungnade ist ein Hinweis, daß Gnade und Befreiung als ge- 
schichtlicher Prozeß und nicht als definitiver Zustand aufzufassen sind, 
daß der Befreiungsprozeß wie jeder geschichtliche Prozeß Fortschritte, aber 
auch Rückschritte aufweist, und daß er in der Geschichte immer bedroht 
ist und auf Hoffnung hin lebt. 

Konsequenzen 

Anstelle einer kritischen Auseinandersetzung mit den Konzeptionen einer 
erneuerten Gnadentheologie bei Rahner24 und Boff25 soll zum Schluß der 
religiöse und theologische Ertrag dieser Überlegungen zusammengefaßt 
werden. 

a) Religiöse (existentielle) Konsequenzen: Wenn Gnade nicht schlechthin 
jenseits vom Bewußtsein liegt, wenn man von ihr nicht nur durch worthafte 
Mitteilung wissen kann, wenn Gnade etwas ist, das grundsätzlich der Er- 
fahrung zugänglich ist, das zum menschlichen Dasein selbst gehört, dann 
ist Gnade auf eine viel unmittelbarere und direktere Weise mit den ver- 
schiedenen Bereichen des menschlichen Lebens verbunden, als es das tradi- 
tionelle Verständnis ahnte. Gnade wird aus der Isolierung in einen reli- 
giösen Sonderbereich befreit und als eine Wirklichkeit des Lebens selbst - 
auch in der prosaischen Form des Alltags - erfahren. Das gilt für den zwi- 
schenmenschlichen Bereich, wenn sich jemand den Ruf zur Nächstenliebe zu 
eigen macht ohne Rücksicht auf seinen eigenen Vor- oder Nachteil. Das gilt 
für den gesellschaftlichen Bereich, wenn jemand die Freiheit der Kinder 
Gottes darin erfährt, daß er sein eigenes Leben nicht von den vorgegebe- 
nen Rollen, Zwängen und Schemata (Leistung, Größe, Schönheit, Erfolg) 
her versteht; wenn er andere Menschen nicht nach ihrer gesellschaftlichen 
Position, ihrer wirtschaftlichen oder schulischen Leistungsfähigkeit, ihrer 
kirchlichen oder politischen Rechtgläubigkeit beurteilt; wenn er sich für 
den Wert und die Würde des menschlichen Lebens einsetzt; wenn er bereit 

24 Dabei dürfte man allerdings nicht in einen starren Philosophie-Theologie-Dualismus 
zurückfallen, sondern müßte Rahners Neubestimmung des Verhältnisses von Natur und 
Gnade auch auf erkenntnistheoretische Fragen der Theologie anwenden. 
25 Hier wiederholt sich das Natur-Gnade-Problem in der Zuordnung von religiöser und 
gesellschaftlicher Wirklichkeit. Eine Lösung kann allerdings audi nicht in der bloßen Er- 
setzung traditioneller Begriffe durch zeitgemäßere bestehen. 



Gnade und Erfahrung 279 

ist, heimliche oder offene Unmenschlichkeiten innerhalb der bestehenden 
humanen Ordnung aufzudecken und zu bekämpfen. Die enge Verbindung 
von Gnade und Leben gilt schließlich für den individuellen Bereich, wenn 
jemand seinen Glauben trotz aller bleibenden Dunkelheit und Angefoch- 
tenheit als eine tragfähige Basis für sein ganzes Leben erfährt und die Au- 
gen vor dem Tod nicht verschließt, weil er im Tod Christi die Überwin- 
dung der lebensfeindlichen Macht des Todes glaubt und, als ein seinem 
eigenen Tod unausweichlich Entgegensterbender, auch schon erfährt. 

b) Fachtheologische Konsequenzen: Die von verschiedenen Seiten her un- 
ternommenen Versuche, den Erfahrungsbegriff in die Gnadentheologie 
einzuführen und für sie fruchtbar zu machen, sind nicht nur eine Wende 
in der Gnadenlehre selbst, sondern auch eine Herausforderung der Theo- 
logie als ganzer. Man kann nicht die Gnadentheologie auf ihre Erfah- 
rungsdimension hin reformieren, den allgemeinen theologischen Rahmen 
hingegen unverändert belassen. Soll die Gnadentheologie mit der Erfah- 
rung ernstmachen, so muß die Theologie insgesamt und von ihrem Grund- 
ansatz her mit der Erfahrung ernstmachen. Man darf sich nicht auf eine 
kosmetische Operation oder auf eine oberflächliche Aktualisierung be- 
schränken. Es geht um ein Grundproblem der Theologie, um ihren Wirk- 
lichkeitscharakter und ihren Realitätsbezug. Meinen die theologischen 
Aussagen eine Wirklichkeit, die auch außerhalb der Theologie zur Kennt- 
nis genommen werden muß, oder baut sich die Theologie eine Sonderwirk- 
lichkeit auf, die außerhalb ihrer nur als irreal oder als Schein angesehen 
werden kann? Karl Rahner sieht bei einer rein bewußtseinsjenseitigen 
Auffassung der Gnade die Gefahr, •daß wir alles, was die Schrift uns von 
diesem Geist in uns sagt, skeptisch als Ideologie oder Mythologie empfän- 
den und uns fast verärgert fragten, ob und wo denn all das in uns gegeben 
sei, was uns an Herrlichkeit des Geistbesitzes von der Schrift berichtet 
wird"26. Die Rückbesinnung auf die Erfahrbarkeit der Gnade gibt der 
Theologie ihren Ort in der Welt des Menschen. 

c) ökumenische Konsequenzen: Katholische Theologen, welche die Erfahr- 
barkeit der Gnade behaupten, befassen sich in intensiver Weise mit der 
protestantischen Rechtfertigungslehre und liefern wichtige Beiträge zum 
ökumenischen Gespräch. Als Beispiel kann auf die Formel •simul Justus et 
peccator" (zugleich gerecht und sündig) verwiesen werden. Die katholische 
Theologie hat auf und nach dem Konzil von Trient diese lutherische For- 
mel abgelehnt mit der Begründung, sie werte die Rechtfertigung ab und 

26 K. Rahner, Schriften zur Theologie XIII, 228. 



Erich Schrofner 280 

verwische den Unterschied zwischen dem Gerechtfertigten und dem Sün- 
der. Karl Rahner zählt neben H. U. von Balthasar und H. Küng zu den 
Bahnbrechern einer Interpretation, die - unter Hinweis auf Erfahrung 
und Geschichte - dieser Formel auch einen guten und richtigen katholischen 
Sinn zu geben versucht. Er zeigt, daß die Rechtfertigung des Sünders nicht 
ausschließt, daß der so Gerechtfertigte dennoch der Sünde ausgesetzt bleibt 
und ihr auch immer wieder aufs neue verfällt. Und wiederum ist es Leo- 
nardo Boff, welcher die Formel Luthers im Hinblick auf die Situation und 
Erfahrung Lateinamerikas modifiziert und erweitert und damit dem öku- 
menischen Gespräch eine neue Dimension eröffnet. Mit seiner Formulierung 
- •simul oppressus et liberatus, semper liberandus" (zugleich unterdrückt 
und befreit, und immer neu zu befreien) - gelingt es Boff, die Spannung 
von Rechtfertigung und Sünde im konkreten Leben festzuhalten und damit 
den Gegensatz der Konfessionen zu überwinden. Der Mensch ist zwar 
grundsätzlich der Befreite, muß aber weiterhin in der Gefangenschaft des 
Unterdrücktseins leben. Seine endgültige Befreiung steht noch aus, er 
bleibt daher ein Unterdrückter. Trotzdem bleibt es wahr, daß er ein Be- 
freiter ist und nicht nur als ein solcher erscheint - wenn eben Befreiung 
nicht als etwas Statisches aufgefaßt wird, sondern als eine Dynamik, die 
sich im befreienden Handeln des Menschen verwirklicht. 

d) Religionspädagogische Konsequenzen: Aufgabe der Schule und damit 
auch des schulischen Religionsunterrrichts muß es sein, den Schüler mit den 
Realitäten des Lebens und der Welt vertraut zu machen und ihm zu einer 
eigenständigen Bewältigung verschiedenster Lebenssituationen zu verhel- 
fen. Deshalb muß auch mit dem Begriff Gnade im Religionsunterricht eine 
Wirklichkeit angesprochen werden, die der Erfahrung der Schüler zugäng- 
lich ist. Das Dilemma zwischen neutraler Information und engagierter 
Verkündigung in der Schule muß also nicht nur von der pädagogischen, 
sondern auch von der theologischen Seite her angegangen und überwunden 
werden. Diese religionspädagogischen Probleme sind nicht spezifische 
oder exklusive Probleme der Religionspädagogik, sondern gehen die 
Theologie insgesamt an, auch und insbesondere die systematische Theolo- 
gie. Ein Fortschritt in ihrer Bewältigung ist daher trotz Vorbehalten auf- 
grund schlechter Erfahrungen in der Vergangenheit am ehesten von einer 
konstruktiven Zusammenarbeit der verschiedenen Disziplinen zu erwarten. 




