
Geistliche Lebensordnung einer Ordensgemeinschaft 

Arbeitsgruppe, Sießen - München 

Die •Regel", die man früher einmal •heilig" nannte, ist für eine Ordens- 
gemeinschaft mehr als nur eine Art Verkehrs-Ordnung, die das Zusammen- 
leben •regelt". Sie ist gleichsam der Bauplan eines Hauses, in dem Men- 
schen leben und sich zuhause fühlen sollen; eines Hauses, das nach außen 
Tür und Fenster hat und nach innen Raum bietet für ein ganzes Leben; 
eines Hauses, in dem Menschen zu einer Familie zusammenwachsen und 
ihren Dienst verrichten können; eines Hauses, das in der Mitte die Kapelle, 
aber ringsherum all die vielfältigen Lebensräume hat, die man für ein er- 
fülltes Leben benötigt. 

Voraussetzung einer solchen Lebensordnung ist der größere Raum der 
Kirche, ist das Evangelium, ist - im vorliegenden Fall - die franziskanische 
Tradition. Ihre Aufgabe aber ist es, den genannten Lebensraum nicht nur zu 
beschreiben, sondern ihn so zu beschreiben, daß Menschen von heute spü- 
ren: hier lohnt sich ein Leben. Rein juristische Unterscheidungen sind zu 
kühl, das oft vernehmbare erbaulich-fromme Reden ist zu inhaltsleer, um 
einen Menschen von heute zu treffen. 

So hatte sich also unsere Arbeitsgruppe vor etwa anderthalb Jahren 
die Aufgabe gesetzt, für die Ordensgemeinschaft der Franziskanerinnen 
eine geistliche Lebensordnung, eine Regel zu verfassen, die den Reichtum 
der Tradition einbringt und ihm die Gestalt gibt, die dem heutigen Glau- 
bensverständnis entspricht und den Menschen von heute anspricht. 

Vorliegender Text, von dessen Gesamtentwurf nur die erste Hälfte 
abgedruckt ist, ist das Ergebnis dieser Zusammenarbeit. Er stellt aber erst 
den Arbeitstext dar, der durch die Hände der Gesamtgemeinschaft gehen 
und vom Generalkapitel akzeptiert werden muß, um dann der bischöflichen 
Behörde vorgelegt werden zu können. Das fehlende 5. Kapitel oder ein 
neuer zweiter Teil zum Gesamtentwurf wird die juristischen Festlegungen 
bringen. 

Beim Durchsprechen und Analysieren in anderen Kreisen von Ordens- 
leuten wurde der Wunsch nach einer Veröffentlichung des Arbeitstextes 
laut. Man glaubte, Neuansätze und Erweiterungen darin zu finden, die 
für viele andere Gemeinschaften hilfreich seien. Besonders froh war man 
über die Einheit von Spiritualität und Theologie, von traditioneller Klar- 
heit und Aufgeschlossenheit, von eindeutiger Forderung und verständli- 
cher Sprache. 



Arbeitsgruppe Sießen-München 282 

Da der Text in und mit einer konkreten Ordensgemeinschaft verfaßt 
wurde, muß er in dieser konkreten Geschlossenheit veröffentlicht werden. 
Das besagt, daß weder die franziskanischen Elemente noch Bezüge zu die- 
ser Ordensgemeinschaft herausgenommen werden dürfen. Die Verfasser 
aber hoffen, daß diese Lebensordnung vielleicht gerade durch ihre lebens- 
nahe Konkretheit nicht nur für andere Ordensgemeinschaften und Ordens- 
leute Anregungen geben wird, sondern daß sie auch zu verheirateten oder 
nicht-verheirateten Laien spricht. 

Denn wir alle stehen in der einen Nachfolge Jesu, wie es bei Lukas 
heißt: •Zu allen sagte er: Wer mein Jünger sein will, der verleugne sich 
selbst, nehme täglich sein Kreuz auf sich und folge mir nach." (9, 23) 

Der Gesamtaufriß 

Unsere Gemeinschaft 

/. Die Grundhaltung - Das Leben nach dem Evangelium 
Gerufen in die Nachfolge 
A. Gehorsam - Das Ja zur Gemeinschaft, getragen vom Glaubensgehorsam 

an Gott 
B. Armut - Das gelebte Zeichen unserer Haltung vor Gott und vor seinen 

Geschöpfen 
C. Ehelosigkeit - Ein Auftrag zum persönlichen Gottesverhältnis und zur 

selbstlosen Nächstenliebe 
Treu für ein ganzes Leben 

//. Die Grundvollzüge • Gebet und Dienst 
Geschaffen als Bild Gottes 
A. Gebet - Der Mensch verankert sich in Gott 
B. Dienst - Der Mensch steht zwischen Bruder und Schwester 
C. Muße - Der Mensch soll Mensch sein 
Hingeordnet auf Gott 

///. Die Grundbeziehungen - Die einzelne und die Gemeinschaft 
Das christliche Menschenbild 
A. Pflege der persönlichen Identität - •Zur Freiheit sind wir berufen" 
B. Pflege der Lebensgemeinschaft - •Sie waren ein Herz und eine Seele" 
C. Pflege der Begegnung - •Damit ich mitgetröstet werde durch den 

gemeinsamen Glauben, durch euren und meinen" 
D. Pflege des Ordensauftrages - •Alle Glieder aber, obgleich es viele sind, 

bilden einen Leib" 



Geistliche Lebensordnung 283 

E. Pflege der kirchlichen Gesinnung - •Wer euch hört, hört mich" 
Das eucharistische Mahl 

IV. Der Weg zu Gott in unserer Gemeinschaft 
Wir sind Schwestern 
A. Hineinwachsen in unsere Gemeinschaft 
B. Weiterwachsen und Dienen in unserer Gemeinschaft 
C. Verzeihen und Versöhnen in unserer Gemeinschaft 
D. Kranksein, Altwerden und Sterben in unserer Gemeinschaft 
Wir leben aus der Hoffnung 

Der Text 

Unsere Gemeinschaft 

Über der Gründung der Kongregation der Sießener Franziskanerinnen 
stehen der Geist des heiligen Franziskus und der Ruf der Zeit. 

Der franziskanische Geist. Das meint: Dasein im schlichten Wissen um 
Gottes Größe und Güte, um die eigene Schwäche und Armut; Vertrauen 
haben auf die Kraft des Evangeliums und in die verborgene Bereitschaft 
der Menschen für Gottes Wort; und deshalb den Weg der Nachfolge Jesu 
wagen, auch wenn •er führen wird, wohin der Mensch nicht will" (Joh 21, 
18). Diesen Geist gibt uns die heilige Klara als Vermächtnis des heiligen 
Franziskus auf den Weg: •Ich ermahne aber inständig im Herrn Jesus 
Christus alle meine Schwestern, die gegenwärtigen und kommenden, sich 
immer zu bemühen, den Weg heiliger Einfalt, Demut und Armut nachzu- 
gehen; so nämlich wurden wir von unserem seligen Vater Franziskus be- 
lehrt. Darum sollen wir Schwestern nicht durch unser Verdienst, sondern 
einzig durch die Barmherzigkeit und Gnade des freigebigen Spenders, wel- 
cher der Vater der Erbarmungen ist, stets den Duft eines guten Rufes ver- 
breiten. Und liebet einander mit der Liebe Christi und zeiget die Liebe, die 
ihr im Herzen habt, auch nach außen durch Werke." (114, 7-20) 

Den Ruf der Zeit brachte Pfarrer Kounz von Dieterskirch bei Riedlin- 
gen als Schulinspektor ins Wort, als er 1853 im blumigen Stil der damali- 
gen Zeit an die •Frau Oberin" des Franziskanerinnenklosters in Dillingen 
schrieb: •Ich glaube, daß die wohltätigen, sanften Strahlen einer weibli- 
chen klösterlichen Erziehungsanstalt segensreich in dieser Gegend wirken 
würden." Es ging um die Errichtung einer katholischen Internatsschule im 
damaligen Land Württemberg. Die politische Situation erforderte eine 
unabhängige Gründung. Die bayerischen Franziskanerinnen von Dillin- 



Arbeitsgruppe Sießen-München 284 

gen, an die der Brief gerichtet war, kamen dem bereitwillig nach. Ihre 
Oberin, Theresia Haselmeyer, antwortete schnell: •Das Schreiben Eurer 
Hochwürden hat in unserem Kloster allgemeine Freude erregt." Und so 
zogen schon am 2. 3. 1854 die ersten Schwestern in Oggelsbeuren bei Ehin- 
gen ein, und sechs Jahre darauf, am 24. 5. 1860, wird Kloster Sießen Mit- 
telpunkt der neuen Kongregation. 

Die Sießener Franziskanerinnen blieben dem Ruf, auf den hin sie ge- 
gründet wurden, treu. Die Sorge für die Jugend, und besonders für die 
Frauenjugend im schulpflichtigen Alter, ist ihr vordringliches Anliegen. 
Die vielen größeren und kleineren Gründungen im schwäbischen Land 
stehen meist in Beziehung zur Jugend: Kindergartenarbeit, höhere Schu- 
len, Hauswirtschaftslehre wie musischer Unterricht. Daneben erwuchsen 
Dienste an alten und kranken Menschen; damit dokumentiert die Kongre- 
gation ihre Bereitschaft, sich stets neu dem Ruf der Zeit und den Sorgen der 
Menschen zu stellen. Auch die Missionen in Afrika (Erzdiözese Bloemfon- 
tein und Diözese Kimberley) und in Brasilien (Hauptsitz im Staat Sao 
Paulo) sind getragen vom Geist der Sorge für die Jugend und sind offen 
für die Nöte der Menschen. 

Die Verbundenheit mit der Diözese Stuttgart/Rottenburg erwies sich im 
Zug der Erneuerungsbewegung nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 
als eine wertvolle Hilfe. Weil die Schwestern in nicht allzu großer räum- 
licher Entfernung ihren Einsatz finden und weil sie zum großen Teil durch 
landschaftliche Herkunft geprägt oder doch von Liebe zu dieser Landschaft 
angezogen sind, ist ein lebendiges Einander-Kennen-Lernen möglich. Der 
rege geistige und geistliche Austausch soll weiterhin das Vertrautwerden 
zwischen Basis und Leitung stärken und den Boden bereiten für den Dialog 
mit den Anliegen der Zeit und den Fragen der Mitmenschen. 

Wie ein Zeichen für diese Einheit in aller Vielfalt steht die weiträumige 
Klosteranlage von Sießen inmitten von Landschaft und Menschen, ein Ort 
gesellschaftlicher und geistlicher Begegnung. Daß inmitten der Klosteran- 
lagen die Schwestern, besonders die älteren, das ausgesetzte Altarssakra- 
ment in ständiger Anbetung verehren, ist mehr als nur ein Zeichen; es ist 
ein Dank an Gott für seine Führung, eine Bitte an Jesus Christus um Kraft 
für den weiteren Weg, ein schwesterliches Zusammenfinden im Heiligen 
Geist Gottes, der durch das Sakrament des Altares über seine Kirche aus- 
gegossen ist. 

Die Sießener Franziskanerinnen zählen heute 675 Mitglieder auf 58 
verschiedenen Arbeitsstellen. Sie möchten im Geist des heiligen Franzis- 
kus die Aufgaben unserer Zeit, besonders im Dienst an der Jugend, er- 
kennen und begreifen. Sie wissen, daß sie diesen Auftrag nur erfüllen 
können, wenn sie aus Gottes Gnade im Geist des Gebets und in mitschwe- 



Geistliche Lebensordnung 285 

sterlichem Verstehen und Lieben sich immer wieder neu auf ihre Berufung 
besinnen. 

I. Die Grundhaltung - Das Leben nach dem Evangelium 

Gerufen in die Nachfolge 

Franz von Assisi hat seinen Brüdern und Schwestern in der endgültigen 
Fassung der Regel eine Grundformel für ihr Leben gegeben: •Regel und 
Leben der Minderen Brüder (und Schwestern) ist dieses: unseres Herrn 
Jesu Christi heiliges Evangelium zu beobachten, durch ein Leben in Ge- 
horsam, ohne Eigentum und in Keuschheit." (80,17-19). 

Es ist der Ruf Gottes, der Franziskus auf diesen Weg geführt hat; in sei- 
nem Testament schreibt er: •Niemand zeigte mir, was ich zu tun hätte, son- 
dern der Allerhöchste selbst hat mir geoffenbart, daß ich nach der Form des 
heiligen Evangeliums leben solle." (95, 12-15) Der gleiche Ruf führte die 
Schwestern der hl. Klara zusammen - •auf göttliche Eingebung", wie Fran- 
ziskus schreibt (92, 4); ein Ruf, der in der Geschichte weiterklang durch die 
vielen Gemeinschaften der weitverzweigten franziskanischen Familie. 

Dieser Ruf Gottes hat auch eine jede von uns zu den Franziskanerinnen 
von Sießen geführt - ob er uns getroffen hat mit einmaliger Gewißheit, 
oder ob er uns traf im langsamen, vielleicht auch mühsamen Hineinwach- 
sen in die Gemeinschaft und ihr Leben. Es ist der Ruf in die Nachfolge 
Jesu, wie sie konkret in der Kongregation der Franziskanerinnen von Sie- 
ßen gelebt wird. 

Gestalt gewinnt dieser Ruf zur Nachfolge Jesu dort, wo sich der Geist 
der drei Evangelischen Räte in den Aufgaben der Zeit und dem Einsatz für 
unsere Mitmenschen verwirklicht. Wir sind dankbar dafür, daß wir in 
diesem Geist des Gehorsams, der Armut und der Ehelosigkeit leben dür- 
fen; denn es ist der Geist des Evangeliums, der uns durch die Kirche und 
ihre Ordensgründungen weitergegeben wird, den Franziskus seinen Brü- 
dern und Schwestern aller Zeiten aufträgt. 

Gehorsam - Das Ja zur Gemeinschaft, getragen vom Glaubensgehorsam 
vor Gott 

Jeder Christ steht im Gehorsam vor Gott, begegnet Gottes Willen in Ge- 
wissensverantwortung vor den Aufgaben der Zeit und im Auftrag der Kir- 
che des Evangeliums. Auf diese Haltung weist Paulus hin, wenn er einen 
frühen Hymnus aufgreift und lehrt: •Habt die Gesinnung, die in Christus 
Jesus war ... Er wurde gehorsam bis in den Tod." (Phil 12, 5-8) 



Arbeitsgruppe Sießen-München 286 

Der Ordensgehorsam gibt dieser Grundhaltung eine konkrete Gestalt, 
die Eingliederung nämlich in eine von der Kirche anerkannte geistliche Ge- 
meinschaft, in deren gemeinsames Leben und in deren Aufgaben. Dieses 
christliche Leben nennt Franziskus •zum Gehorsam angenommen werden" 
(53, 2 f); er beschreibt die innere Form dieses •Gehorchens": •Die Brüder 
(und Schwestern) sollen in der Liebe des Geistes einander willig dienen 
und gehorchen. Und das ist der wahre und heilige Gehorsam unseres 
Herrn Jesus Christus." (57, 10-12) 

Im Gelübde des Gehorsams übernehme ich die Lebensform der Sießener 
Franziskanerinnen als Antwort auf den Ruf Gottes. Ich übernehme ihre 
Anliegen als meine Anliegen, ihre Nöte als meine Nöte, ihr Gemein- 
schaftsleben als mein Leben vor Gott und den Menschen. Ich bemühe mich 
mit Gottes Hilfe, •ein Herz und eine Seele" mit den Schwestern dieser 
Gemeinschaft zu werden (Apg 4, 32). 

Mein von Gottes Gnade getragenes Grund-Ja zur Gemeinschaft wächst 
aus dem Glaubensgehorsam vor Gott. Es umgreift die Vielfalt des Mitein- 
ander-Lebens, -Betens und -Arbeitens. 

Die vielfältigen Tätigkeiten des Alltags aber werden nicht vom Gehor- 
sam in diesem fordernden Sinn gelenkt, sondern ergeben sich aus den Hal- 
tungen von Höflichkeit und Anstand, von Rücksichtnahme und Hilfe, von 
schwesterlichem Verstehen und verzeihender Liebe. Nur dort, wo die Ge- 
meinschaft in ihrer Mitte berührt wird, geht es auch um die Verpflichtung 
des gelobten Gehorsams. 

Der Gehorsam also bildet die Klammer um unser Leben und trifft uns 
dort, wo unsere Existenz als Gemeinschaft auf dem Spiel steht. Dieser Ge- 
horsam aber vollzieht sich keineswegs im passiven Geschehen-Lassen. Er 
fordert meine Aktivität, mein schöpferisches Interesse an der Gemeinschaft. 
Die eigenen Fähigkeiten müssen für die Gemeinschaft und in ihr fruchtbar 
werden. Das verlangt von jeder einzelnen Schwester die bewußte Pflege 
der eigenen Persönlichkeit, kann und wird aber auch Verzichte einschlie- 
ßen auf die Entfaltung mancher Begabung, die in einem anderen Lebens- 
stand gefördert würde. 

Eine Franziskanerin von Sießen bejaht ihre Gemeinschaft so, wie diese 
ist, mit ihren Stärken und Schwächen. Aus diesem Grund-Ja der Liebe muß 
aber ein kritisches Mühen fließen, daß die Gemeinschaft werde, wie sie sein 
soll; daß sie ihre Aufgaben in Kirche und Gesellschaft noch treuer erfülle 
und ihr eigenes Leben in Gebet und Liebe immer besser gestalte. Wie die 
persönliche Bekehrung aus dem Glaubensvertrauen stammt, so wurzelt 
unser Mühen um die •ständige Bekehrung" der Gemeinschaft in einer tie- 
fen Liebe zu ihr. 



Geistliche Lebensordnung 287 

Jede Gemeinschaft braucht eine Lebensregel und eine Führung. Unsere 
Lebensregel ist hier, in der Regel des Dritten Ordens und in unseren Aus- 
führungsbestimmungen verbindlich festgelegt. Die Führung der Sießener 
Franziskanerinnen geschieht durch das Generalkapitel, den Generalrat 
und die Generaloberin. Das sind die Leitplanken unseres Gehorchens. 

Die Verpflichtung des Ordensgehorsams kristallisiert sich im Verhält- 
nis der Schwestern zur Oberin. Diese Struktur des Gehorchens darf 
nicht mit persönlicher Sympathie verwechselt werden; sie beruht auch 
nicht nur auf der natürlichen Einsicht, daß jede Gemeinschaft eine Spitze 
braucht, sondern ist ein Anliegen christlicher Spiritualität. Der Gott der 
Offenbarung hat nämlich als Brennpunkte seines Sprechens und Wirkens 
nicht Strukturen und Gesetze, sondern Menschen erwählt. Strukturen und 
Gesetze, ohne die kein menschliches Zusammenleben möglich ist, stehen 
unter dem Grundgesetz der Liebe und müssen an ihm gemessen werden. 
Auch der christliche Gehorsam muß seinen Brennpunkt im Verhältnis zu 
einem Menschen haben. 

Die Anordnungen der Oberin entspringen ganz und gar dem Auftrag 
der Gemeinschaft, der in vielfältiger Weise an sie herangetragen wird. Zu 
ihren schwersten Bürden gehört es, einen tiefgreifenden Verzicht von einer 
Mitschwester verlangen zu müssen. Nur nach gründlichen Informationen, 
unter reiflicher Überlegung, nach Gesprächen mit anderen Schwestern, 
deren Kompetenz anerkannt ist, und getragen vom Gebet aller Schwestern, 
kann eine Oberin ihr Amt ausüben. 

Als einzelne Schwester gliedere ich mich - kraft des Glaubensgehorsams 
vor Gott - in freier Gewissensentscheidung in die Gemeinschaft ein. Kon- 
fliktfälle können nur in ehrlichem Gespräch ausgetragen werden, das vom 
Geist des Gebets durchzogen ist. Das Wohl der Gemeinschaft, der der Ge- 
horsam gilt, muß dabei vor Augen stehen. Neben dem persönlichen Beten 
kann es eine Hilfe sein, mit einer Mitschwester zu sprechen und - statt aus 
der Augenblickssituation zu reagieren - sich Zeit zu nehmen zum Nach- 
sinnen und zum Beruhigen. 

Wir alle aber wissen, daß der Gehorsam in einer schwerwiegenden An- 
gelegenheit nur geleistet werden kann, wenn er aus der betenden und täti- 
gen Treue des Alltags stammt. Dort vor allem wollen wir Schwestern zu- 
sammenwachsen, wie es Franziskus beschreibt: •bemüht, Schweigen zu be- 
wahren; nicht herumstreiten, sondern bemüht, in Demut zu antworten; sich 
gegenseitig lieben und die Liebe in Werken beweisen; bescheiden sein; 
nicht richten, sondern die eigenen Sünden überdenken." (62, 25-63, 20) 
Dann werden wir •im wahren Gehorsam stehen und vom Herrn gesegnet 
sein." (57, 19-20) 



Arbeitsgruppe Sießen-Mündien 288 

Die Armut - Das gelebte Zeichen unserer Haltung vor Gott und 
seinen Geschöpfen 

Franziskus hat seine Brüder- und Schwestern-Gemeinschaft zwar auf dem 
Boden des Gehorsams gegründet. Die •Herrin Armut" aber ist - ganz im 
Sinne der Bergpredigt: •Selig die Armen, die Armen im Geist" (Lk 6, 20; 
Mt 5, 3) - das sichtbare Zeichen all derjenigen, die sich zu seinem Geiste 
bekennen. 

In der Armut verleiblicht sich unsere Haltung gegenüber den inneren 
und äußeren Gütern dieser Welt; deshalb ist ihre konkrete Gestalt bezogen 
auf die wirtschaftliche und soziale, die naturergebene und kulturelle Um- 
welt, in der wir leben. Was heute und in einer bestimmten Situation Armut 
bedeutet, kann morgen unter anderen Umständen Reichtum dokumentieren. 
Die Armut der einzelnen und der Gemeinschaft läßt sich daher nicht am 
materiellen Maßstab von Besitz oder Nicht-Besitz messen, sondern nur am 
Geist, der in ihr lebt. Diesen beschreibt Franz in der nicht bestätigten Re- 
gel: •Und alles Gute wollen wir Gott, dem höchsten und erhabensten 
Herrn, zurückgeben und alles Gute als sein Eigentum ansehen und für alles 
Dank sagen ihm, von dem alles Gute herkommt. Und er, der höchste und 
erhabenste, der wahre und einzige Gott, möge es als sein Eigentum besit- 
zen." (68, 4-8) 

Aus dieser Haltung der Armut heraus möchten wir auf die Güter dieser 
Welt verzichten, sie nicht zur Entfaltung der eigenen Persönlichkeit oder 
auch der Gemeinschaftsinteressen benutzen, sondern zum Dienst für Gott 
und für die Menschen. Die Haltung des Besitzens hat ihren guten, von Gott 
gewollten Sinn innerhalb der Schöpfungsordnung. Franziskus aber legt 
den Akzent anders: in der Armutshaltung soll gelebt und vollzogen wer- 
den, daß alles in der Hand Gottes liegt: •Er möge es als Sein Eigentum 
besitzen." (68, 8) 

Ein solches gelebtes Wissen, eine solche Dankbarkeit des Glaubens an 
Gott, •von dem alles Gute stammt" (Jak 1, 17), befreit den Menschen von 
den Maßstäben der Welt. In diesem Armuts-Geist sind die einzelnen wie 
die Gemeinschaft ganz und gar verfügbar für Gottes Führung. Der Ge- 
meinschaft wächst daraus die wahre Bereitschaft für den Anruf der Zeit, für 
die Nöte der Menschen, für die Sorgen der Kirche. Nicht dorthin, wo grö- 
ßere Selbstbestätigung oder weiterer Einfluß zu erwarten ist, sondern dort- 
hin treibt der Geist der Armut, wo Gott am meisten verherrlicht und seine 
Schöpfung ihm zurückgegeben wird. Als einzelne aber, die den Geist der 
Armut leben, wissen wir, daß wir ihn am besten verwirklichen, wenn wir 
uns für die Aufgabe der Gemeinschaft in bereiter Verfügung halten. Aus 
dieser Freiheit stammt auch das, was man die Freude der Armut nennen 



Geistliche Lebensordnung 289 

darf: Miteinanderteilen, gemeinsam sich an geistigen und materiellen Gü- 
tern freuen, die Sorgen und die Nöte miteinander tragen, das Erhaltene 
weiterschenken und über das Geschenkte froh sein. Diese Gemeinsamkeit 
der Armut kommt besonders in unserer Abhängigkeit von der Führung 
der Gemeinschaft zum Ausdruck, deren Erlaubnis wir einholen, wenn es 
um wichtige, die Armut betreffende Angelegenheiten geht. 

In der Gemeinschaft selbst verbietet der Geist der Armut das Messen 
und Wetteifern mit- oder gegen-einander. Innerhalb des von der Gemein- 
schaft gesteckten Rahmens darf es auch nicht zu einer Gleichschaltung aller 
kommen, sondern der Geist der Armut muß sich verwirklichen in Hoch- 
schätzung vor der Aufgabe und vor der Persönlichkeit der anderen Schwe- 
stern, in kritischer Wachsamkeit gegenüber der eigenen Armutspraxis, im 
offenen Gespräch mit den Schwestern, die die Gemeinschaft vertreten, und 
in Rechenschaft vor der Leitung. 

Es muß nicht hervorgehoben werden, daß dieser Geist der Armut einen 
einfachen Lebensstil gebietet. In der konkreten Anspruchslosigkeit und im 
Verzichten sollte er sich an der Menschengruppe orientieren, in der und 
für die die Schwesterngemeinschaft lebt und sich einsetzt. Im franziskani- 
schen Erbe ist uns mitgegeben, daß die ganze Schöpfung, also auch Tiere, 
Pflanzen und leblose Natur, nicht einfach als Werkzeug und Gebrauchsob- 
jekt dem Menschen in die Hand gegeben ist, sondern ihren Eigenwert be- 
sitzt. Franziskus spricht von der Sonne als Bruder und dem Wasser als 
Schwester. Wir sollten so leben, daß wir in der Solidarität der Menschen 
und aller Geschöpfe Gott allein als Herrn und Vater zu preisen vermögen. 

Über die bereite Verfügbarkeit und die dienende Solidarität hinaus wird 
sich der Geist der Armut auch im fühlbaren, frei bejahten Verzicht nieder- 
schlagen. Es wäre falsch, sich einen Verzicht nur um des Verzichts willen 
aufzuerlegen. Es würde aber ebenso dem Geist der Armut schaden, jeden 
Stachel der gespürten und leidvoll erfahrenen Armut beseitigen zu wollen. 
Franziskus legt uns nahe, auch für das Leid und den Verzicht, •für alles 
Dank zu sagen ... Diejenigen nämlich, die Gott zum ewigen Leben vorher- 
bestimmt hat, die bildet er durch die Qualen von Prüfungen und Krank- 
heiten." (79, 3-6) 

Alles dies gilt der einzelnen Schwester wie auch den Konventen. Sie alle 
nämlich stehen in der Nachfolge Jesu, der arm geworden ist für uns, •damit 
wir in seiner Armut reich werden." (2 Kor 8, 9) Alle haben den Ruf ver- 
nommen, •nackt dem nackten Jesus" (Bonaventura von Franziskus) zu fol- 
gen und dadurch den Menschen zum Zeichen und zur Hilfe zu werden, 
Gott als den alleinigen Herrn und den gütigen Vater anzuerkennen. 



Arbeitsgruppe Sießen-München 290 

Ehelosigkeit - Ein Auftrag zum persönlichen Gottesverhältnis und zur 
selbstlosen Nächstenliebe 

Seit Beginn des Ordenslebens, seit den sogenannten •Wanderasketen", die 
die Botschaft Christi weitertrugen, und seit den ersten Mönchen und Non- 
nen war die Ehelosigkeit das Leitbild des Lebens in •geistlicher Gemein- 
schaft". Das Herrenwort von den •Ehelosen, die freiwillig auf die Ehe 
verzichten um des Himmelreiches willen" - •Wer es fassen kann, der 
fasse es" (Mt 19, 12) - fand in der christlichen Tradition stets neue Hörer. 
Heute müssen wir wissen, daß die Umwelt wenig Verständnis für die frei- 
willige, christliche Ehelosigkeit aufbringt. Um so dringlicher ist uns aufge- 
tragen, diesen evangelischen Rat mit der Bereitschaft unseres Herzens und 
der Ganzheit unseres Leibes zu befolgen. 

In der Mitte soll das stehen, was die heilige Klara überschwenglich 
besingt: •Liebe jenen mit ganzer Hingabe, der sich um Deiner Liebe willen 
gänzlich hingegeben hat, dessen Schönheit Sonne und Mond bewundern, 
dessen Belohnungen in ihrer Köstlichkeit und Größe ohne Ende sind. Ihn 
meine ich, den Sohn des Allerhöchsten, den die Jungfrau gebar." (122, 
21-24) Das Gelübde der Ehelosigkeit verlöre seinen Sinn ohne das betende 
Bemühen um die persönliche Beziehung zu unserem Herrn Jesus Christus. 
Diese Aufgabe erfordert zwar die Spanne eines ganzen Lebens; und oft ge- 
nug wird das Gelingen weit von uns weggerückt erscheinen. Aber der Auf- 
trag selbst muß uns stets vor Augen stehen. 

Der freiwillige Verzicht auf die gegenseitige leib-seelische Hingabe an 
einen anderen Menschen trifft unsere Persönlichkeit in ihrem Kern. Wir 
wagen ihn dennoch, weil der gleiche Gott, der den Schöpfungsauftrag gab 
zur Ehe zwischen Mann und Frau, uns durch seinen Sohn Jesus gerufen hat 
und die selig preist, die um des Himmelreichs willen auf eheliche Erfüllung 
verzichten. 

Wir dürfen das leiblicheBeisammen sein vonMann und Frau nicht gering- 
schätzen, und wir dürfen das Gelübde der Ehelosigkeit auch nicht nur aus- 
legen als ein Freiwerden von Bindungen zum zweckgerichteten Einsatz 
aller Kräfte. Unsere Heiligen aber zeigen, daß die Liebe zu Jesus die Liebe 
zu den Menschen nicht mindert, sondern stärkt. Franziskus umgreift diese 
evangelische Einheit von Gottesliebe und Nächstenliebe mit dem Wort 
•geistlich": •Wo immer die Brüder (und Schwestern) auch sind, oder 
wenn sie sich irgendwo treffen, müssen sie geistlich und sorgfältig einan- 
der ohne Murren' achten und ehren." (59, 1-4) Das Wort •geistlich" be- 
rührt das christliche Grundwissen von der Liebe in Gott zwischen Vater 
und Sohn, die der göttliche Geist ist. Er schließt Gottes Liebe nicht ab, son- 
dern weitet sie aus auf die Schöpfung, auf alle Menschen. Deswegen ist 



Geistliche Lebensordnung 291 

christliche Gottesliebe immer zugleich, wie Jesus gesagt hat, Nächstenliebe. 
Tätige Nächstenliebe ist zwar nicht Sinn, aber Frucht des Gelübdes der 
Ehelosigkeit. 

Die größte Gefahr der freiwilligen Ehelosigkeit ist nicht die äußere Ver- 
letzung des Gelübdes, sondern die Verkümmerung des menschlichen Ge- 
müts. Eheliche Partner erschließen sich gegenseitig die Welt der Gefühle, 
den Reichtum der Affektivität. Von uns muß dieser Reichtum bewußt ge- 
pflegt werden. 

Hierher gehört alles, was in einem weiten Sinn •Meditation" genannt 
werden darf: Die Freude an der Natur, an den Schönheiten des Alltags, 
das Erleben von Begegnungen, die Liebe zum Beruf, zur Kunst und zur 
Kultur; aber auch Schmerz und Leid, die zu Prüfsteinen menschlicher Sen- 
sibilität werden können. Hierzu gehört der Bereich der Persönlichkeits- 
verwirklichung. In rechter Ordnung stehend ist dies kein Einengen, 
sondern ein Verlebendigen des persönlichen Gottesverhältnisses. Der 
Sonnengesang des Franziskus lebt aus dieser Ordnung. 

Noch wichtiger wird für jede Schwester gerade wegen ihrer Ehelosigkeit 
die Pflege zwischenmenschlicher Begegnung. Die Freundschaft zwischen 
Franziskus und Klara ragt als unübersehbares Zeichen in unsere Zeit hin- 
ein. Freundschaft im Gelübde der Jungfräulichkeit bekommt ein anderes 
Gesicht als andere, besonders eheliche Bindungen. Bleibende, auch Distanz 
bewahrende Hochachtung vor dem anderen Menschen und dienende Offen- 
heit zur größeren Gruppe und Gemeinschaft, werden in der Ich-Du-Bezie- 
hung zu Jesus Christus deutlicher bewußt. Zugleich damit gibt uns dieses 
Gelübde den Auftrag, daß jede von uns nach ihrem Vermögen auch die 
Affektivität, die Werte des Gemüts und damit besonders die Freundschaft 
pflegt. Der klassische Name •Jungfräulichkeit" für die Ehelosigkeit kann 
dadurch sich neu mit Gehalt füllen, wenn wir uns bemühen, gerade diese 
Seite der Affektivität in das Gottesverhältnis einzubringen, auf deren Aus- 
prägung in ehelicher Hingabe wir verzichtet haben •um des Himmelreiches 
willen". Erinnert sei an die Regel des Franziskus: •Überall dort, wo die 
Brüder (und Schwestern) sind oder je sich zusammenfinden, sollen sie sich 
einander als Hausgenossen erweisen. Und einer soll dem anderen zuver- 
sichtlich seine Not offenbaren; denn wenn schon eine Mutter ihren leibli- 
chen Sohn umhegt und liebt, mit wieviel größerer Sorgfalt muß einer dann 
seinen geistlichen Bruder lieben und umhegen." (85, 6-11) 

Treu für ein ganzes Leben 

Das Treue-Versprechen unserer Gelübde gilt für ein ganzes Leben. Man- 
che Gründe machen diese Unbedingtheit verständlich, und viele Hilfen 



Arbeitsgruppe Sießen-München 292 

schenken Kraft und Ausdauer zur Treue. Doch der innerste Grund der 
lebenslangen Treue ist nur Gott, •der da ist die Fülle des Guten, alles 
Gute, das gesamte Gute, das wahre und höchste Gut, der allein gut ist." 
(76, 28-30) 

Der Bund, den er in der Taufe mit mir geschlossen hat, wird lebendig 
in den Gelübden, durch die ich mich an die Franziskanerinnen von Sießen 
binde. Nur aus dem Gebet vor Gott stammt die Kraft, ein Leben lang die- 
ser Gemeinschaft die Treue zu halten. 

In Konflikten, wo meine Persönlichkeit mit ihren Anliegen oder das 
Wohl der Ordensgemeinschaft auf dem Spiel stehen, können und müssen 
natürliche Einsichten und Maßnahmen die Spannung entschärfen. Doch die 
Spitze all dieser wichtigen Hilfen muß hineinragen in das Vertrauen auf 
Gott; ein Vertrauen, das von menschlicher Klugheit nicht erreicht wird, 
aber das sie begründet; ein Vertrauen, das menschliches Tun nicht ersetzt, 
sondern möglich und fruchtbar macht; ein Vertrauen, das seinen Ort im 
Leben aus dem Gebet findet. 

Auf dieses Vertrauen gestützt, •haben wir nichts anderes zu tun, als eif- 
rig zu sein, dem Willen des Herrn zu folgen und Ihm zu gefallen." (71,7-9) 

II. Die Grundvollzüge - Gebet und Dienst 

Geschaffen als Bild Gottes 

Gott schuf den Menschen als ganzen, unteilbar in Leib und Seele, in Tätig- 
keit und Ruhe, in Selbstbesitz und Kommunikation, in Gebet und Dienst. 
Diesen Menschen beschreibt Franziskus als das Bild Gottes: •Du hast durch 
Deinen heiligen Willen und durch Deinen eingeborenen Sohn uns geformt 
nach Deinem Bild und Gleichnis." (74, 21-24) Deshalb berührt alles, was 
den Menschen betrifft, auch seine Beziehung zu Gott. 

Zugleich aber ist der Mensch in die Mannigfaltigkeit von Zeit und Raum 
hineingeschaffen worden. Daher entfaltet sich das eine Stehen vor Gott 
und in der Welt in verschiedenen Gestalten. Seit den ersten christlichen 
Jahrhunderten wird das Leben der drei evangelischen Räte in die Doppel- 
gestalt von •Ora et Labora" eingeordnet. Diese Polarität meint: Gebet und 
Arbeit, Kontemplation und Aktion, meditatives Verweilen und tätiger 
Dienst, Hingabe an Gott und Einsatz für die Menschen. •Die Knechte Got- 
tes sollen stets dem Gebet oder irgendeiner guten Beschäftigung obliegen," 
schreibt Franziskus (58, 26 f.). Mit der Schrift warnt er vor dem Müßig- 
gang. Doch damit meint er nicht das, was wir heute unter Muße verstehen. 
Dieser nämlich gilt in der Hektik unserer Zeit ein besonderes Augenmerk. 



Geistliche Lebensordnung 293 

Das Gebet - Der Mensch verankert sich in Gott 

Franziskus schließt die nicht bestätigte Regel mit einem ausladenden Ge- 
bet; darin klingen Lob und Dank, Demut und Bitte, Wunsch und Hoff- 
nung, Anliegen der Kirche und Aufgaben seiner Ordensgemeinschaft, 
Weite des Himmels und Offenheit zur Zukunft zusammen. Gott selbst wird 
angesprochen: •Allmächtiger, höchster, heiliger und erhabenster Gott, hei- 
liger und gerechter Vater, Herr und König des Himmels und der Erde. Wir 
sagen Dir Dank um Deiner selbst willen; daß Du uns durch Deinen Sohn 
erschaffen hast und hast erlösen wollen; und daß dieser Sohn wiederkom- 
men wird in Herrlichkeit und Majestät." (74, 19-75, 5) 

- Die Notwendigkeit und den Sinn des Betens kennt eine jede von uns aus 
der Erfahrung des Lebens. Wo die Beziehung zu dem, den ich liebe und 
lieben möchte, nicht gepflegt wird, erkaltet die Liebe. Wo das Gebet nicht 
gepflegt wird, erkaltet die Beziehung zu Gott. Beten heißt doch, sich mit 
der Ausdrücklichkeit des Herzens Gott zuwenden und sich immer wieder 
diesem Gott öffnen. 

- Unser Gebet muß weit sein. Es gibt nichts in der Welt, in der Zeit und in 
unserem Leben, das nicht heimgeholt werden kann und soll ins Beten: 
ferne und nahe Menschen, Freude und Trauer, Hoffnung und Enttäu- 
schung. Franziskus gab auch der Natur Raum in seinem Gebet. Sicherlich 
gibt es Orte und Zeiten, Stimmungen und Anliegen, die unser Gebet auf 
dieses oder jenes hinlenken. Es ist natürlich, daß die Freuden und Sorgen, 
die uns unmittelbar berühren, uns auch im Gebet am nächsten stehen. Doch 
jede von uns will sich bemühen, das Beten zu der Weite zu öffnen, in der 
Franziskus betete. 

- Unser Gebet ist ein Gebet der Gemeinschaft. Mit dem Ja zur franziska- 
nischen Gemeinschaft von Sießen stelle ich mich hinein in ihre Gebetsord- 
nung: die tägliche Messe soll Mittelpunkt des Betens sein; das tägliche 
Stundengebet verrichten wir als Gemeinschaft in Gemeinschaft; jeden 
Tag gehört eine Zeit dem persönlichen Beten und Betrachten. Im Ab- 
lauf des liturgischen Jahres sind wir durch Messe und Stundengebet der 
Kirche verbunden; wenn wir Feste feiern mit unseren Mitschwestern, 
freuen wir uns auf das festliche Gebet. Auch die Besinnungstage und 
jährliche Exerzitien ziehen Grundlinien, auf denen sich unser Gebet be- 
wegt. 

- Unser Gebet ist ein Beten von Pilgern. Arbeit und äußere Sorgen kön- 



Arbeitsgruppe Sießen-München 294 

nen so erdrückend sein, daß sie den Freiheitsraum des inneren Betens zu 
ersticken drohen. Deshalb schenken wir diesem Innenraum des Gebets be- 
sondere Aufmerksamkeit. 

Gerade das persönliche Gebet braucht Ordnung. Aufgrund von Beruf 
und Persönlichkeitsstruktur wird diese nicht für jedermann die gleiche sein. 
Deshalb soll eine jede Schwester mit einem Menschen ihres Vertrauens - es 
muß nicht der Beichtvater oder die Oberin sein - ihre persönliche Gebets- 
ordnung überdenken und besprechen. 

Auch in sich bedarf das Gebet der behutsamen Pflege. Es ist zwar in sei- 
ner Mitte ein Geschenk, doch wir können viele Türen öffnen, die zu ihm 
führen: Stille, Körperhaltung, Atmen, Bilder, Natur, Bewegung, Rhyth- 
mus, Texte, Musik. Je ganzheitlicher das Beten durch eine meditative Be- 
reitung geöffnet und gestaltet wird, desto reicher, desto freier, desto beten- 
der wird es sein. 

Der klassische Vierschritt des Betens behält Gültigkeit: Bereitung - 
Sichvertiefen in das, worum es geht - Verweilen - Du-Sagen zu Gott. 

- Unser Gebet soll ein Gebet des Alltags sein. Arbeit kann Gebet sein. Sie 
wird aber nur zum Gebet, wenn sie auf der Ordnung eines ausdrücklichen 
Betens beruht. Dann aber wird wie von selbst auch im Tageswerk immer 
wieder der Geist des Betens aufleuchten: Ein Hilferuf, eine Bitte, ein 
Danksagen, ein Sich-Besinnen, daß da Gott ist. 

- Unser Gebet soll die Gemeinschaflserfahrung pflegen. Es entspricht nicht 
nur den Erfahrungen der Gruppenpsychologie, daß im engeren persönli- 
chen Beinandersein von Christen Gebetsspontaneität entbunden und Ge- 
betserfahrung geschenkt wird. Es ist Jesu Verheißung: •Wo zwei oder drei 
beisammen sind, bin ich mitten unter ihnen." (Mt 18, 20) Schriftgespräche, 
gemeinsame Stille oder spontanes Beten können zum Sauerteig unseres 
Betens und unseres Lebens werden. 

- Unser Gebet soll zum Gebet der Unterscheidung werden. Deshalb läßt 
es sich leiten vom Wort Gottes, das es in der Hl. Schrift findet, und vom 
Wort der Kirche. Deshalb ist es dienlich, immer wieder das eigene Beten 
zu überdenken: ob es nur von Emotion oder von echter Frömmigkeit getra- 
gen ist; ob die Trockenheit aus eigener Nachlässigkeit stammt oder das 
Geheimnis Gottes spiegelt; ob man an Vorbereitung wirklich das Seine 
getan hat. 

- Unser Gebet muß von Jesus geprägt sein. Die heilige Klara schreibt: 
•Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden, den uns unser seliger Vater Fran- 



Geistliche Lebensordnung 295 

ziskus, sein wahrer Liebhaber und Nachfolger, durch Wort und Beispiel 
gezeigt und gelehrt hat." (109, 11-13) Das Gebet Jesu aber war Lob, Dank, 
Bitte, Klage und stilles Verweilen vor dem Vater. In seinem ölbergsringen 
durchlebte auch er Stunden von Dunkelheit und Gottesferne, die das Beten 
herausfordern und vertiefen. An den Wundmalen des Franziskus lernen 
wir die meditierende Liebe zum leidenden Herrn. 

• Unser Gebet muß ein Gebet im Geist sein. Nach Paulus geschieht all 
unser Beten im Geist, richtet sich aus nach Jesus Christus und erhebt sich 
zum Vater. So spricht auch Franziskus Gott an: •Unser Herr Jesus Christus, 
Dein geliebter Sohn, möge mit dem Heiligen Geist, dem Tröster, Dir für 
alles Dank sagen. Er ist es ja, der Dir stets für alles zur Genüge ist, durch 
den Du uns so viel gegeben hast. Alleluja." (75, 12-17) 

Der Dienst - Der Mensch steht zwischen Brüdern und Schwestern 

•Jene Brüder", schreibt Franziskus, und jene Schwestern, •denen der Herr 
die Gnade gegeben hat, arbeiten zu können, sollen in Treue und Hingabe 
arbeiten, so daß sie zwar den der Seele schädlichen Müßiggang fernhalten, 
aber den Geist des heiligen Gebets und der Hingabe nicht ersticken; ihm 
sollen ja die anderen zeitlichen Dinge dienen." (84, 13-16) 

Durch unser Arbeiten und Dienen geben wir Zeugnis für Jesus Christus. 
Im Dienst, den wir innerhalb und außerhalb der Ordensgemeinschaft den 
Menschen schenken, zeigt sich der Geist des Gehorsams: die Arbeit zu über- 
nehmen, die den Aufgaben der Gemeinschaft und nicht den eigenen Inter- 
essen am besten entspricht; - zeigt sich der Geist der Armut: selbstlos das 
zu geben und anderen zur Verfügung zu stellen, was man selbst geschenkt 
erhielt; - zeigt sich der Geist der Jungfräulichkeit: für andere Menschen da 
zu sein, nicht weil es nützt, sondern weil alle Menschen Brüder und Schwe- 
stern Jesu Christi sind. 

Vor allem die Ordensgemeinschaft als ganze soll sich immer neu über- 
legen, welche Dienste die Kirche Jesu Christi von heute benötigt. Nur wer 
aus der eigenen Tradition kommend hellhörig bleibt für den Anruf Gottes 
in der Zeit, findet den Dienst, den Gott will. Wie sich aber der einzelne 
Mensch dann seines Orts in Gottes Heilsplan am deutlichsten bewußt wird, 
wenn er sich der eigenen Endlichkeit, dem Tode, stellt, so sollte auch die 
Ordensgemeinschaft bedenken, daß Jesus nur seiner Kirche, nicht aber al- 
len Gruppierungen in ihr, den Beistand durch alle Zeiten versprochen hat. 

Die Dienste nach außen - in Schule und Kindergarten, in Krankenpflege 
und Altensorge, in Hauswirtschaft und sonstwo - sind zwar die sichtbar- 
sten, die Dienste nach innen, für die eigene Gemeinschaft, aber sind nicht 



Arbeitsgruppe Sießen-München 296 

minder wichtig. Das gilt nicht nur von Diensten in Führungsaufgaben. Es 
gilt ebenso von Haus- und Verwaltungsdiensten. Das gilt auch von den 
unscheinbaren Diensten, mit denen man der Mitschwester im Alltag hilft 
- durch ein Wort, eine Geste, eine Gabe, besonders aber durch die Zeit, die 
man ihr schenkt. 

Unsere Dienste verknüpfen unser Leben mit der Umwelt. So ist es 
selbstverständlich, daß wir in die heutige Ausbildungs- und Arbeitswelt 
hineingehen. Das bedeutet Bildung und Weiterbildung; das bedeutet Un- 
terschiede in den Arbeitsmöglichkeiten: Die Schwestern müssen die ihrem 
Dienst entsprechenden Schulungen, Bildungsgrade, Arbeitsstätten und 
Wirkmöglichkeiten haben. Eine Gemeinschaft findet ihre Einheit nicht 
durch Vereinheitlichung, sondern durch Bejahung einer echten Pluralität 
(nicht Pluralismus) und durch das Ja, das jede Schwester mit ihrem eigenen 
Dienst der Gemeinschaft schenkt. Dabei haben Schwestern mit herausgeho- 
benen Arbeiten besondere Verpflichtung, anderen Schwestern diese Beja- 
hung zu erleichtern. 

Es ist Anliegen der Gesamtgemeinschaft wie der einzelnen Schwester, 
daß jede Schwester den Dienst findet, der ihr am besten entspricht. Er kann 
aber nur innerhalb des Interesses der ganzen Gemeinschaft gefunden wer- 
den. In Zweifelsfällen muß das Wohl der Gemeinschaft, nicht das Inter- 
esse der einzelnen Schwester, den Ausschlag geben. Normalerweise aber 
wird sich der Dienst einer jeden von uns als Frucht des Hineinwachsens in 
die Gemeinschaft ergeben. 

Nicht nur bei der Grundentscheidung für einen bestimmten Dienst, auch 
in diesem Dienst selbst müssen Freude und Erfülltsein von der Arbeit als 
Ziel vor Augen stehen - sei es, daß der Dienst in sich Freude bereitet, sei 
es, daß Freude aus der Gewißheit fließt, der Gemeinschaft und den Men- 
schen zu helfen. Wenn aber diese Freude nicht verspürt wird, werden wir 
erfahren, daß die selbstlos dienende Arbeit uns vom selbstbezogenen, sün- 
digen •Ich" befreien kann. Auch im Schöpfungsbericht hat Gott Adam und 
Eva das Arbeiten als Buße auferlegt, um sie von der Sündhaftigkeit zu be- 
freien. 

Vor allem aber sollten wir wissen, daß wir durch unser Dienen am Le- 
ben Jesu teilhaben, der für alle Menschen zum Diener wurde. Dieses Wis- 
sen soll uns davor bewahren, die eigene Leistung zu hoch und die fremde 
zu niedrig einzuschätzen. Es kann uns helfen, Streßsituationen in der Her- 
zensruhe zu überstehen, die aus der Verbindung mit Jesus stammt. Es kann 
uns die Erfahrung schenken, daß Dienen und Arbeiten für die Menschen 
zum Gebet vor Gott werden. 

So gliedern wir uns in das •apostolische" Tun ein, das jedem Christen 
aufgetragen ist und das Franziskus als die erste und grundlegende Tätig- 



Geistliche Lebensordnung 297 

keit seinen Brüdern in der Predigt, in der •Mission" aufträgt: im schlichten 
Dienst einfach da zu sein, •um Gottes willen allen Menschen Untertan zu 
sein und zu bekennen, daß wir Christen sind." (65, 21-24) 

Muße - Der Mensch soll Mensch sein 

Inmitten von Arbeitsdruck und Leistungsdrang muß die Pflege der wahren 
Muße ein besonderes Anliegen in unseren Gemeinschaften werden. Nur 
der Mensch wird ein wahrer Mensch, der Muße erfährt und mit Freizeit 
und Ferien umgehen kann. Die Feiertage, die in früheren Zeiten überaus 
zahlreich waren, sollen auch heute Raum zur Muße geben. Franziskus 
spricht hier schlichthin von Freude. Die Brüder und Schwestern •sollen sich 
als Menschen erweisen, die sich im Herrn freuen, heiter und liebenswürdig, 
wie es sich geziemt." (59, 6-7) 

Muße hat einen tief-menschlichen Sinn. Sie steht nicht neben Gebet und 
Dienst, sondern bereitet die Humus-Erde für deren Wachsen und Blühen. 
Humanwissenschaftler stellen fest, daß gute Arbeitsleistung auf guter Er- 
holung und Entspannung aufruht. Doch nicht dies, sondern wir als Men- 
schen bilden in der Ordensgemeinschaft den Grund zur Muße; wir werden 
uns in solchen Stunden finden und verwirklichen. 

Die von der Gemeinschaft und in der Gemeinschaft gepflegte Muße hat 
ihre Höhepunkte in Festen und Feiern. Die Muße der einzelnen Schwester 
sollte mehr als andere Lebensvollzüge von ihrer Eigenpersönlichkeit ge- 
prägt sein - in aktiver Hingabe oder in empfangsbereiter Entspannung, in 
schöpferischer Gestaltung oder in Ruhe und Verweilen, in anregendem 
Gespräch und Spiel oder in besinnlicher Einsamkeit. 

Muße läßt sich nicht befehlen, aber heranbilden. Das im modernen Den- 
ken zu eng ausgelegte •Bete und Arbeite" kann einer Schwester und einer 
Gemeinschaft die wahre Muße vereiteln. Drei Pfeiler aber stützen die ge- 
meinsame und persönliche Muße: innere Freude am einfachen Hier-und- 
Jetzt-Da-Sein, am Erschauen, Erblicken, Erleben; schöpferisches Gestal- 
ten und spielerisches Sich-Darstellen; und das menschliche, offene 
Einanderbegegnen und Zusammensein. 

Muße hat eine christliche Tiefe. Was im Sabbatgebot des Alten Testa- 
ments an religiöser Weisheit geborgen ist, gilt auch für das Neue Testa- 
ment, gilt auch für die geistlichen Gemeinschaften. Die innere Freiheit einer 
humanen Muße setzt religiöse Impulse frei, die den Menschen zu einem 
Gebet der Muße führen können, zu einem Anbrechen der heiligen Sabbat- 
ruhe, von der die Propheten sprechen. In der Muße erfahren wir, daß un- 
ser Dasein ein Geschenk ist. 



Arbeitsgruppe Sießen-München 298 

Am Gelingen oder Mißlingen der Muße entscheidet sich das Gelingen 
der Synthese von Gebet und Dienst. Nur wer sich beschenken läßt, kann 
offen für Gott und offen für die Menschen sein. 

Hingeordnet auf Gott 

Über allem aber, über Gebet und Dienst und Muße, steht der eine Gott. 
Ihm, •dem höchsten und erhabensten", so schreibt Franziskus, •wollen wir 
alles Gute zurückgeben und alles Gute als Sein Eigentum ansehen und für 
alles Dank sagen Ihm, von dem alles Gute herkommt. Und Er, der höchste 
und erhabenste, der wahre und einzige Gott, möge es als Sein Eigentum 
besitzen." (68, 4-8) 

Je stärker diese allumfassende Gottbezogenheit mein Leben formt, de- 
sto erfahrbarer wird Gott in allen meinen Handlungen, in Gebet, in Dienst 
und Muße; desto richtiger, humaner und christlicher wird mein Leben; 
desto näher kommt die Schöpfung dem, was ihr in der Offenbarung des 
Johannes verheißen ist: •Und die Stadt bedarf nicht der Sonne noch des 
Mondes, denn der Lichtglanz Gottes erleuchtet sie." (Off 21, 23) 

Damit aber wird schon in der Jetztzeit ein Teil der Verheißung Jesu 
Wirklichkeit: •Wer sein Leben verliert" - an Gott, an die Menschen- •der 
wird es gewinnen" -, der wird zum wahren Menschen Gottes. (Mt 11, 39) 




