Geistliche Lebensordnung einer Ordensgemeinschaft

Arbeitsgruppe, Sieflen — Miinchen

Die ,Regel”, die man frither einmal ,heilig“ nannte, ist fiir eine Ordens-
gemeinschaft mehr als nur eine Art Verkehrs-Ordnung, die das Zusammen-
leben ,regelt“. Sie ist gleichsam der Bauplan eines Hauses, in dem Men-
schen leben und sich zuhause fithlen sollen; eines Hauses, das nach auflen
Tir und Fenster hat und nach innen Raum bietet fiir ein ganzes Leben;
eines Hauses, in dem Menschen zu einer Familie zusammenwachsen und
ihren Dienst verrichten konnen; eines Hauses, das in der Mitte die Kapelle,
aber ringsherum all die vielfaltigen Lebensraume hat, die man fiir ein er-
fulltes Leben benotigt.

Voraussetzung einer solchen Lebensordnung ist der groflere Raum der
Kirche, ist das Evangelium, ist — im vorliegenden Fall - die franziskanische
Tradition. Ihre Aufgabe aberist es, den genannten Lebensraum nicht nur zu
beschreiben, sondern ihn so zu beschreiben, dafl Menschen von heute spii-
ren: hier lohnt sich ein Leben. Rein juristische Unterscheidungen sind zu
kiihl, das oft vernehmbare erbaulich-fromme Reden ist zu inhaltsleer, um
einen Menschen von heute zu treffen.

So hatte sich also unsere Arbeitsgruppe vor etwa anderthalb Jahren
die Aufgabe gesetzt, fiir die Ordensgemeinschaft der Franziskanerinnen
eine geistliche Lebensordnung, eine Regel zu verfassen, die den Reichtum
der Tradition einbringt und ihm die Gestalt gibt, die dem heutigen Glau-
bensverstindnis entspricht und den Menschen von heute anspricht.

Vorliegender Text, von dessen Gesamtentwurf nur die erste Hailfte
abgedruckt ist, ist das Ergebnis dieser Zusammenarbeit. Er stellt aber erst
den Arbeitstext dar, der durch die Hédnde der Gesamtgemeinschaft gehen
und vom Generalkapitel akzeptiert werden muf}, um dann der bischéflichen
Behorde vorgelegt werden zu kénnen. Das fehlende 5. Kapitel oder ein
neuer zweiter Teil zum Gesamtentwurf wird die juristischen Festlegungen
bringen.

Beim Durchsprechen und Analysieren in anderen Kreisen von Ordens-
leuten wurde der Wunsch nach einer Verdffentlichung des Arbeitstextes
laut. Man glaubte, Neuansdtze und Erweiterungen darin zu finden, die
fir viele andere Gemeinschaften hilfreich seien. Besonders froh war man
iiber die Einheit von Spiritualitdt und Theologie, von traditioneller Klar-
heit und Aufgeschlossenheit, von eindeutiger Forderung und verstindli-
cher Sprache.



Arbeitsgruppe Sieflen—Miinchen 282

Da der Text in und mit einer konkreten Ordensgemeinschaft verfafit
wurde, muf er in dieser konkreten Geschlossenheit veroffentlicht werden.
Das besagt, dafl weder die franziskanischen Elemente noch Beziige zu die-
ser Ordensgemeinschaft herausgenommen werden diirfen. Die Verfasser
aber hoffen, dafl diese Lebensordnung vielleicht gerade durch ihre lebens-
nahe Konkretheit nicht nur fiir andere Ordensgemeinschaften und Ordens-
leute Anregungen geben wird, sondern dafl sie auch zu verheirateten oder
nicht-verheirateten Laien spricht.

Denn wir alle stehen in der einen Nachfolge Jesu, wie es bei Lukas
heifit: ,Zu allen sagte er: Wer mein Jinger sein will, der verleugne sich
selbst, nehme tiglich sein Kreuz auf sich und folge mir nach. (9, 23)

Der Gesamtaufrif3

Unsere Gemeinschaft

1. Die Grundhaltung — Das Leben nach dem Evangelium

Gerufen in die Nachfolge

A. Gehorsam — Das Ja zur Gemeinschaft, getragen vom Glaubensgehorsam
an Gott

B. Armut — Das gelebte Zeichen unserer Haltung vor Gott und vor seinen
Geschopfen

C. Ehelosigkeit — Ein Auftrag zum personlichen Gottesverhdltnis und zur
selbstlosen Nachstenliebe

Treu fiir ein ganzes Leben

11. Die Grundvollziige — Gebet und Dienst

Geschaffen als Bild Gottes

A. Gebet - Der Mensch verankert sich in Gott

B. Dienst — Der Mensch steht zwischen Bruder und Schwester
C. Mufle — Der Mensch soll Mensch sein

Hingeordnet auf Gott

111. Die Grundbeziehungen — Die einzelne und die Gemeinschaft

Das christliche Menschenbild

A.Pflege der personlichen Identitit — ,,Zur Freibeit sind wir berufen®

B. Pflege der Lebensgemeinschaft — ,Sie waren ein Herz und eine Seele®

C. Pflege der Begegnung — , Damit ich mitgetrostet werde durch den
gemeinsamen Glauben, durch euren und meinen®

D. Pflege des Ordensauftrages — , Alle Glieder aber, obgleich es viele sind,
bilden einen Leib®



Geistliche Lebensordnung 283

E. Pflege der kirchlichen Gesinnung — , Wer euch hort, hort mich®
Das eucharistische Mahl

IV. Der Weg zu Gott in unserer Gemeinschafl

Wir sind Schwestern

A. Hineinwachsen in unsere Gemeinschaft

B. Weiterwachsen und Dienen in unserer Gemeinschaft

C. Verzeihen und Versohnen in unserer Gemeinschaft

D. Kranksein, Altwerden und Sterben in unserer Gemeinschaft
Wir leben aus der Hoffnung

Der Text

Unsere Gemeinschaft

Uber der Griindung der Kongregation der Sieflener Franziskanerinnen
stehen der Geist des heiligen Franziskus und der Ruf der Zeit.

Der franziskanische Geist. Das meint: Dasein im schlichten Wissen um
Gottes Grofle und Giite, um die eigene Schwiche und Armut; Vertrauen
haben auf die Kraft des Evangeliums und in die verborgene Bereitschaft
der Menschen fiir Gottes Wort; und deshalb den Weg der Nachfolge Jesu
wagen, auch wenn ,er fithren wird, wohin der Mensch nicht will“ (Joh 21,
18). Diesen Geist gibt uns die heilige Klara als Verméchtnis des heiligen
Franziskus auf den Weg: ,Ich ermahne aber instindig im Herrn Jesus
Christus alle meine Schwestern, die gegenwartigen und kommenden, sich
immer zu bemiihen, den Weg heiliger Einfalt, Demut und Armut nachzu-
gehen; so ndmlich wurden wir von unserem seligen Vater Franziskus be-
lehrt. Darum sollen wir Schwestern nicht durch unser Verdienst, sondern
einzig durch die Barmherzigkeit und Gnade des freigebigen Spenders, wel-
cher der Vater der Erbarmungen ist, stets den Duft eines guten Rufes ver-
breiten. Und liebet einander mit der Liebe Christi und zeiget die Liebe, die
ihr im Herzen habt, auch nach auflen durch Werke.“ (114, 7-20)

Den Ruf der Zeit brachte Pfarrer Kounz von Dieterskirch bei Riedlin-
gen als Schulinspektor ins Wort, als er 1853 im blumigen Stil der damali-
gen Zeit an die ,Frau Oberin® des Franziskanerinnenklosters in Dillingen
schrieb: ,Ich glaube, dafl die wohltétigen, sanften Strahlen einer weibli-
chen kldsterlichen Erziehungsanstalt segensreich in dieser Gegend wirken
wiirden.“ Es ging um die Errichtung einer katholischen Internatsschule im
damaligen Land Wiirttemberg. Die politische Situation erforderte eine
unabhingige Griindung. Die bayerischen Franziskanerinnen von Dillin-



Arbeitsgruppe Sieflen—Miinchen 284

gen, an die der Brief gerichtet war, kamen dem bereitwillig nach. Thre
Oberin, Theresia Haselmeyer, antwortete schnell: ,Das Schreiben Eurer
Hochwiirden hat in unserem Kloster allgemeine Freude erregt.“ Und so
zogen schon am 2. 3. 1854 die ersten Schwestern in Oggelsbeuren bei Ehin-
gen ein, und sechs Jahre darauf, am 24. 5. 1860, wird Kloster Sieflen Mit-
telpunkt der neuen Kongregation.

Die Sieflener Franziskanerinnen blieben dem Ruf, auf den hin sie ge-
griindet wurden, treu. Die Sorge fiir die Jugend, und besonders fiir die
Frauenjugend im schulpflichtigen Alter, ist ihr vordringliches Anliegen.
Die vielen grofleren und kleineren Griindungen im schwébischen Land
stehen meist in Beziehung zur Jugend: Kindergartenarbeit, hohere Schu-
len, Hauswirtschaftslehre wie musischer Unterricht. Daneben erwuchsen
Dienste an alten und kranken Menschen; damit dokumentiert die Kongre-
gation ihre Bereitschaft, sich stets neu dem Ruf der Zeit und den Sorgen der
Menschen zu stellen. Auch die Missionen in Afrika (Erzdiozese Bloemfon-
tein und Didzese Kimberley) und in Brasilien (Hauptsitz im Staat Sao
Paulo) sind getragen vom Geist der Sorge fir die Jugend und sind offen
fir die Note der Menschen.

Die Verbundenheit mit der Diozese Stuttgart/Rottenburg erwies sich im
Zug der Erneuerungsbewegung nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
als eine wertvolle Hilfe. Weil die Schwestern in nicht allzu grofier raum-
licher Entfernung ihren Einsatz finden und weil sie zum grofien Teil durch
landschaftliche Herkunft geprigt oder doch von Liebe zu dieser Landschaft
angezogen sind, ist ein lebendiges Einander-Kennen-Lernen moglich. Der
rege geistige und geistliche Austausch soll weiterhin das Vertrautwerden
zwischen Basis und Leitung stirken und den Boden bereiten fiir den Dialog
mit den Anliegen der Zeit und den Fragen der Mitmenschen.

Wie ein Zeichen fiir diese Einheit in aller Vielfalt steht die weitriumige
Klosteranlage von Siefien inmitten von Landschaft und Menschen, ein Ort
gesellschaftlicher und geistlicher Begegnung. Daf inmitten der Klosteran-
lagen die Schwestern, besonders die dlteren, das ausgesetzte Altarssakra-
ment in stindiger Anbetung verehren, ist mehr als nur ein Zeichen; es ist
ein Dank an Gott fiir seine Fithrung, eine Bitte an Jesus Christus um Kraft
fir den weiteren Weg, ein schwesterliches Zusammenfinden im Heiligen
Geist Gottes, der durch das Sakrament des Altares tiber seine Kirche aus-
gegossen ist.

Die Sieflener Franziskanerinnen zahlen heute 675 Mitglieder auf 58
verschiedenen Arbeitsstellen. Sie mochten im Geist des heiligen Franzis-
kus die Aufgaben unserer Zeit, besonders im Dienst an der Jugend, er-
kennen und begreifen. Sie wissen, daf} sie diesen Auftrag nur erfiillen
konnen, wenn sie aus Gottes Gnade im Geist des Gebets und in mitschwe-



Geistliche Lebensordnung 285

sterlichem Verstehen und Lieben sich immer wieder neu auf ihre Berufung
besinnen.

I. Die Grundhaltung — Das Leben nach dem Evangelium
Gerufen in die Nachfolge

Franz von Assisi hat seinen Briidern und Schwestern in der endgiltigen
Fassung der Regel eine Grundformel fiir ihr Leben gegeben: ,Regel und
Leben der Minderen Briidder (und Schwestern) ist dieses: unseres Herrn
Jesu Christi heiliges Evangelium zu beobachten, durch ein Leben in Ge-
horsam, ohne Eigentum und in Keuschheit.“ (80, 17-19).

Es ist der Ruf Gottes, der Franziskus auf diesen Weg gefithrt hat; in sei-
nem Testament schreibt er: ,Niemand zeigte mir, was ich zu tun hétte, son-
dern der Allerhéchste selbst hat mir geoffenbart, dafl ich nach der Form des
heiligen Evangeliums leben solle.“ (95, 12-15) Der gleiche Ruf fithrte die
Schwestern der hl. Klara zusammen — ,,auf gottliche Eingebung®, wie Fran-
ziskus schreibt (92, 4); ein Ruf, der in der Geschichte weiterklang durch die
vielen Gemeinschaften der weitverzweigten franziskanischen Familie.

Dieser Ruf Gottes hat auch eine jede von uns zu den Franziskanerinnen
von Siefen gefiihrt — ob er uns getroffen hat mit einmaliger Gewifiheit,
oder ob er uns traf im langsamen, vielleicht auch mithsamen Hineinwach-
sen in die Gemeinschaft und ihr Leben. Es ist der Ruf in die Nachfolge
Jesu, wie sie konkret in der Kongregation der Franziskanerinnen von Sie-
fen gelebt wird.

Gestalt gewinnt dieser Ruf zur Nachfolge Jesu dort, wo sich der Geist
der drei Evangelischen Rite in den Aufgaben der Zeit und dem Einsatz fiir
unsere Mitmenschen verwirklicht. Wir sind dankbar dafiir, dafl wir in
diesem Geist des Gehorsams, der Armnt und der Ehelosigkeit leben diir-
fen; denn es ist der Geist des Evangeliums, der uns durch die Kirche und
ihre Ordensgrundungen weitergegeben wird, den Franziskus seinen Brii-
dern und Schwestern aller Zeiten auftrigt.

Gehorsam — Das Ja zur Gemeinschaft, getragen vom Glaubensgehorsam
vor Gott

Jeder Christ steht im Gehorsam vor Gott, begegnet Gottes Willen in Ge-
wissensverantwortung vor den Aufgaben der Zeit und im Auftrag der Kir-
che des Evangeliums. Auf diese Haltung weist Paulus hin, wenn er einen
frithen Hymnus anfgreift und lehrt: ,Habt die Gesinnung, die in Christus
Jesus war . . . Er wurde gehorsam bis in den Tod.“ (Phil 12, 5-8)



Arbeitsgruppe Sieflen—Miinchen 286

Der Ordensgehorsam gibt dieser Grundhaltung eine konkrete Gestalt,
die Eingliederung nidmlich in eine von der Kirche anerkannte geistliche Ge-
meinschaft, in deren gemeinsames Leben und in deren Aufgaben. Dieses
christliche Leben nennt Franziskus ,,zum Gehorsam angenommen werden®
(53, 2 f); er beschreibt die innere Form dieses ,,Gehorchens®: ,Die Briider
(und Schwestern) sollen in der Liebe des Geistes einander willig dienen
und gehorchen. Und das ist der wahre und heilige Gehorsam unseres
Herrn Jesus Christus.” (57, 10-12)

Im Geliibde des Gehorsams iibernehme ich die Lebensform der Sieflener
Franziskanerinnen als Antwort auf den Ruf Gottes. Ich iibernchme ihre
Anliegen als meine Anliegen, ihre Note als meine Néte, ihr Gemein-
schaftsleben als mein Leben vor Gott und den Menschen. Ich bemilhe mich
mit Gottes Hilfe, ,ein Herz und eine Seele“ mit den Schwestern dieser
Gemeinschaft zu werden (Apg 4, 32).

Mein von Gottes Gnade getragenes Grund-Ja zur Gemeinschaft wachst
aus dem Glaubensgehorsam vor Gott. Es umgreift die Vielfalt des Mitein-
ander-Lebens, -Betens und -Arbeitens.

Die vielfiltigen Titigkeiten des Alltags aber werden nicht vom Gehor-
sam in diesem fordernden Sinn gelenkt, sondern ergeben sich aus den Hal-
tungen von Hoflichkeit und Anstand, von Riicksichtnahme und Hilfe, von
schwesterlichem Verstehen und verzeihender Liebe. Nur dort, wo die Ge-
meinschaft in ihrer Mitte beriihrt wird, geht es auch um die Verpflichtung
des gelobten Gehorsams.

Der Gehorsam also bildet die Klammer um unser Leben und trifft uns
dort, wo unsere Existenz als Gemeinschaft auf dem Spiel steht. Dieser Ge-
horsam aber vollzieht sich keineswegs im passiven Geschehen-Lassen. Er
fordert meine Aktivitiit, mein schopferisches Interesse an der Gemeinschaft.
Dic eigenen Fihigkeiten miissen fir die Gemeinschaft und in ihr fruchtbar
werden. Das verlangt von jeder einzelnen Schwester die bewufite Pflege
der eigenen Personlichkeit, kann und wird aber auch Verzichte einschlie-
fen auf die Entfaltung mancher Begabung, die in einem anderen Lebens-
stand gefordert wiirde.

Eine Franziskanerin von Sieflen bejaht thre Gemeinschaft so, wie diese
ist, mit ihren Starken und Schwichen. Aus diesem Grund-Ja der Liebe muf}
aber ein kritisches Mithen flieen, dafl die Gemeinschaft werde, wie sie sein
soll; daf} sie ihre Aufgaben in Kirche und Gesellschaft noch treuer erfiille
und ihr eigenes Leben in Gebet und Liebe immer besser gestalte. Wie die
personliche Bekehrung aus dem Glanbensvertrauen stammt, so wurzelt
unser Mithen um die ,stindige Bekehrung“ der Gemeinschaft in einer tie-
fen Liebe zu ihr.



Geistliche Lebensordnung 287

Jede Gemeinschaft braucht eine Lebensregel und eine Fiihrung. Unsere
Lebensregel ist hier, in der Regel des Dritten Ordens und in unseren Aus-
fithrungsbestimmungen verbindlich festgelegt. Die Fithrung der Sieflener
Franziskanerinnen geschieht durch das Generalkapitel, den Generalrat
und die Generaloberin. Das sind die Leitplanken unseres Gehorchens.

Die Verpflichtung des Ordensgehorsams kristallisiert sich im Verhdlt-
nis der Schwestern zur Oberin. Diese Struktur des Gehorchens darf
nicht mit personlicher Sympathie verwechselt werden; sie beruht auch
nicht nur auf der natiirlichen Einsicht, daf} jede Gemeinschaft eine Spitze
braucht, sondern ist ein Anliegen christlicher Spiritualitit. Der Gott der
Offenbarung hat nédmlich als Brennpunkte seines Sprechens und Wirkens
nicht Strukturen und Gesetze, sondern Menschen erwahlt. Strukturen und
Gesetze, ohne die kein menschliches Zusammenleben moglich ist, stehen
unter dem Grundgesetz der Liebe und miissen an ithm gemessen werden.
Auch der christliche Gehorsam muf seinen Brennpunkt im Verhiltnis zu
einem Menschen haben.

Die Anordnungen der Oberin entspringen ganz und gar dem Auftrag
der Gemeinschaft, der in vielfaltiger Weise an sie herangetragen wird. Zu
ihren schwersten Biirden gehort es, einen tiefgreifenden Verzicht von einer
Mitschwester verlangen zu miussen. Nur nach griindlichen Informationen,
unter reiflicher Uberlegung, nach Gesprichen mit anderen Schwestern,
deren Kompetenz anerkannt ist, und getragen vom Gebet aller Schwestern,
kann eine Oberin ihr Amt austiben.

Als einzelne Schwester gliedere ich mich — kraft des Glaubensgehorsams
vor Gott — in freier Gewissensentscheidung in die Gemeinschaft ein. Kon-
fliktfille konnen nur in ehrlichem Gesprach ausgetragen werden, das vom
Geist des Gebets durchzogen ist. Das Wohl der Gemeinschaft, der der Ge-
horsam gilt, muf} dabei vor Augen stehen. Neben dem personlichen Beten
kann es eine Hilfe sein, mit einer Mitschwester zu sprechen und — statt aus
der Augenblickssituation zu reagieren — sich Zeit zu nehmen zum Nach-
sinnen und zum Beruhigen.

Wir alle aber wissen, daf} der Gehorsam in einer schwerwiegenden An-
gelegenheit nur geleistet werden kann, wenn er aus der betenden und tti-
gen Treue des Alltags stammt. Dort vor allem wollen wir Schwestern zu-
sammenwachsen, wie es Franziskus beschreibt: ,bemiiht, Schweigen zu be-
wahren; nicht herumstreiten, sondern bemiiht, in Demut zu antworten; sich
gegenseitig lieben und die Liebe in Werken beweisen; bescheiden sein;
nicht richten, sondern die eigenen Siinden iiberdenken.® (62, 25-63, 20)
Dann werden wir ,im wahren Gehorsam stehen und vom Herrn gesegnet
sein.“ (57, 19-20)



Arbeitsgruppe Sieflen—Miinchen 288

Die Armut — Das gelebte Zeichen unserer Haltung vor Gott und
seinen Geschopfen

Franziskus hat seine Briidder- und Schwestern-Gemeinschaft zwar auf dem
Boden des Gehorsams gegriindet. Die ,,Herrin Armut“ aber ist — ganz im
Sinne der Bergpredigt: ,Selig die Armen, die Armen im Geist® (Lk 6, 20;
Mt 5, 3) — das sichtbare Zeichen all derjenigen, die sich zu seinem Geiste
bekennen.

In der Armut verleiblicht sich unsere Haltung gegenuber den inneren
und dufleren Giitern dieser Welt; deshalb ist ihre konkrete Gestalt bezogen
auf die wirtschaftliche und soziale, die naturergebene und kulturelle Um-
welt, in der wir leben. Was heute und in einer bestimmten Situation Armut
bedeutet, kann morgen unter anderen Umstdnden Reichtum dokumentieren.
Die Armut der einzelnen und der Gemeinschaft 14t sich daher nicht am
materiellen Maflstab von Besitz oder Nicht-Besitz messen, sondern nur am
Geist, der in ihr lebt. Diesen beschreibt Franz in der nicht bestitigten Re-
gel: ,Und alles Gute wollen wir Gott, dem hochsten und erhabensten
Herrn, zuriickgeben und alles Gute als sein Eigentum ansehen und fiir alles
Dank sagen ihm, von dem alles Gute herkommt. Und er, der héchste und
erhabenste, der wahre und einzige Gott, mége es als sein Eigentum besit-
zen.“ (68, 4-8)

Aus dieser Haltung der Armut heraus méchten wir auf die Giiter dieser
Welt verzichten, sie nicht zur Entfaltung der eigenen Personlichkeit oder
auch der Gemeinschaftsinteressen benutzen, sondern zum Dienst fir Gott
und fiir die Menschen. Die Haltung des Besitzens hat ihren guten, von Gott
gewollten Sinn innerhalb der Schépfungsordnung. Franziskus aber legt
den Akzent anders: in der Armutshaltung soll gelebt und vollzogen wer-
den, dafl alles in der Hand Gottes liegt: ,Er mége es als Sein Eigentum
besitzen.“ (68, 8)

Ein solches gelebtes Wissen, eine solche Dankbarkeit des Glaubens an
Gott, ,von dem alles Gute stammt“ (Jak 1, 17), befreit den Menschen von
den Mafistiben der Welt. In diesem Armuts-Geist sind die einzelnen wie
die Gemeinschaft ganz und gar verfiigbar fir Gottes Fiihrung. Der Ge-
meinschaft wachst daraus die wahre Bereitschaft fiir den Anruf der Zeit, fiir
die Note der Menschen, fiir die Sorgen der Kirche. Nicht dorthin, wo gro-
Rere Selbstbestatigung oder weiterer Einflufl zu erwarten ist, sondern dort-
hin treibt der Geist der Armut, wo Gott am meisten verherrlicht und seine
Schopfung ihm zuriickgegeben wird. Als einzelne aber, die den Geist der
Armut leben, wissen wir, daff wir thn am besten verwirklichen, wenn wir
uns fiir die Aufgabe der Gemeinschaft in bereiter Verfiigung halten. Aus
dieser Freiheit stammt auch das, was man die Freude der Armut nennen



Geistliche Lebensordnung 289

darf: Miteinanderteilen, gemeinsam sich an geistigen und materiellen Gii-
tern freuen, die Sorgen und die Néte miteinander tragen, das Erhaltene
weiterschenken und iiber das Geschenkte froh sein. Diese Gemeinsamkeit
der Armut kommt besonders in unserer Abhéngigkeit von der Fihrung
der Gemeinschaft zam Ausdrudk, deren Erlaubnis wir einholen, wenn es
um wichtige, die Armut betreffende Angelegenheiten geht.

In der Gemeinschaft selbst verbietet der Geist der Armut das Messen
und Wetteifern mit- oder gegen-einander. Innerhalb des von der Gemein-
schaft gesteckten Rahmens darf es auch nicht zu einer Gleichschaltung aller
kommen, sondern der Geist der Armut mufl sich verwirklichen in Hoch-
schitzung vor der Aufgabe und vor der Persinlichkeit der anderen Schwe-
stern, in kritischer Wachsamkeit gegeniiber der eigenen Armutspraxis, im
offenen Gesprich mit den Schwestern, die die Gemeinschaft vertreten, und
in Rechenschaft vor der Leitung.

Es muf nicht hervorgehoben werden, daf8 dieser Geist der Armut einen
einfachen Lebensstil gebietet. In der konkreten Anspruchslosigkeit und im
Verzichten sollte er sich an der Menschengruppe orientieren, in der und
firr die die Schwesterngemeinschaft lebt und sich einsetzt. Im franziskani-
schen Erbe ist uns mitgegeben, dafl die ganze Schépfung, also auch Tiere,
Pflanzen und leblose Natur, nicht einfach als Werkzeug und Gebrauchsob-
jekt dem Menschen in die Hand gegeben ist, sondern ihren Eigenwert be-
sitzt. Franziskus spricht von der Sonne als Bruder und dem Wasser als
Schwester. Wir sollten so leben, dafl wir in der Solidaritdt der Menschen
und aller Geschopfe Gott allein als Herrn und Vater zu preisen vermogen.

Uber die bereite Verfiigbarkeit und die dienende Solidaritét hinaus wird
sich der Geist der Armut auch im fithlbaren, frei bejahten Verzicht nieder-
schlagen. Es wiire falsch, sich einen Verzicht nur um des Verzichts willen
aufzuerlegen. Es wiirde aber ebenso dem Geist der Armut schaden, jeden
Stachel der gespiirten und leidvoll erfahrenen Armut beseitigen zu wollen.
Franziskus legt uns nahe, auch fir das Leid und den Verzicht, ,fir alles
Dank zu sagen . . . Diejenigen namlich, die Gott zum ewigen Leben vorher-
bestimmt hat, die bildet er durch die Qualen von Prifungen und Krank-
heiten.“ (79, 3-6)

Alles dies gilt der einzelnen Schwester wie auch den Konventen. Sie alle
ndmlich stehen in der Nachfolge Jesu, der arm geworden ist fiir uns, ,damit
wir in seiner Armut reich werden.“ (2 Kor 8, 9) Alle haben den Ruf ver-
nommen, ,nackt dem nackten Jesus“ (Bonaventura von Franziskus) zu fol-
gen und dadurch den Menschen zum Zeichen und zur Hilfe zu werden,
Gott als den alleinigen Herrn und den giitigen Vater anzuerkennen.



Arbeitsgruppe Siefen—Miinchen 290

Ehelosigkeit — Ein Auftrag zum personlichen Gottesverhiltnis und zur
selbstlosen Nichstenliebe

Seit Beginn des Ordenslebens, seit den sogenannten ,, Wanderasketen®, die
die Botschaft Christi weitertrugen, und seit den ersten Ménchen und Non-
nen war die Ehelosigkeit das Leitbild des Lebens in ,geistlicher Gemein-
schafl®. Das Herrenwort von den ,Ehelosen, die freiwillig auf die Ehe
verzichten um des Himmelreiches willen — ,Wer es fassen kann, der
fasse es“ (Mt 19, 12) — fand in der christlichen Tradition stets neue Horer.
Heute miissen wir wissen, daf} die Umwelt wenig Verstindnis fiir die frei-
willige, christliche Ehelosigkeit aufbringt. Um so dringlicher ist uns aufge-
tragen, diesen evangelischen Rat mit der Bereitschaft unseres Herzens und
der Ganzheit unseres Leibes zu befolgen.

In der Mitte soll das stehen, was die heilige Klara iiberschwenglich
besingt: ,Liebe jenen mit ganzer Hingabe, der sich um Deiner Liebe willen
ganzlich hingegeben hat, dessen Schonheit Sonne und Mond bewundern,
dessen Belohnungen in ihrer Kostlichkeit und Gréfie ohne Ende sind. IThn
meine ich, den Sohn des Allerhochsten, den die Jungfrau gebar.“ (122,
21-24) Das Geliibde der Ehelosigkeit verlore seinen Sinn ohne das betende
Bemiihen um die personliche Beziehung zu unserem Herrn Jesus Christus.
Diese Aufgabe erfordert zwar die Spanne eines ganzen Lebens; und oft ge-
nug wird das Gelingen weit von uns weggeriickt erscheinen. Aber der Auf-
trag selbst muf uns stets vor Augen stehen.

Der freiwillige Verzicht auf die gegenseitige leib-seelische Hingabe an
einen anderen Menschen trifft unsere Personlichkeit in ihrem Kern. Wir
wagen ihn dennoch, weil der gleiche Gott, der den Schopfungsauftrag gab
zur Ehe zwischen Mann und Frau, uns durch seinen Sohn Jesus gerufen hat
und die selig preist, dic um des Himmelreichs willen auf eheliche Erfiillung
verzichten.

Wir diirfen das leibliche Beisammen sein von Mann und Frau nicht gering-
schitzen, und wir diirfen das Gelitbde der Ehelosigkeit auch nicht nur aus-
legen als ein Freiwerden von Bindungen zum zweckgerichteten Einsatz
aller Krifte. Unsere Heiligen aber zeigen, dafl die Liebe zu Jesus die Liebe
zu den Menschen nicht mindert, sondern stirkt. Franziskus umgreift diese
evangelische Einheit von Gottesliebe und Nichstenliebe mit dem Wort
»geistlich“: ,Wo immer die Briider (und Schwestern) auch sind, oder
wenn sie sich irgendwo treffen, miissen sie geistlich und sorgfiltig ,einan-
der ohne Murren® achten und ehren.” (59, 1-4) Das Wort , geistlich“ be-
riihrt das christliche Grundwissen von der Liebe in Gott zwischen Vater
und Sohn, die der gottliche Geist ist. Er schliet Gottes Liebe nicht ab, son-
dern weitet sie aus auf die Schopfung, auf alle Menschen. Deswegen ist



Geistliche Lebensordnung 291

christliche Gottesliebe immer zugleich, wie Jesus gesagt hat, Nachstenliebe.
Titige Néchstenliebe ist zwar nicht Sinn, aber Frucht des Geliibdes der
Ehelosigkeit.

Die grofite Gefahr der freiwilligen Ehelosigkeit ist nicht die dufRere Ver-
letzung des Gelubdes, sondern die Verkimmerung des menschlichen Ge-
miits. Eheliche Partner erschlieflen sich gegenseitig die Welt der Gefiihle,
den Reichtum der Affektivitit. Von uns mufl dieser Reichtum bewufit ge-
pllegt werden.

Hierher gehort alles, was in einem weiten Sinn ,, Meditation® genannt
werden darf: Die Freude an der Natur, an den Schonheiten des Alltags,
das Erleben von Begegnungen, die Liebe zum Beruf, zur Kunst und zur
Kultur; aber auch Schmerz und Leid, die zu Prifsteinen menschlicher Sen-
sibilitdt werden konnen. Hierzu gehort der Bereich der Personlichkeits-
verwirklichung. In rechter Ordnung stehend ist dies kein Einengen,
sondern ein Verlebendigen des personlichen Gottesverhiltnisses. Der
Sonnengesang des Franziskus lebt aus dieser Ordnung.

Noch wichtiger wird fir jede Schwester gerade wegen ihrer Ehelosigkeit
die Pllege zwischenmenschlicher Begegnung. Die Freundschaft zwischen
Franziskus und Klara ragt als uniibersehbares Zeichen in unsere Zeit hin-
ein. Freundschaft im Geliibde der Jungfriulichkeit bekommt ein anderes
Gesicht als andere, besonders eheliche Bindungen. Bleibende, auch Distanz
bewahrende Hochachtung vor dem anderen Menschen und dienende Offen-
heit zur gréfleren Gruppe und Gemeinschaft, werden in der Ich-Du-Bezie-
hung zu Jesus Christus deutlicher bewufit. Zugleich damit gibt uns dieses
Geliibde den Auftrag, dafl jede von uns nach ihrem Vermoégen auch die
Affektivitit, die Werte des Gemiits und damit besonders die Freundschaft
Pllegt. Der klassische Name ,, Jungfraulichkeit“ fiir die Ehelosigkeit kann
dadurch sich neu mit Gehalt fillen, wenn wir uns bemiihen, gerade diese
Seite der Affektivitdtin das Gottesverhaltnis einzubringen, auf deren Aus-
pragung in ehelicher Hingabe wir verzichtet haben ,,um des Himmelreiches
willen®. Erinnert sei an die Regel des Franziskus: ,,Uberall dort, wo die
Briider (und Schwestern) sind oder je sich zusammenfinden, sollen sie sich
einander als Hausgenossen erweisen. Und einer soll dem anderen zuver-
sichtlich seine Not offenbaren; denn wenn schon eine Mutter ihren leibli-
chen Sohn umhegt und liebt, mit wieviel gréferer Sorgfalt mufd einer dann
seinen geistlichen Bruder lieben und umhegen.“ (85, 6-11)

Treu fur ein ganzes Leben

Das Treue-Versprechen unserer Gelibde gilt fir ein ganzes Leben. Man-
che Grinde machen diese Unbedingtheit verstindlich, und viele Hilfen



Arbeitsgruppe Sieflen—Miinchen 292

schenken Kraft und Ausdauer zur Treue. Doch der innerste Grund der
lebenslangen Treue ist nur Gott, ,der da ist die Fulle des Guten, alles
Gute, das gesamte Gute, das wahre und hochste Gut, der allein gut ist.”
(76, 28-30)

Der Bund, den er in der Taufe mit mir geschlossen hat, wird lebendig
in den Gelitbden, durch die ich mich an die Franziskanerinnen von Sieflen
binde. Nur aus dem Gebet vor Gott stammt die Kraft, ein Leben lang die-
ser Gemeinschaft die Treue zu halten.

In Konflikten, wo meine Personlichkeit mit ihren Anliegen oder das
Wohl der Ordensgemeinschaft auf dem Spiel stehen, konnen und miissen
natiirliche Einsichten und Mafinahmen die Spannung entschdrfen. Doch die
Spitze all dieser wichtigen Hilfen muf} hineinragen in das Vertrauen auf
Gott; ein Vertrauen, das von menschlicher Klugheit nicht erreicht wird,
aber das sie begriindet; ein Vertrauen, das menschliches Tun nicht ersetzt,
sondern moglich und fruchtbar macht; ein Vertrauen, das seinen Ort im
Leben aus dem Gebet findet.

Auf dieses Vertrauen gestiitzt, ,haben wir nichts anderes zu tun, als eif-
rig zu sein, dem Willen des Herrn zu folgen und IThm zu gefallen.” (71, 7-9)

I1. Die Grundvollziige — Gebet und Dienst

Geschaffen als Bild Gottes

Gott schuf den Menschen als ganzen, unteilbar in Leib und Seele, in Tatig-
keit und Ruhe, in Selbstbesitz und Kommunikation, in Gebet und Dienst.
Diesen Menschen beschreibt Franziskus als das Bild Gottes: ,Du hast durch
Deinen heiligen Willen und durch Deinen eingeborenen Sohn uns geformt
nach Deinem Bild und Gleichnis.“ (74, 21-24) Deshalb beriihrt alles, was
den Menschen betrifft, auch seine Beziehung zu Gott.

Zugleich aber ist der Mensch in die Mannigfaltigkeit von Zeit und Raum
hineingeschaffen worden. Daher entfaltet sich das eine Stehen vor Gott
und in der Welt in verschiedenen Gestalten. Seit den ersten christlichen
Jahrhunderten wird das Leben der drei evangelischen Rite in die Doppel-
gestalt von ,Ora et Labora“ eingeordnet. Diese Polaritit meint: Gebet und
Arbeit, Kontemplation und Aktion, meditatives Verweilen und tétiger
Dienst, Hingabe an Gott und Einsatz fur die Menschen. ,Die Knechte Got-
tes sollen stets dem Gebet oder irgendeiner guten Beschéftigung obliegen,“
schreibt Franziskus (58, 26 f.). Mit der Schrift warnt er vor dem Miiflig-
gang. Doch damit meint er nicht das, was wir heute unter Mufle verstehen.
Dieser namlich gilt in der Hektik unserer Zeit ein besonderes Augenmerk.



Geistliche Lebensordnung 293

Das Gebet — Der Mensch verankert sich in Gott

Franziskus schliefit die nicht bestitigte Regel mit einem ausladenden Ge-
bet; darin klingen Lob und Dank, Demut und Bitte, Wunsch und Hoff-
nung, Anliegen der Kirche und Aufgaben seiner Ordensgemeinschaft,
Weite des Himmels und Offenheit zur Zukunft zusammen. Gott selbst wird
angesprochen: , Allmichtiger, hichster, heiliger und erhabenster Gott, hei-
liger und gerechter Vater, Herr und Konig des Himmels und der Erde. Wir
sagen Dir Dank um Deiner selbst willen; daf Du uns durch Deinen Sohn
erschaffen hast und hast erlosen wollen; und dafl dieser Sohn wiederkom-
men wird in Herrlichkeit und Majestit.“ (74, 19-75, 5)

~ Die Notwendigkeit und den Sinn des Betens kennt eine jede von uns aus
der Erfahrung des Lebens. Wo die Beziehung zu dem, den ich liebe und
lieben mochte, nicht gepflegt wird, erkaltet die Liebe. Wo das Gebet nicht
gepflegt wird, erkaltet die Beziehung zu Gott. Beten heifit doch, sich mit
der Ausdriicklichkeit des Herzens Gott zuwenden und sich immer wieder
diesem Gott offnen.

— Unser Gebet muf3 weit sein. Es gibt nichts in der Welt, in der Zeit und in
unserem Leben, das nicht heimgeholt werden kann und soll ins Beten:
ferne und nahe Menschen, Freude und Trauer, Hoffnung und Enttau-
schung. Franziskus gab auch der Natur Raum in seinem Gebet. Sicherlich
gibt es Orte und Zeiten, Stimmungen und Anliegen, die unser Gebet auf
dieses oder jenes hinlenken. Es ist natiirlich, daf die Freuden und Sorgen,
die uns unmittelbar bertihren, uns auch im Gebet am néichsten stehen. Doch
jede von uns will sich bemiihen, das Beten zu der Weite zu 6ffnen, in der
Franziskus betete.

— Unser Gebet ist ein Gebet der Gemeinschaft. Mit dem Ja zur {ranziska-
nischen Gemeinschaft von Sieflen stelle ich mich hinein in ihre Gebetsord-
nung: die tdgliche Messe soll Mittelpunkt des Betens sein; das tédgliche
Stundengebet verrichten wir als Gemeinschaft in Gemeinschaft; jeden
Tag gehort eine Zeit dem personlichen Beten und Betrachten. Im Ab-
lauf des liturgischen Jahres sind wir durch Messe und Stundengebet der
Kirche verbunden; wenn wir Feste feiern mit unseren Mitschwestern,
freuen wir uns auf das festliche Gebet. Auch die Besinnungstage und
jahrliche Exerzitien ziehen Grundlinien, auf denen sich unser Gebet be-
wegt.

— Unser Gebet ist ein Beten von Pilgern. Arbeit und duflere Sorgen kon-



Arbeitsgruppe Siefen—Miinchen 294

nen so erdriickend sein, dafl sie den Freiheitsraum des inneren Betens zu
ersticken drohen. Deshalb schenken wir diesem Innenraum des Gebets be-
sondere Aufmerksamkeit.

Gerade das personliche Gebet braucht Ordnung. Aufgrund von Beruf
und Persénlichkeitsstruktur wird diese nicht fiir jedermann die gleiche sein.
Deshalb soll eine jede Schwester mit einem Menschen ihres Vertrauens — es
muf nicht der Beichtvater oder die Oberin sein — ihre persénliche Gebets-
ordnung iiberdenken und besprechen.

Auch in sich bedarf das Gebet der behutsamen Pflege. Es ist zwar in sei-
ner Mitte ein Geschenk, doch wir kénnen viele Tiiren 6ffnen, die zu ihm
fithren: Stille, Kérperhaltung, Atmen, Bilder, Natur, Bewegung, Rhyth-
mus, Texte, Musik. Je ganzheitlicher das Beten durch eine meditative Be-
reitung geoffnet und gestaltet wird, desto reicher, desto freier, desto beten-
der wird es sein.

Der klassische Vierschritt des Betens behilt Giiltigkeit: Bereitung —
Sichvertiefen in das, worum es geht — Verweilen — Du-Sagen zu Gott.

— Unser Gebet soll ein Gebet des Alltags sein. Arbeit kann Gebet sein. Sie
wird aber nur zum Gebet, wenn sie auf der Ordnung eines ausdriicklichen
Betens beruht. Dann aber wird wie von selbst auch im Tageswerk immer
wieder der Geist des Betens aufleuchten: Ein Hilferuf, eine Bitte, ein
Danksagen, ein Sich-Besinnen, daf} da Gott ist.

— Unser Gebet soll die Gemeinschaftserfahrung pflegen. Es entspricht nicht
nur den Erfahrungen der Gruppenpsydhologie, dafl im engeren personli-
chen Beinandersein von Christen Gebetsspontaneitit entbunden und Ge-
betserfahrung geschenkt wird. Es ist Jesu Verheilung: ,, Wo zwei oder drei
beisammen sind, bin ich mitten unter ihnen.“ (Mt 18, 20) Schriftgespriche,
gemeinsame Stille oder spontanes Beten kénnen zum Sauerteig unseres
Betens und unseres Lebens werden.

— Unser Gebet soll zum Gebet der Unterscheidung werden. Deshalb 1aft
es sich leiten vom Wort Gottes, das es in der H1. Schrift findet, und vom
Wort der Kirche. Deshalb ist es dienlich, immer wieder das eigene Beten
zu iiberdenken: ob es nur von Emotion oder von echter Frommigkeit getra-
gen ist; ob die Trockenheit aus eigener Nachlissigkeit stammt oder das
Geheimnis Gottes spiegelt; ob man an Vorbereitung wirklich das Seine
getan hat.

— Unser Gebet muf8 von Jesus geprigt sein. Die heilige Klara schreibt:
»Der Sohn Gottes ist uns Weg geworden, den uns unser seliger Vater Fran-



Geistliche Lebensordnung 295

ziskus, sein wahrer Liebhaber und Nachfolger, durch Wort und Beispiel
gezeigt und gelehrt hat.“ (109, 11-13) Das Gebet Jesu aber war Lob, Dank,
Bitte, Klage und stilles Verweilen vor dem Vater. In seinem Olbergsringen
durchlebte auch er Stunden von Dunkelheit und Gottesferne, die das Beten
herausfordern und vertiefen. An den Wundmalen des Franziskus lernen
wir die meditierende Liebe zum leidenden Herrn.

— Unser Gebet mufl ein Gebet tim Geist sein. Nach Paulus geschieht all
unser Beten im Geist, richtet sich aus nach Jesus Christus und erhebt sich
zum Vater. So spricht auch Franziskus Gott an: ,,Unser Herr Jesus Christus,
Dein geliebter Sohn, mége mit dem Heiligen Geist, dem Troster, Dir fir
alles Dank sagen. Er ist es ja, der Dir stets fur alles zur Gentige ist, durch
den Du uns so viel gegeben hast. Alleluja.” (75, 12-17)

Der Dienst — Der Mensch steht zwischen Briiddern und Schwestern

»Jene Brider®, schreibt Franziskus, und jene Schwestern, ,,denen der Herr
die Gnade gegeben hat, arbeiten zu konnen, sollen in Treue und Hingabe
arbeiten, so dafl sie zwar den der Seele schadlichen MiRiggang fernhalten,
aber den Geist des heiligen Gebets und der Hingabe nicht ersticken; ihm
sollen ja die anderen zeitlichen Dinge dienen.“ (84, 13-16)

Durch unser Arbeiten und Dienen geben wir Zeugnis fiir Jesus Christus.
Im Dienst, den wir innerhalb und aufierhalb der Ordensgemeinschaft den
Menschen schenken, zeigt sich der Geist des Gehorsams: die Arbeit zu tiber-
nehmen, die den Aufgaben der Gemeinschaft und nicht den eigenen Inter-
essen am besten entspricht; — zeigt sich der Geist der Armut: selbstlos das
zu geben und anderen zur Verfiigung zu stellen, was man selbst geschenkt
erhielt; — zeigt sich der Geist der Jungfriulichkeit: fiir andere Menschen da
zu sein, nicht weil es niitzt, sondern weil alle Menschen Briider und Schwe-
stern Jesu Christi sind.

Vor allem die Ordensgemeinschaft als ganze soll sich immer neu iiber-
legen, welche Dienste die Kirche Jesu Christi von heute benotigt. Nur wer
aus der eigenen Tradition kommend hellhorig bleibt fir den Anruf Gottes
in der Zeit, findet den Dienst, den Gott will. Wie sich aber der einzelne
Mensch dann seines Orts in Gottes Heilsplan am deutlichsten bewufit wird,
wenn er sich der eigenen Endlichkeit, dem Tode, stellt, so sollte auch die
Ordensgemeinschaft bedenken, daff Jesus nur seiner Kirche, nicht aber al-
len Gruppierungen in ihr, den Beistand durch alle Zeiten versprochen hat.

Die Dienste nach aufien — in Schule und Kindergarten, in Krankenpflege
und Altensorge, in Hauswirtschaft und sonstwo — sind zwar die sichtbar-
sten, die Dienste nach innen, fur die eigene Gemeinschaft, aber sind nicht



Arbeitsgruppe Sieflen—-Miinchen 296

minder wichtig. Das gilt nicht nur von Diensten in Fithrungsaufgaben. Es
gilt ebenso von Haus- und Verwaltungsdiensten. Das gilt auch von den
unscheinbaren Diensten, mit denen man der Mitschwester im Alltag hilft
— durch ein Wort, eine Geste, cine Gabe, besonders aber durch die Zeit, die
man ihr schenkt.

Unsere Dienste verkniipfen unser Leben mit der Umwelt. So ist es
selbstverstandlich, dafl wir in die heutige Ausbildungs- und Arbeitswelt
hineingehen. Das bedeutet Bildung und Weiterbildung; das bedeutet Un-
terschiede in den Arbeitsméglichkeiten: Die Schwestern miissen die ihrem
Dienst entsprechenden Schulungen, Bildungsgrade, Arbeitsstatten und
Wirkmoglichkeiten haben. Eine Gemeinschaft findet ihre Einheit nicht
durch Vereinheitlichung, sondern durch Bejahung einer echten Pluralitit
(nicht Pluralismus) und durch das Ja, das jede Schwester mit ihrem eigenen
Dienst der Gemeinschaft schenkt. Dabei haben Schwestern mit herausgeho-
benen Arbeiten besondere Verpflichtung, anderen Schwestern diese Beja-
bung zu erleichtern.

Es ist Anliegen der Gesamtgemeinschaft wie der einzelnen Schwester,
daf} jede Schwester den Dienst findet, der ithr am besten entspricht. Er kann
aber nur innerhalb des Interesses der ganzen Gemeinschaft gefunden wer-
den. In Zweifelsfallen mufl das Wohl der Gemeinschaft, nicht das Inter-
esse der einzelnen Schwester, den Ausschlag geben. Normalerweise aber
wird sich der Dienst einer jeden von uns als Frucht des Hineinwachsens in
die Gemeinschaft ergeben.

Nicht nur bei der Grundentscheidung fiir einen bestimmten Dienst, auch
in diesem Dienst selbst miissen Freude und Erfilltsein von der Arbeit als
Ziel vor Augen stehen — sei es, daf} der Dienst in sich Freude bereitet, sei
es, daf} Freude aus der Gewifiheit fliefit, der Gemeinschaft und den Men-
schen zu helfen. Wenn aber diese Freude nicht verspiirt wird, werden wir
erfahren, dafl die selbstlos dienende Arbeit uns vom selbstbezogenen, siin-
digen ,,Ich® befreien kann. Auch im Schopfungsbericht hat Gott Adam und
Eva das Arbeiten als Bufie auferlegt, um sie von der Siindhaftigkeit zu be-
freien.

Vor allem aber sollten wir wissen, dafl wir durch unser Dienen am Le-
ben Jesu teilhaben, der fiir alle Menschen zum Diener wurde. Dieses Wis-
sen soll uns davor bewahren, die eigene Leistung zu hoch und die fremde
zu niedrig einzuschitzen. Es kann uns helfen, Strefisituationen in der Her-
zensruhe zu iiberstehen, die aus der Verbindung mit Jesus stammt. Es kann
uns die Erfahrung schenken, dafl Dienen und Arbeiten fiir die Menschen
zum Gebet vor Gott werden.

So gliedern wir uns in das ,apostolische“ Tun ein, das jedem Christen
aufgetragen ist und das Franziskus als die erste und grundlegende Titig-



Geistliche Lebensordnung 297

keit seinen Briidern in der Predigt, in der ,Mission® auftrégt: im schlichten
Dienst einfach da zu sein, ,um Gottes willen allen Menschen untertan zu
sein und zu bekennen, dafl wir Christen sind.“ (65, 21-24)

Mufle —- Der Mensch soll Mensch sein

Inmitten von Arbeitsdruck und Leistungsdrang muf} die Pflege der wahren
MuBe ein besonderes Anliegen in unseren Gemeinschaften werden. Nur
der Mensch wird ein wahrer Mensch, der Mufle erfahrt und mit Freizeit
und Ferien umgehen kann. Die Feiertage, die in fritheren Zeiten tiberaus
zahlreich waren, sollen auch heute Raum zur Mufle geben. Franziskus
spricht hier schlichthin von Freude. Die Briider und Schwestern ,sollen sich
als Menschen erweisen, die sich im Herrn freuen, heiter und liebenswiirdig,
wie es sich geziemt.“ (59, 6-7)

Mufle hat einen tief-menschlichen Sinn. Sie steht nicht neben Gebet und
Dienst, sondern bereitet die Humus-Erde fir deren Wachsen und Bliihen.
Humanwissenschaftler stellen fest, dafl gute Arbeitsleistung auf guter Er-
holung und Entspannung aufruht. Doch nicht dies, sondern wir als Men-
schen bilden in der Ordensgemeinschaft den Grund zur Mufle; wir werden
uns in solchen Stunden finden und verwirklichen.

Die von der Gemeinschaft und in der Gemeinschaft gepflegte Mufle hat
ihre Hohepunkte in Festen und Feiern. Die Mufle der einzelnen Schwester
sollte mehr als andere Lebensvollziige von ihrer Eigenpersonlichkeit ge-
pragt sein — in aktiver Hingabe oder in empfangsbereiter Entspannung, in
schopferischer Gestaltung oder in Ruhe und Verweilen, in anregendem
Gesprich und Spiel oder in besinnlicher Einsamkeit.

Mufie 1483t sich nicht befehlen, aber heranbilden. Das im modernen Den-
ken zu eng ausgelegte ,Bete und Arbeite” kann einer Schwester und einer
Gemeinschaft die wahre Mufle vereiteln. Drei Pfeiler aber stitzen die ge-
meinsame und personliche Mufle: innere Freude am einfachen Hier-und-
Jetzt-Da-Sein, am Erschauen, Erblicken, Erleben; schopferisches Gestal-
ten und spielerisches Sich-Darstellen; und das menschliche, offene
Einanderbegegnen und Zusammensein.

Mufle hat eine christliche Tiefe. Was im Sabbatgebot des Alten Testa-
ments an religiéser Weisheit geborgen ist, gilt auch fiir das Neue Testa-
ment, gilt auch fiir die geistlichen Gemeinschaften. Die innere Freiheit einer
humanen Mufle setzt religiose Impulse frei, die den Menschen zu einem
Gebet der Mufie fithren kdnnen, zu einem Anbrechen der heiligen Sabbat-
ruhe, von der die Propheten sprechen. In der Mufle erfahren wir, daf} un-
ser Dasein ein Geschenk ist.



Arbeitsgruppe Siefen—Miinchen 298

Am Gelingen oder Mifllingen der Mufle entscheidet sich das Gelingen
der Synthese von Gebet und Dienst. Nur wer sich beschenken 148, kann
offen fiir Gott und offen fiir die Menschen sein.

Hingeordnet auf Gott

Uber allem aber, tiber Gebet und Dienst und Mufle, steht der eine Gott.
Thm, ,,dem hochsten und erhabensten, so schreibt Franziskus, ,wollen wir
alles Gute zuriickgeben und alles Gute als Sein Eigentum ansehen und fiir
alles Dank sagen Ihm, von dem alles Gute herkommt. Und Er, der hochste
und erhabenste, der wahre und einzige Gott, mége es als Sein Eigentum
besitzen.“ (68, 4-8)

Je stirker diese allumfassende Gottbezogenheit mein Leben formt, de-
sto erfahrbarer wird Gott in allen meinen Handlungen, in Gebet, in Dienst
und Mufle; desto richtiger, humaner und christlicher wird mein Leben;
desto naher kommt die Schopfung dem, was ihr in der Offenbarung des
Johannes verheiflen ist: ,Und die Stadt bedarf nicht der Sonne noch des
Mondes, denn der Lichtglanz Gottes erleuchtet sie.“ (Off 21, 28)

Damit aber wird schon in der Jetztzeit ein Teil der Verheiffung Jesu
Wirklichkeit: , Wer sein Leben verliert” — an Gott, an die Menschen — , der
wird es gewinnen® —, der wird zum wahren Menschen Gottes. (Mt 11, 39)





