Gott schauen — im Heil Jesu Christi

Eine theologische Meditation zur Ikonographie des Gnadenstuhls

Fides Buchheim, Kloster Engelthal

Der alttestamentliche Mensch wufite sich vom Genesisbericht (1, 26 £.) her
,nach dem Bilde Gottes“ geschaffen, das heifit: als Bild des Schopfergottes
selbst, als einziges Bild, das dieser zuliefl. Denn Gottes Gebot an sein Volk
lautete: ,Du sollst dir kein Gottesbild machen noch irgendein Abbild von
dem, was droben im Himmel noch auf der Erde unten oder im Wasser
unter dem Erdboden ist.“ (Ex 20, 4) Daf Israel als Eigentum Jahwes in
seiner Umwelt den Vélkern ein Geheimnis — oder mehr ein Argernis — war,
ist diesem Anspruch Jahwes zuzuschreiben, der seine Hand auf das Volk
gelegt hatte und als der ,eifersiichtige® Gott seine Verehrung mit keinem
der Géotter zu teilen gewillt war. Hatte er das Bild erlaubt, so wire er den
Gottern der Volker ringsum, diesen Nichtsen, gleich geworden. ,Dieses
Wissen um den tiefen Wahn allen Bilderdienstes, diese entschlossene Wei-
gerung, die mannigfachen und lockenden Stimmen aus der Tiefe des Ge-
schaffenen heraus als eine Offenbarung Gottes anzuerkennen, dies, daf§
Israel sich auf keine sakrale Symbolik, keine Mythisierung und Vergétt-
lichung der Welt einlie8i, ist die Einsamkeit Israels in der Welt der Reli-
gionen. Damit rithren wir unmiitelbar an das Geheimnis Israels . . . Israel
fand sich von Anfang an . . . in Beschlag genommen von Gott, so unaus-
weichlich, dafi alle Versuche, sich diesem Zugriff zu entziehen, . . . erfolg-
los blieben.“?

Mit der Tatsache aber, dafl der Mensch selbst zum Bild Gottes geschaffen
wurde, war schon in geheimnisvoller Vorschau auf den Menschen schlecht-
hin, auf Jesus Christus, den menschgewordenen Gottessohn hingewiesen:
,Er ist das Bild des unsichtbaren Gottes.“ (Kol 1, 15) Und er selbst erklart
seinen Jungern: , Wer mich sieht, sicht den Vater. Wie kannst du sagen:
Zeige uns den Vater? Glaubst du nicht, dafl ich im Vater bin und der
Vater in mir ist? (Joh 14, 9 f)

Aufgrund dieser Aussage Christi und unter dem Wehen des Geistes,
der die Tiefen der Jesusworte durch die Zeiten hindurch ausdeutet und
in alle Wahrheit einfiihrt, hat das junge Christentum es gewagt, in der
Verborgenheit seiner gottesdienstlichen Versammlungen der bildlichen
Darstellung Raum zu gewihren. Zeugen dafir sind vor allem die frithen

1 Gerhard v. Rad, Das Gehetmnis des alttestamentlichen Israel in Gottes Wirken in
Israel. Neukirchen-Viuyn, 1974, 94f.



Gott schauen — im Heil Jesu Christi 323

Katakomben. Man malte neben symbolischen Zeichen biblische Szenen des
Alten und Neuen Testamentes. An die Darstellung Gottes selbst aber ging
man nur vorsichtig heran. Die theologischen Auseinandersetzungen der
groflen Konzilien und ihre Definitionen waren nétig, um Bildschopfungen
des dreipersonlichen Gottes tiberhaupt zu erwigen und zu erméglichen
und um Aussagen, die zuerst nur in Schrifizeichen gewagt wurden, auch
im Bild zu zeigen.

Die Vorbereitung
Gottes Hand

Fiir die erste bildliche Darstellung der Dreifaltigkeit legte sich wegen ihrer
Deutlichkeit in den evangelischen Berichten die Szene der Taufe Jesu im
Jordan nahe, die besonders Markus in aller Lebendigkeit schildert: ,,Und
als Jesus aus dem Wasser stieg, sah er die Himmel sich 6ffnen und den
Geist wie ein Taube auf sich herabschweben. Und eine Stimme erscholl
aus den Himmeln: ,Du bist mein geliebter Sohn! An dir habe ich Wohl-
gefallen gefunden!“ (Mk 1, 9-11) Alle drei géttlichen Personen werden
hier in ihrer Eigentiimlichkeit angedeutet: Die Stimme dessen, der sich
als Vater bezeichnet und vielfach durch den gedffneten Himmel oder durch
die in das Bild hineinreichende Rechte symbolisiert ist, der Sohn als der
Taufling in den Wassern des Jordan und der Geist, der sich in Tauben-
gestalt auf Jesus niedergelassen hat. Es gibt innerhalb von Bildzyklen
tiber die verschiedenen Heilsereignisse zahlreiche solcher Taufdarstellun-
gen. In der Kallistuskatakombe begegnet sie zuerst und hilt sich durch die
Bildkunst aller Jahrhunderte und Kunstgattungen in Ost und West, vor
allem in der Ausgestaltung der Taufkapellen. Genannt seien in der Holz-
plastik die Tiir von Maria im Kapitol in Kéln aus dem Jahre 1065; in der
Buchmalerei der Kodex der Abtissin Hitda von Meschede aus der Kélner
Schule (zwischen 1000 und 1020), sowie der Egbert-Kodex in Trier aus
dem 10. Jahrhundert; in Stein der Taufstein von Freckenhorst aus dem
12. Jahrhundert; in Bronze das Taufbecken des Hildesheimer Domes,
um 1220.

Die drei Manner

Im Gefolge der frithen Kirchenviter, die das Alte Testament in neuer
Weise auf Christus hin lasen und erklirten, greift auch der Kiinstler zu
alttestamentlichen Motiven, um die Dreifaltigkeit Gottes deutlich zu
machen. Vor allem ist es der Bericht aus der Abrahamsgeschichte (Gen 18,
1-12), der schon frith eine trinitarische Ausdeutung erhielt. Der Text be-
richtet, wie drei Manner Abrahams Zelt, das er im Hain Mambre aufge-



Fides Buchheim 324

schlagen hat, aufsuchen und von Abraham als seine Géste aufgenommen
und bewirtet werden. In der biblischen Schilderung sind diese Gestalten
vom Geheimnis umgeben: bald werden sie ,Ménner®, bald ,Engel®, bald
»der Engel Jahwes“ genannt. Augustinus — und nach ihm das kirchliche
Stundengebet — sagt dazu erklarend: ,Drei sah er, und einen betete er
an.“ Schon in den Fresken der Katakomben an der Via Latina findet sich
diese Darstellung von drei gleichgestalteten Madnnern oder Engeln, spater
um 340 in den Mosaiken von S. Maria Maggiore, in den byzantinischen
Bildern von Ravenna, Venedig und Monreale und dann gleicherweise
weiter die folgenden Zeiten hindurch. Im 14. Jahrhundert ist dies mancher-
orts die giiltige Trinitatsdarstellung tberhaupt geworden. Um die Einheit
Gottes zu betonen, verzichtet man dabei weitgehend auf die Hervorhebung
der Unterschiedenheit der drei gottlichen Personen, die man in etwa durch
Beigabe von Schriftbindern zu charakterisieren sucht.

Dieser Mangel wurde iiberaus reich durch den russischen Monch Andrej
Rublev aufgeholt, der als Frucht tiefer Kontemplation im Jahre 1411 seine
Dreifaltigkeitsikone schuf. In der Unterschiedenheit der drei Personen ist
die hochste Einheit gewahrt, und im inneren Ineinander von Geist, Vater
und Sohn die , Kommunion® der géttlichen Dreiheit in einzigartiger Leben-
digkeit und farblicher Harmonie dargestellt. Paul Evdokimov sieht in diese
Komposition auch das Kreuz eingezeichnet und ordnet ihr das Wort zu:
»Der Vater ist die kreuzigende Liebe, der Sohn die gekreuzigte Liebe, der
Heilige Geist das Kreuz der Liebe und seine unbezwingbare Macht.“% In
der Ostkirche wurde dieser Bildtyp um 1575 durch das ,,Konzil der hundert
Kapitel” zum ikonographischen Modell aller Trinititsdarstellungen er-
hoben, wihrend in der Westkirche das Suchen und Bemiihen um ein mog-
lichst addquates Dreifaltigkeitsbild weiterging.

Symbole

Man glaubte u. a. in geometrischen Figuren Symbole fiir die Trinitit zu
erkennen, z. B. im gleichseitigen Dreieck, im Kreis, in drei ineinander ver-
schlungenen Kreisen, in konzentrischen Kreisen. Teils wurden solche Ver-
suche schnell wieder aufgegeben, wie das gleichseitige Dreieck, da es schon
zur Zeit des hl. Augustinus von den Manichdern mit Beschlag belegt war
und so von den Christen nicht mehr verwendet werden konnte. Die konzen-
trischen Kreise spielen in den Schauungen der hl. Hildegard v. Bingen, in
ihrem Scivias, eine bedeutsame Rolle. In die Fiille des dufleren Kreises
hineingestellt sieht sie die Menschengestalt, den Sohn, durchgliitht von der

2 Paul Evdokimov, L’art de l'icéne, théologie de la beauté. Desclée de Brouwer, 1970, 211;
vgl. 205-216.



Gott schauen — im Heil Jesu Christi 325

»funkelnden Lohe“ des Geistes; d. h. bereits in der Ewigkeit des trinitari-
schen Gottes erscheint der Sohn in Menschengestalt — ,noch ehe die Welt
war“ (Joh 17, 5). Daf} dieser Bildschau der Heiligen von einer himmlischen
Stimme selbst die Erkldrung beigegeben ist, gibt ihr geradezu den Rang
der Prophetie.? Vor allem wird hier der Text des Kolosserbriefes beschwo-
ren (1, 16 £.): , Alles ist durch ihn und auf ihn hin geschaffen, und alles hat
in ihm seinen Bestand.“ Es sei nur angedeutet, dafl im Lichte dieser Schau
der Genesistext von der Erschaffung des ersten Menschen (1, 26 {.) in eine
Ewigkeitsdimension gestellt ist, die sich in Christus, dem Gottmenschen,
erfiillt. Vielleicht 1dBt sich auch von hier aus eine Erklirung der vielen
Schépfungsbilder finden, auf denen Christus — das leibhaftige Wort Gottes
— der Erschaffer des Weltalls und aller Lebewesen, insbesondere des Men-
schen, ist.

Das Opfer

Neben solchem Bemithen aber findet das Suchen und Tasten nach einem
entsprechenden kiinstlerischen Ausdruck fir die gottliche Dreifaltigkeit
immer wieder neu zurtick zu der Stitte, an der im rituellen Tun die nichste
Berithrung mit ibr sich vollzieht: zum Altar, auf dem das MeRopfer darge-
bracht wird. Die Verhiillung durch das symbolische Tun, das Schweigen in
der heiligen Handlung, die fremde Sprache der Gebete, die riaumliche
Entfernung zwischen Priester und glidubigem Volk in den grofiriumigen
Kathedralen, all das 1488t es immer notwendiger erscheinen, den Frommen
Hilfen an die Hand zu geben, um dem Geschehen des Altares entsprechend
folgen und daran teilnehmen zu kénnen. Bilder im Missale, ausgemalte
Initialen, eingefiigte Bildseiten etc. werden zur helfenden Anregung vor
allem fiir das Verstindnis der wichtigsten Kanongebete Te igitur, Unde
et memores, Supplices u. a. So erhalten sie fir die Mitfeiernden eine ge-
wisse Anschaulichkeit. In vielfacher Variante bringen diese Bilder Christus
als den Leidenden, den Schmerzensmann, als den Gekreuzigten, auch im
Zusammenhang mit den beiden Gestalten Kirche und Synagoge, in Ver-
bindung mit der Geisttaube und der Rechten des himmlischen Vaters, die
tiber dem Kreuz sichtbar wird. Hier ist vor allem auf die Bildtafel 15 aus
dem bereits erwidhnten Kodex Scivias der heiligen Hildegard v. Bingen
hinzuweisen. Die Abbildung zeigt in ihrem oberen Feld Christus als den
Gekreuzigten. Aus seiner Seitenwunde stromt Blut in den Kelch der neben
dem Kreuz stehenden koniglich gekronten Kirche, das in einem zweiten
Strom das Haupt der Prophetin benetzt. Die Hand des verborgenen Vater-

® Hildegard v. Bingen, Wisse die Wege — Scivias, hrsg. von Maura Bédkeler. Salzburg,
1961, Tafel 11, 87; 154.



Fides Buchheim 326

gottes erscheint am oberen Bildrand, wahrend ein Schriftband den gott-
lichen Auftrag ansagt. Mit seinem Léingsbalken stoft das Kreuz in die
untere Zone des Bildes hinein und steht auf dem Altartisch, Brot und
Becher an seinem Fuf} berithrend. Der tibrige Bildraum ist ausgefillt mit
den Darstellungen der Geburt, Passion, Auferstehung und Wiederkunft
Christi. Die Kirche, deren Fiifle nicht sichtbar sind — sie schreitet ja noch
iiber die Erde —, erhebt bittend und betend die Hinde zu Kreuz und Altar.
— Wiederum gibt die himmlische Stimme — der ewige Vater — die Aus-
deutung des Geschauten und spricht in wunderbarer Weise von der grofien
Verwandlung, die die Gaben und die Opfernden in der Glut des Geistes
auf dem himmlischen Altar erfahren: ,Als das Sanctus gesungen war,
offnete sich der Himmel. Ein feuriges Blitzen von unbeschreiblich lichter
Klarheit fiel auf die Opfergaben nieder und durchstromte sie ganz mit
seiner Herrlichkeit ... Und der blitzende Schein trug die Opfergaben in
unsichtbare Hohen bis in das Innerste des Himmels empor und lief} sie
wieder auf den Altar hernieder, dhnlich wie ein Mensch beim Atmen die
Luft einzicht und sie wieder aushaucht.“* — Auch in dieser Darstellung sind
alle drei gottlichen Personen ,versammelt“: der Sohn als der gekreuzigt
sich Opfernde, der Vater, der seine Stimme erhebt, und der Geist, der die
irdische Opfergabe verwandelt, zum himmlischen Altar emporhebt und sie
den Betenden vom Vater aus zurtickschenkt.

Der Gnadenstuhl

Derartige Darstellungen erscheinen riickschauend bereits als die letzte vor-
bereitende Stufe zu einer der genialsten Bildschopfungen des Abendlandes:
zur Darstellung der Dreifaltigkeit in der Komposition, die Luther ,Gna-
denstuhl® genannt hat. Dieser neue Bildtypus kommt im 18./14. Jahrhun-
dert im Zusammenhang mit der Passionsmystik der Zeit auf, vor allem
in Deutschland und den Niederlanden, bis nach Belgien und Frankreich
und in die Alpenldnder hinein. Erstaunlicherweise zeigen diese Bilder jetzt
auch den Vatergott in Menschengestalt. Deutlich ist er als der Vater seines
Sohnes erkennbar, ihm oft in den Ziigen gleichend, an Lebensjahren alter.
Seiner viterlichen Zuneigung und seinem Schmerz gibt er in menschlicher
Weise Ausdruck. In den alteren Bildern erscheint er gleichsam als der
Thronsitz oder auch der Altar fiir den am Kreuz hangenden Sohn, den er
den Betern mit ausgebreiteten Handen darbietet oder als Opfergabe in
Empfang nimmt. Auf spéteren Bildern ist der Sohn vom Kreuz herabge-
nommen und ruht in den Armen des Vaters, von ihm in groflem Schmerz
umfangen und so den Menschen zum Mitleiden und zur Mitklage entgegen-

4 Hildegard v. Bingen, a.a.0. 188.



Gott schauen — im Heil Jesu Christi 327

gehalten. Der Heilige Geist ist meist, wie in fritheren Darstellungen, als
Taube abgebildet, wenn nicht gar sein Symbol véllig fehlt und vom Inhalt
her mit Selbstverstdndlichkeit hinzugeschaut wird.

In diesem Bildkonzept wird die Tendenz der zeitgendssischen mystischen
Versenkungsfrommigkeit deutlich, die nicht nur bei dem Kreuzesleiden des
Herrn und seinem Sterben verweilte, sondern auch den Anteil Gottvaters
an dem Kreuz des Sohnes, seinen Schmerz, seine Trauer und sein unablos-
bares Mit-leiden in die Betrachtung miteinbezog. Horchen wir hinein in
Schriftworte bei Johannes, die etwas vom Verborgensten Jesu und seines
Vaters andeuten, so mochten wir glauben, daff es vor allem auf dem Hin-
tergrund von Joh 14, 9: ,Wer mich sicht, siecht den Vater. Glaubst du nicht,
dafl ich im Vater bin und der Vater in mir ist?“ nicht abwegig ist, auch den
Vater in menschlicher Gestalt anschaulich zu machen. Dies freilich immer
im Wissen darum, daf} ,niemand Gott je geschaut hat, sondern der ein-
geborene Sohn allein von ithm Kunde gebracht hat (Joh 1, 18). So sind
auch die Bildzeichen von Taube und Feuerzungen nur als Symbole des
Heiligen Geistes zu verstehen. Alle unsere Bilder — dessen sind wir gewif§
~ missen mehr oder minder als unserer menschlichen Begrenztheit zuge-
billigte Hilfsmittel angesehen werden, nur als ,die Sdume seiner Wege*
(Hiob 26, 14). Dennoch: etwas ahnen diirfen wir vielleicht doch anhand
dieser Gnadenstuhl-Bilder — wenn der Ewige es gewihrt — von dem un-
sichtbaren Gott, der sich uns in seinem einen Bild — Jesus Christus — gezeigt
hat.

Grundlegend mag gesagt sein, daf} jedes einzelne solcher Gnadenstuhl-
Bilder fiir den Gldubigen eine Verdeutlichung dessen sein konnte, was er
in der Eucharistiefeier erfuhr; sie konnten ihm die Mitfeier stiitzen und
erleichtern. Und das kénnen sie auch heute noch.

Bei durchgehaltener Gleichgestalt des Bildtypus besteht zwischen den
einzelnen kiinstlerischen Werken grofie Verschiedenheit der Aussage. Es
geht da wie mit einer Statue, die man von einem sie umgebenden Rund-
gang beschaut: von jedem Blickpunkt hat man eine andere Sicht, einen
anderen An-blick des einen, gleichen Monuments, und erst die vielen
»Anschauungen® lassen ein Bild des Ganzen gewinnen. So mag es sich auch
lohnen, einige ,Anblicke“ des Gnadenstuhls zusammenzufiigen, um aus
den Teilaspekten und ihren Deutungen etwas erfahren zu diirfen von dem
gottlichen Geheimnis selbst.

‘Wie unfaflbar ist Gottes Liebe!

Die frithen Darstellungen des Gnadenstuhls — z. B. der in der Pfarrkirche
St. Valentin in Kiedrich im Rheingau aus dem 15. Jahrhundert, oder der



Fides Buchheim 328

in der Soester Marienkirche zur Wiese, ebenfalls aus dem Anfang des
15. Jahrhunderts — zeigen die feierlich thronende Gestalt Gottvaters wie
eine Offenbarung der jenseitigen Welt:

Du bist mit Hoheit und Pracht bekleidet.
Herr, mein Gott, wie bist du so grof}! (Ps 104, 1)

Auf dem Kiedricher Relief geht der Blick des Vaters hinaus in weiteste
Fernen. Er scheint die Jahrtausende zu durchforschen, die Herzen der
Menschenmilliarden von Anbeginn an zu kennen, ein jedes besonders —
und bis in die letzte Tiefe.

Wohin kann ich fliehen vor deinem Blidk,
wohin eilen vor deinem Geist? (Ps 139, 7),

so ruft der Beter unwillkiirlich mit dem Psalmisten im Erschrecken des
Erkanntseins. Und doch, warum mich verbergen vor diesem Blick? Warum
flichen, dafl du mich nicht sihest? Zarteste Trauer, abgrindige Giite,
ewiges Wissen der Liebe, kommt nicht dies alles auf den Beter zu, sobald
er sich in diesen Blick hineinbegibt? Mit weitausgestreckten Armen um-
féngt der Vatergott das vor ihm stchende Kreuz, das wie aus den innersten
Tiefen seines Wesens hervorgetreten ist. Ist dieser Gekrenzigte — wie
Paulus schreibt — nicht das grofie ,,Geheimnis, das von Ewigkeit her in Gott
verborgen, nun offenbar geworden ist, das da ist: Christus“ (Eph 3, 9)?
Daf} dieses Geheimnis Gottes uns im Gekreuzigten offenbar wird, wer
mochte sich da aus seinem natiirlichen Empfinden heraus nicht abwenden
und fragen: Kann denn vom Kreuz etwas Gutes auf uns zukommen? Aber
solch ein Fragen ist nichts Neues. So sagten schon die Alten. Und Paulus
schimt sich nicht, ihnen — und auch uns heute noch ~ zuzusprechen: ,Das
Wort vom Kreuz ist denen Torheit, die verlorengehen; uns aber, die ge-
rettet werden, ist es Gottes Kraft und Gottes Weisheit ... Denn Gottes
Torheit ist weiser als die Menschen, und Gottes Schwachheit ist stiarker als
die Menschen® (1 Kor 1, 18. 25). Blicken wir tiefer als nur an die Ober-
fliche! Schweigen wir lange, bis wir im Knien auf jene Ebene gelangen,
die sich zu uns herabgelassen hat: die Offenbarung der Liebe Gottes, der
Liebe, die Gott ist, die der Vater sich im Sohn zum Gegeniiber gemacht hat
und die der Sohn ewig im Hauch des Geistes zuriickschenkt. Sie ist es, die
in der Offenbarung in Raum und Zeit zum Werk der Erlésung des Men-
schen fithrte und es bis heute geblieben ist. Das Kreuz ist der vor aller
Welt sichtbare Exponent dieser geopferten Sohnesliebe. Immer noch héngt
sie am Holz: ,,Seht, welche Liebe euch der Vater geschenkt hat!“ (1 Joh 3, 1)
»Er hat seinen einzig geliebten Sohn nicht geschont, sondern ihn fiir euch
alle hingegeben. Hat er euch mit ihm nicht alles geschenkt?“ (cf. Rom 8, 32)



Gott schauen — im Heil Jesu Christi 329

Dies deutlich zu machen, werden die Gnadenstuhl-Bilder nicht miide.
Blicken wir z. B. auf die Darstellung des Engelberg-Psalteriums (15. Jahr-
hundert), das dafiir eine ganz eigene Ausdrucksweise gefunden hat.
Es ist in seiner Malerei ganz von der Farbe des Blutes bestimmt. Lebendig
sprudelt aus Hinden und Fuflen das Blut des Gekreuzigten zum Vater hin.
Es ist nicht zu stillen: es flieflt noch heute iiber alle Welt. Es ,,mischt“ sich
mit dem Rot des Mantels, der die Gestalt des Vaters einhiillt, mit seinem
kreuzgezeichneten Nimbus, der ihn blutrot umschwebt. Ja, das ganze auf
Goldgrund gestellte Geheimnis ist rot umrandet — wie von Blut! Diese
Deutlichkeit der Blutvergiefung rithrt den Beschauer an — und er bleibt
dabei kaum Beschauer: Er 148t sich hineinnehmen in das, was er anschaut.
Und je langer er schaut, um so weniger fafit er, was da geschehen ist.

Es gibt viele Stunden in unserem Leben, da machten wir fragen: Geschah
denn da wirklich einmal etwas auch fiir uns Heutige, fiir uns Menschen
des 20. Jahrhunderts, fur uns Bewohner dieser technisierten Welt, fir
unser Geschlecht der Namenlosigkeit und Anonymitdt? Geschah da etwas
auch fiir mich? Horen wir, wie Karl Rahner das formuliert: ,Hat Jesus am
Kreuz mich geliebt? Konnte er von mir in meiner konkreten, einmaligen
Existenz wissen? Konnte er um mich wissen in der gottverlassenen Finster-
nis und schrecklichen Ohnmacht seines Todes? War in diesem sterbenden
Jesus Platz fiir mich? Und erreicht diese Liebe mich tiber Raume und Zeiten
hinweg, da wo ich leben und sterben mufl? — Wir miissen auf diese Frage
erschiittert ein glaubendes Ja sagen, auch wenn uns dunkel bleibt, wo solche
Liebe im Herzen eines endlichen Menschen und in der Finsternis des Todes
moglich ist. Die Schrift bezeugt es aus ihrer lebendigen Erfahrung des
Geistes Jesu: Er hat mich geliebt und sich fiir mich dahingegeben“®. Und
Blaise Pascal 14f3t Christus ecinmal sagen: ,Ich habe diesen Blutstropfen
fir dich vergossen!“® In solchem Wissen kann man das Wort Papst Paul VI.
mitsprechen: ,Es ist Glick, Gott mit einem armen Herzen zu lieben.*’

Hoéren wir Paul Claudel im Lobgesang des Goldes:

Alles, was in mir der Nacht iibereignet war,
ist geworden wie Gold.
... Auch ich bin wie Gold
‘Wie ein Schatz an deinem Herzen und wie eine
volle Ahre in deinem Arm.
Alles, was in mir der Nacht tibereignet war,
ist geworden wie Gold.

5 Karl Rahner: Glaube, Hoffnung, Liebe und das Kreuz Christi, in Herausforderung des
Christen. Herderbicherei 538, Freiburg/B., 1975, 40.

¢ Zit. in Jean Guitton, Dialog mit Paul V1., Wien, 1967, 288.

7 Jean Guitton a.a.0. 235.



Fides Buchheim 330

Auf dem Gnadenstuhl aber spielt das vorherrschende Rot des Blutes, der
Enteignung hiniber in den goldenen Glanz des Hintergrundes. Was auf
den ottonischen Miniaturen Gold der reinen Gottheit war, ist im Gnaden-
stuhl durchmischt von der Entduflerung des Sohnes — bis in den Tod.

Wie erhaben ist Gott!

Noch betonter im Geiste der Hingabe des Sohnes wirkt der Soester Gna-
denstuhl. Der Vater hat in hieratischer Feierlichkeit und Grofartigkeit
die Hand zum Segen erhoben und die Linke gewidhrend auf den Kreuzes-
balken gelegt, als wolle er zu uns sagen: ,Nehmt ihn! Er hat alles fir
euch getan! Grofleres war nicht méglich. Er hat euch den Weg zu mir
gebahnt mit seinem Kreuz. Er ist ja selbst der Weg geworden, der sicher
zu mir fihrt. Kommt nur alle zu mir, die ihr voll Mithsal und Not seid!
Dann findet ihr die Ruhe! — Ja, er ist auch die Tiir fiir euch, die er offen
gelassen hat, als er am Kreuz durchbohrt wurde. Sie 148t ench ein in meine
Ruhe!® — In seine Ruhe! Im Hebraerbrief stehen ernste, einladende Worte
iiber diese Ruhe, die im Anschauen dieses Gnadenstuhles zum Herzen
sprechen: ,,Laflt uns firchten, meine Briider, dafl keiner von uns zurick-
bleibe, so lange die Verheiflung noch besteht, dafl wir eingehen sollen in
seine Ruhe! Der Psalm mahnt uns: Heute, wenn ihr seine Stimme hort,
verhdrtet eure Herzen nicht! ... Es ist ja noch eine Ruhe vorhanden . ..
Darum lafit uns eifrig bemiiht sein, in diese Ruhe hineinzukommen!“ (Vgl.
Hebr 4, 1 ff.) Geheimnisvoll ist hier hingewiesen auf die Ruhe des Schép-
fungsberichts am Anfang: ,Und Gott vollendete am siebten Tag sein
Werk, das er gemacht hatte, und ruhte am siebten Tag von all seinem
Werk . .. Und Gott segnete den siebten Tag und heiligte ihn, denn an ihm
ruhte er von all seinem Werk, das er schaffend gemacht hatte.“ (Gen 2, 2 {.)
Die Ruhe, von der hier gesprochen wird, ist ,etwas Neues neben dem
Schopfungsvorgang und nicht etwa das negative Zeichen seines Endes . . .«
Sie wird als Vollendung beschrieben, als Tag ohne Abend, als ,eine Sache
ganz fiir sich . . . Die Aussage dartiber steigt gleichsam empor in den Raum
Gottes selbst und bezeugt, dafl bei dem lebendigen Gott — Ruhe ist ... Ja
mehr noch: Gott hat diese Ruhe gesegnet, geheiligt, das heifdt fiir sich aus-
gesondert . . . Es handelt sich also hier um die Vorbereitung eines hohen
Heilsgutes.“8

Diese Ruhe ist immer fiir uns offen, fiir uns alle, die wir noch unterwegs
sind auf Flucht und Pilgerfahrt, und es ist Aufgabe unseres Lebens, diese
Ruhe nicht zu verfehlen. , Worin besteht die eigentliche Not unserer Wan-
derschaft, warum miissen wir immer wieder Furcht haben? ... Der Kénig

8 Gerhard von Rad, Das erste Buch Mose, Neues Gottinger Bibelwerk 2/4. Géttingen,
1972, 40 1.



Gott schauen — im Heil Jesu Christi 331

Salomon hat einmal gebetet ,So mache dich nun auf, Herr Gott, zu deiner
Ruhe, du und die Lade deiner Macht!‘ ... Dies ist wohl eines der tief-
sinnigsten Gebetsworte des ganzen Alten Testamentes, und wir kénnen
und sollen genau so beten: ,So brich nun auf, Herr Jesus Christus, zu deiner
Ruhe bei deinem Volk!‘ . . . Nein, Christus ist noch nicht bei uns zur Ruhe
gekommen, er hat immer noch nicht, da er sein Haupt hinlege, bei uns in
unseren Hiusern und in unserem Leben.“® Er ist noch der schweigende
Fremdling, den wir nicht kennen, so dafl Furcht uns erfiillen muf}, dafl wir
ihn in unserer Verworrenheit verlieren konnten. Hilflos sind wir in allem
Dunkel. Da aber tritt der Geist fiir uns ein, wie Paulus (R6m 8) sagt. Wun-
derbar ist das auf dem Soester Relief angedeutet: Unendlich fein und zart
rubt die Geisttaube, die Fliigel angezogen, iber dem Haupt des Gekreu-
zigten und ist gleichsam das Herz des Vaters selbst. Wie fliisternd ,nimmt
der Geist sich unserer Schwachheit an mit wortlosen Seufzern“ (R6m 8, 26).
— ,Der Geist hilft uns mit seinem Seufzen bei unserem Seufzen. .., weil
wir zu schwach sind . . . Er entziindet dieses sein Seufzen in uns und mischt
es sozusagen unserem Seufzen bei . . . Es ist wortlos, aber horbar fiir Gott.
Es ist ein Seufzen Gottes zu Gott fiir uns, in unserem Herzen . . . Und Gott
weif}, was das alles Denken und jede Sprache iibersteigende Verlangen
seines Geistes in unseren Herzen will.“® In unendlicher Geduld wartet so
— das Gnadenstuhl-Bildnis ist dafiir ein Zeichen — der dreifaltige Gott auf
einen jeden von uns. ,S0 lafit uns denn mit Zuversicht hintreten zum Stuhl
der Gnade, damit wir Barmherzigkeit erlangen und Gnade finden!®
(Hebr 4, 16)

Wie giitig ist Gott!

Wie bereits erwihnt, ist auf den spateren Gnadenstuhl-Abbildungen — bei
gleichbleibendem Grundmotiv — der Vatergott stark von Mitleiden und
Schmerz geprigt, z. B. auf der Darstellung von Tilman Riemenschneider
aus dem 16. Jahrhundert. Der Gekreuzigte ist vom Holz herabgenommen
und ruht in den Armen des Vaters, der ihn als sein Kostbarstes dem Beter
darbietet. Schmerzbewegt driickt er ihn an sich. Vater und Sohn, dem
Betenden zugewandt, sind nur noch einer: ,Ich und der Vater sind eins®
(Joh 10, 30) — einer im Leiden, einer in der volligen Dahingabe der Liebe,
die das ewige Erbarmen ist. Ich habe nur eine Liebe, scheint der Vater zu
sagen, die Liebe zu meinem eingeborenen Sohn. Er aber wollte sie mit euch
teilen, damit auch ihr mein seiet, meine Sohne durch ihn, meine Sohne in

% Gerhard von Rad, Predigten. Kaiser, Miinchen, 1972, 61 ff.
10 Heinrich Schlier, Der Rémerbrief, Herder Theol. Kommentar zum NT, Bd. VI. Frei-
burg/Br., 1977, 268 ff.



Fides Buchheim 332

ihm! Lafit euch darum lieben mit meiner einen Liebe: sie ist Liebe ohne
Maf!

Auf anderen Bildwerken liegt der tote Christus auf den Knien oder auf
dem ausgebreiteten Mantel des Vaters (z. B. Gnadenstuhl in der Haus-
kapelle von Bad Adelholzen aus der Zeit um 1520). Christus hat ausge-
litten. Der Schmerz des Vaters ist grof}. Selbst die schwere goldene Krone
auf seinem Haupt scheint nur eine ,Last von Herrlichkeit“ zu sein. Der
geoffnete Mund ruft uns gleichsam zu: ,Ihr alle, die ihr voriibergeht,
schaut doch, ob ein Leid gleich ist dem meinen!“ (Kl 1, 12) Haltet inne und
seht auf den, den ihr durchbohrt habt! (cf. Sach 12, 10). Hier ist die pasto-
rale Bedeutung des Gnadenstubls besonders betont. Vom Mitleiden des
Vaters am blutigen Tod des Sohnes, des Vaters, der ,seiner Weltliebe
gleichsam das Ubergewicht iiber seine Liebe zum Sohn gibt (Joh 3, 16) und
damit sein innergéttliches Liebesmysterium an die Welt ,verrat‘“!!, wer-
den wir zu Mitleiden und Reue bewegt: ,Lafit uns niederfallen und weinen
vor dem Herrn, unserem Gott!“ (Ps 94, Vulgatatext) Sind wir aber so von
Gott geliebt, dann bleibt uns nur eines: Gegenliebe, so wie das Gebot des
Herrn sie formuliert: ,,Gott den Herrn lieben aus ganzem Herzen, aus
ganzer Seele, aus ganzem Denken und aus aller Kraft und den Nachsten
wie uns selbst.“ (cf. Mk 12, 29 ff.)

Hier sei noch auf ein Gnadenstuhl-Fresko in Payerne, einer alten Bene-
diktinerabtei in der Schweiz, hingewiesen, das im Zuge einer grofartigen
Renovierung kiirzlich wieder freigelegt wurde. Zu Fiflen des Gnaden-
stuhls kniet in schwarzem Habit ein Benediktinerménch als Vertreter des
furbittenden Menschen. ,Fiir die anderen beten heifit ja, Gottes Licht auf
ihr Gesicht werfen, sie kennenlernen, sie lieben.“!? Damit zeigt das Bild
des Gnadenstuhls auch seine Eignung auf, zu personlicher Meditation und
Farbitte hinzufithren und so zu ,ungeahnten Moglichkeiten der geisti-
gen Hilfe, der Stellvertretung . . ., zu geistlichen Moglichkeiten, die weiter
reichen als alles andere.“*?

Wie allumfassend ist Gott!

Ganz anders als die bisher erwdhnten Gnadenstuhl-Bilder ist die Dar-
stellung von Albrecht Diirer, eine feine Holzschnittarbeit aus dem Jahre
1511.

Der Vater hdlt den vom Kreuz herabgenommenen Christus in seinen
Mantel gehiillt. Er schwebt mit ihm der Hohe zu. Ist es eine Vision — oder

11 Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit. 111, 2, 2. Einsiedeln, 1969, 426.
12 R. Bochinger, Die Gnade des Gebets. Communauté de Taizé. Giitersloh, 1964, 32.
13 Hermann Volk, Priestertum heute. Rodenkirchen, 1972, 42.



Gott schauen — im Heil Jesu Christi 333

wird die Heimholung zum kosmischen Ereignis? Die Chore der Engel um-
geben Vater und Sohn, die einen tragen Kreuz und Marterwerkzeuge,
andere Mantel und Schleppe des dahinschwebenden Vatergottes, andere
suchen verehrend den toten Herrn anzurithren, Schmerz und Schrecken
im Antlitz. Der Sohn aber hat ausgelitten und ruht an der Brust des Vaters,
tiefste Erschopfung im Angesicht, gleich einem aus schwerer Schlacht heim-
getragenen Kdmpfer. Ja, aus schwerster Schlacht! Bis in die Unterwelt, bis
in die Holle drang er hinab, totete den Tod, zertrimmerte der Holle
Herrschaft. — Und der Vater: er scheint nichts wahrzunehmen, er sieht nur
seinen Sohn. Unendlich zart der viterliche Blick, der Gleichklang beider
Gesichter, das vertrauende und mitleidend liebende Zueinander! ,Dieser
ist mein geliebter Sohn. Ich habe an ihm mein Wohlgefallen!“ In dieser
Gnadenstuhl-Darstellung wird die wahrhaft kosmische Dimension des
Kreuzestodes sichtbar, von der einst Venantius Fortunatus in seinem Pas-
sionshymnus sang: ,, Terra, pontus, astra, mundum, quo lavantur flumine -
Erde, Meer, Sterne und Welt, sie wurden rein gewaschen im Strom seines
Blutes!“ Mit aller Kraft blasen die Winde die Kunde des Geschehens hin-
aus zu den vier Weltenden: ,Es ist vollbracht!“ (Joh 19, 30) ,, Wahrhaf-
tig, dieser ist der Sohn Gottes!“ (Mk 15, 39) Er hat das Leid aller Rdume
ausgelitten, er hat die Schuldverfallenheit aller Zeiten ausgetragen, er hat
das Dunkel aller Generationen ausgehalten in der letzten Verlassenheit,
als es Nacht wurde tiber der Welt. Es gibt keine Leidens- und Todeszone
mehr, die nicht von thm durchgelitten, ausgefillt wurde. Es ist zu Ende mit
dem, was er trug — fiir uns. Nun holt der Vater selbst ihn aus der letzten
Tiefe der Entduflerung empor und trigt ihn durch alle jene Regionen,
die er sterbend durchmessen und sithnend gereinigt, erlost und geheilt hat.
So sagt es der Epheserbrief (4, 8 ff.): ,Er stieg zuerst hinab in die unter-
sten Teile der Erde . . . und wurde dann tber alle Himmel erhoht.®

Und nicht nur er selbst, zu dem der Vater sagt: ,Setze dich zu meiner
Rechten“ (Ps 110), sondern alle Erlgsten kehren mit ihm heim. ,,Er gibt
Gaben an die Geschopfe®, Gaben, die ein neues Leben schenken, das
viterliche Erbe des ewigen Geliebtseins.

Noch ein weiteres sagt der Epheserbrief: ,Er stieg empor, um alles zu
erfullen.” Damit ist die Aufgabe des Gottesgeistes wunderbar angedeutet.
Er, der die Fiille der Gottheit und ihrer Liebe ist, er ist es auch, der, am
Kreuze ausgehaucht, nun alles erfillt. In diesem ,alles® ist nichts ausge-
nommen: Alles ist zur Fiille erfiillt. Dies deutet wohl auch die Taube an,
die mit weitausgespannten Fligeln die Emporschwebenden himmelan
fihrt. In diesem Geist der Fulle ist das Blutopfer vollendet; alles ist Leben
geworden und Auferstehung.



Fides Buchheim 334
‘Wie nahe ist uns Gott!

Aber noch muf} ein Blick zuriickgeworfen werden auf den toten Sohn; denn
nichts sparen die Gnadenstuh!-Bilder aus in ihren Schilderungen. In seinem
Tod, der ein realer T'od war, hat Christus den ganzen Sterbe- und Todes-
raum bis zum duflersten durchlitten und durchlichtet. Damit kennt er sie
alle, die vielen Tode, die wir Menschen sterben miissen, auch die blicklosen
und anonymen von heute. Dazu schreibt Karl Rahner einmal: ,Der Mensch
stirbt im Laufe der Menschheitsgeschichte nicht immer gleich... Welch
ein Unterschied ist doch (im Blick auf das Martyrium) zwischen der him-
melstirmenden Todessehnsucht eines Ignatius von Antiochien, zwischen
dem heroisch Begeistet- und Begeistertsein beim Martyrium im Ostasien
des 16. und 17. Jahrhunderts, und jenem fast antlitz- und augenlosen
Verl6schen in manchem Martyrium des 20. Jahrhunderts. Aber ist viel-
leicht das Martyrium der Angst und der Schwiche, des Getdtetwerdens vor
dem Tod, des durch die teuflische Raffiniertheit der heutigen Technik des
Mordes ... moglichen Verwischtwerdens und Sich-selbst-genommen-
Werdeuns nicht noch mehr Teilnahme am Tode Christi als je ein anderes
heroischer erscheinendes Martyrium? Wenn man von Christus her das Bild
des Martyrers entwirft, gleicht dann der Martyrer unserer Zeiten nicht
eher noch mehr dem Herrn als einer aus fritheren Zeiten: der Martyrer, der
am Boden liegt und gewiirgt wird von seiner tddlichen Schwiche, der
Martyrer, der sich von Gott verlassen findet, der Martyrer, der zwischen
wirklichen Verbrechern fast ununterscheidbar hingt, der Martyrer, der
fast iberzeugt ist, keiner zu sein, der Martyrer, der nicht kann und doch
vollendet, wozu er in sich keine Kraft findet?“4

Was hier vom Martyrertod gesagt wird, gilt in analoger Weise auch
von unserem normalen Tod. Ist nicht auch er mehr und mehr antlitzlos
geworden? Der Mensch denkt heute oft kaum daran, daf} dieses sein letztes
grofles Ereignis ihn den Weg fihrt, den der Herr in seinem leidvollen
Sterben gebahnt hat, dessen Dunkelheiten er leidend ausgeleuchtet hat.
Christi Blut hat Nahe gebracht, ndchste Ndhe zum Vaterherzen Gottes.
»Erbarmen Gottes ist es, dafl wir nicht verschlungen wurden! Denn grof§
ist seine Treue!* (K1 8,22f.) Und darum ,rithmen wir uns im Kreuze
unseres Herrn Jesus Christus; denn in ihm ist fiir uns Heil, Leben und
Auferstehung® (vgl. Gal 6, 14: Introitus vom Griindonnerstag).

Wir sind die Kirche

Zum SchluB sei noch eine letzte Weise der Gnadenstuhl-Darstellung?
gezeigt in der Malerei aus Fraumiinster in Zirich in der Schweiz von Hans

14 Karl Rahner, Zur Theologie des Todes. Quaest. disput. 2. Freiburg/Br., 1961, 104/5.



Gott schauen — im Heil Jesu Christi 385

Waldmann aus dem Jahre 1478. Hier tritt die Frau — ist es die Kirche, ist
es Maria? sind sie es beide? — zu der Gruppe hinzu und lenkt in gewissem
Sinne die Meditation in eine neue Richtung:

Der Sohn hat ausgelitten. Mit beiden Handen hélt der Vater die zarte
Gestalt des fast jugendlichen Christus, dessen Haupt vom Kreuz bekront
ist, und zieht ihn in seinen Schof} hinein. Geheimnisvoll und grof} steht
iber dem Haupt des Vaters — auch {iber dem seinen — das Kreuz im Nim-
bus, grofler noch als das des Sohnes, ,denn der Vater ist gréfier als er®
(cf. Joh 14, 28). In tiefer Versonnenheit geht dessen Blick zu uns hin, spre-
chend, fragend: ,Warum habe ich ihn verlassen? Es ist mein Geheimnis:
ich lief} ihn allein, verblutend, in einsamster Einsamkeit. Und doch war ich
da: sein Kreuz ist mein Kreuz, sein Leiden das Ausleiden meiner leidenden
Liebe — um dich, du mein verlorener Mensch in der Schuld. Zum Verfluch-
ten der Stinde machte er sich, zum sithnend erlésenden Opfer - fiir dich!“

Die Geisttaube tiberstrahlt leuchtend das Opfer, das nun vollendet ist,
um auszuruhen.

Alles, was seine Frucht getragen hat, neigt sich der Erde zu,
doch der Geist, von Gott ausgesandt, kehrt zu ihm heim,
im Wohlgeruch dessen, was er verzehrt hat.*

Auf dem Gemailde steht neben dem toten Herrn die Frau. Ist es die
Kirche, die niemals den Ort ihrer Geburt verlassen kann, die allzeit den
Losepreis fiur die vielen im Abgrund seines Todes schiirft. Oder ist es
Maria, die von ihm Ersterloste, die auch jetzt noch bei ihm steht? Sie fafit
die schlaff und tot herabhidngende Rechte der zur Génze entduflerten Men-
schengestalt. Sie blickt heriiber zum Beter mit weisender Hand: , Was wirst
du ihm sagen, Menschenkind? Wo ist deine Antwort: Blut um Blut, Liebe
um Liebe?“ Wird nicht auch etwas in uns sich entziinden von jener Glut,
die den Apostel verzehrte, als er den Kolossern schrieb: ,Ich freue mich
meiner Leiden fiir euch und erfiille an meinem Fleische, was an den Leiden
Christi noch aussteht fiir seinen Leib“ (Kol 1, 24)? Solche Leiden danken-
der Grofimut sind Antwort eines Liebenden. Er hatte diese Leiden nicht
gesucht, sich nicht ausgesucht, sie wurden ihm verfiigt, sie sind Teil seines
Apostolates, seines Berufes, seiner Mission. Wir wissen aus dem grofien
Leidensweg im 11. Kap. des 2. Korintherbriefes, welche ein Ubermaf} an
Leiden ihm gesetzt war. Auch unser Leben ist randvoll von aller Art von

15 Der Vollstindigkeit halber sei noch hingewiesen auf eine andere seit dem 12. Jh. ver-
breitete Darstellung der Trinitit im Zusammenhang mit der Krénung Mariens. Vater
und Sohn thronen nebeneinander; iiber ihnen schwebt die Geisttaube. Maria kniet zu
Fiien des Thrones u. empfingt die Krone der Vollendung (z. B. Relief des Hauptaltar-
retabels [17. Jh.] in Engelthal).

16 Paul Claudel: Lobgesang der Wohlgeriiche.



Fides Buchheim 336

Leiden. Wie hilflos stehen wir vor so vielen Schicksalsschldgen! Wir wissen
nicht, was wir dariiber denken, noch weniger, wie wir darin aushalten
sollen und kénnen. Will da wohl die Mutter des Herrn seine Hand in die
unsere legen, auf dafl wir im Anrilhren seines Todesgeheimnisses etwas
von dem erfahren, das nur im Erleiden gelernt werden kann, von dem
Verborgenen, das sich dem geduldigen Liebenden enthiillt? Hermann
Volk schreibt einmal dazu: ,Erwéhltsein, Heiligkeit schliefit das Leiden in
der Zeit nicht aus; das Leid ist kein ... Zeichen der Gottferne oder Un-
gnade Gottes, wenn auch Zeichen des Pilgerstandes. Der Grund dafiir ist
die Urbildlichkeit Jesu Christi fiir alle Erlésungsgnade . . . Sie verdhnlicht
zundchst dem Christus in der Knechtsgestalt, dann erst dem Christus in der
Herrlichkeit. Dies ist jedoch keine Schwiche der Erlosung, es ist vielmehr
der Ratschlufl Gottes und Zeichen dafiir, wie sehr Erlosung Verahnlichung
mit Christus ist . . . Alles, was im Anschluf} an Christus getan oder erlitten
werden kann, wird dadurch auch verwandelt und in der Gnade Christi zu
einem Grund ewiger Herrlichkeit.“t?

Noch ein anderes scheint die Frau zu seiten des toten Herrn zeigen zu
wollen. Sie hat im Glauben seine Stunde erwartet, schon damals, als der
Wein ausging. Als sie unter der Kelter des Kreuzes aushielt, wurde ihr der
Freund des Sohnes anvertraut — und mit ibm die Menschenbriider. Nun
1aB3t sie auch den Beter nicht mehr los in ihrem erbarmungsvollen Herzen.
Sie vernimmt selbst im Schweigen sein verlangendes Bitten:

Hilf uns allen, du Mutter des Herrn,
beim Hintritt zum Stuhl der Gnade,

auf dafl wir im Mit-Tod mit ihm

seiner Auferstehung gewiirdigt werden!

In unserer Zeit, die man wohl apokalyptisch nennen kann, begegnet das
Gnadenstuhl-Motiv wiederum in einer Abwandlung: Hier ist es das end-
zeitliche Lamm, das wie geschlachtet vor dem Thron Gottes steht, umgeben
von den sieben Flammen des Geistes Gottes, der ausgesandt ist in alle
Welt. Dieses Lamm hat mit seinem Blut die Menschen fir Gott er-
kauft aus allen Vélkern und Stdimmen und Sprachen und Nationen. Die
unzihlbare Schar derer, die aus der groflen Drangsal kommen, folgt ihm,
wohin immer es geht. Alle Tranen sind abgewischt; der Tod ist nicht mehr,
noch Leid, noch Schrecken, noch Schmerz. Denn der auf dem Throne sitzt,
macht alles neu!

Im Blick auf diese Endvision legt sich auch uns der Ruf der Endzeit auf
die Lippen: ,Komm Herr Jesus!“ (Apok 22, 20)

17 Hermann Volk, Christus und Maria, Catholica 1975, 2/3. 144,





