
Gott schauen • im Heil Jesu Christi 

Eine theologische Meditation zur Ikonographie des Gnadenstuhls 

Fides Buchheim, Kloster Engelthal 

Der alttestamentliche Mensch wußte sich vom Genesisbericht (1, 26 f.) her 
•nach dem Bilde Gottes" geschaffen, das heißt: als Bild des Schöpfergottes 
selbst, als einziges Bild, das dieser zuließ. Denn Gottes Gebot an sein Volk 
lautete: •Du sollst dir kein Gottesbild machen noch irgendein Abbild von 
dem, was droben im Himmel noch auf der Erde unten oder im Wasser 
unter dem Erdboden ist." (Ex 20, 4) Daß Israel als Eigentum Jahwes in 
seiner Umwelt den Völkern ein Geheimnis - oder mehr ein Ärgernis - war, 
ist diesem Anspruch Jahwes zuzuschreiben, der seine Hand auf das Volk 
gelegt hatte und als der •eifersüchtige" Gott seine Verehrung mit keinem 
der Götter zu teilen gewillt war. Hätte er das Bild erlaubt, so wäre er den 
Göttern der Völker ringsum, diesen Nichtsen, gleich geworden. •Dieses 
Wissen um den tiefen Wahn allen Bilderdienstes, diese entschlossene Wei- 
gerung, die mannigfachen und lockenden Stimmen aus der Tiefe des Ge- 
schaffenen heraus als eine Offenbarung Gottes anzuerkennen, dies, daß 
Israel sich auf keine sakrale Symbolik, keine Mythisierung und Vergött- 
lichung der Welt einließ, ist die Einsamkeit Israels in der Welt der Reli- 
gionen. Damit rühren wir unmittelbar an das Geheimnis Israels . . . Israel 
fand sich von Anfang an ... in Beschlag genommen von Gott, so unaus- 
weichlich, daß alle Versuche, sich diesem Zugriff zu entziehen, . . . erfolg- 
los blieben."1 

Mit der Tatsache aber, daß der Mensch selbst zum Bild Gottes geschaffen 
wurde, war schon in geheimnisvoller Vorschau auf den Menschen schlecht- 
hin, auf Jesus Christus, den menschgewordenen Gottessohn hingewiesen: 
•Er ist das Bild des unsichtbaren Gottes." (Kol 1,15) Und er selbst erklärt 
seinen Jüngern: •Wer mich sieht, sieht den Vater. Wie kannst du sagen: 
Zeige uns den Vater? Glaubst du nicht, daß ich im Vater bin und der 
Vater in mir ist?" (Joh 14, 9 f) 

Aufgrund dieser Aussage Christi und unter dem Wehen des Geistes, 
der die Tiefen der Jesusworte durch die Zeiten hindurch ausdeutet und 
in alle Wahrheit einführt, hat das junge Christentum es gewagt, in der 
Verborgenheit seiner gottesdienstlichen Versammlungen der bildlichen 
Darstellung Raum zu gewähren. Zeugen dafür sind vor allem die frühen 

1 Gerhard v. Rad, Das Geheimnis des alttestamentlichen Israel in Gottes Wirken in 
Israel. Neukirchen-Vluyn, 1974, 94 f. 



Gott schauen • im Heil Jesu Christi 323 

Katakomben. Man malte neben symbolischen Zeichen biblische Szenen des 
Alten und Neuen Testamentes. An die Darstellung Gottes selbst aber ging 
man nur vorsichtig heran. Die theologischen Auseinandersetzungen der 
großen Konzilien und ihre Definitionen waren nötig, um Bildschöpfungen 
des dreipersönlichen Gottes überhaupt zu erwägen und zu ermöglichen 
und um Aussagen, die zuerst nur in Schriftzeichen gewagt wurden, auch 
im Bild zu zeigen. 

Die Vorbereitung 

Gottes Hand 

Für die erste bildliche Darstellung der Dreifaltigkeit legte sich wegen ihrer 
Deutlichkeit in den evangelischen Berichten die Szene der Taufe Jesu im 
Jordan nahe, die besonders Markus in aller Lebendigkeit schildert: •Und 
als Jesus aus dem Wasser stieg, sah er die Himmel sich öffnen und den 
Geist wie ein Taube auf sich herabschweben. Und eine Stimme erscholl 
aus den Himmeln: ,Du bist mein geliebter Sohn! An dir habe ich Wohl- 
gefallen gefunden!'" (Mk 1, 9-11) Alle drei göttlichen Personen werden 
hier in ihrer Eigentümlichkeit angedeutet: Die Stimme dessen, der sich 
als Vater bezeichnet und vielfach durch den geöffneten Himmel oder durch 
die in das Bild hineinreichende Rechte symbolisiert ist, der Sohn als der 
Täufling in den Wassern des Jordan und der Geist, der sich in Tauben- 
gestalt auf Jesus niedergelassen hat. Es gibt innerhalb von Bildzyklen 
über die verschiedenen Heilsereignisse zahlreiche solcher Taufdarstellun- 
gen. In der Kallistuskatakombe begegnet sie zuerst und hält sich durch die 
Bildkunst aller Jahrhunderte und Kunstgattungen in Ost und West, vor 
allem in der Ausgestaltung der Taufkapellen. Genannt seien in der Holz- 
plastik die Tür von Maria im Kapitol in Köln aus dem Jahre 1065; in der 
Buchmalerei der Kodex der Äbtissin Hitda von Meschede aus der Kölner 
Schule (zwischen 1000 und 1020), sowie der Egbert-Kodex in Trier aus 
dem 10. Jahrhundert; in Stein der Taufstein von Freckenhorst aus dem 
12. Jahrhundert; in Bronze das Taufbecken des Hildesheimer Domes, 
um 1220. 

Die drei Männer 

Im Gefolge der frühen Kirchenväter, die das Alte Testament in neuer 
Weise auf Christus hin lasen und erklärten, greift auch der Künstler zu 
alttestamentlichen Motiven, um die Dreifaltigkeit Gottes deutlich zu 
machen. Vor allem ist es der Bericht aus der Abrahamsgeschichte (Gen 18, 
1-12), der schon früh eine trinitarische Ausdeutung erhielt. Der Text be- 
richtet, wie drei Männer Abrahams Zelt, das er im Hain Mambre aufge- 



Fides Buchheim 324 

schlagen hat, aufsuchen und von Abraham als seine Gäste aufgenommen 
und bewirtet werden. In der biblischen Schilderung sind diese Gestalten 
vom Geheimnis umgeben: bald werden sie •Männer", bald •Engel", bald 
•der Engel Jahwes" genannt. Augustinus - und nach ihm das kirchliche 
Stundengebet - sagt dazu erklärend: •Drei sah er, und einen betete er 
an." Schon in den Fresken der Katakomben an der Via Latina findet sich 
diese Darstellung von drei gleichgestalteten Männern oder Engeln, später 
um 340 in den Mosaiken von S. Maria Maggiore, in den byzantinischen 
Bildern von Ravenna, Venedig und Monreale und dann gleicherweise 
weiter die folgenden Zeiten hindurch. Im 14. Jahrhundert ist dies mancher- 
orts die gültige Trinitätsdarstellung überhaupt geworden. Um die Einheit 
Gottes zu betonen, verzichtet man dabei weitgehend auf die Hervorhebung 
der Unterschiedenheit der drei göttlichen Personen, die man in etwa durch 
Beigabe von Schriftbändern zu charakterisieren sucht. 

Dieser Mangel wurde überaus reich durch den russischen Mönch Andrej 
Rublev aufgeholt, der als Frucht tiefer Kontemplation im Jahre 1411 seine 
Dreifaltigkeitsikone schuf. In der Unterschiedenheit der drei Personen ist 
die höchste Einheit gewahrt, und im inneren Ineinander von Geist, Vater 
und Sohn die •Kommunion" der göttlichen Dreiheit in einzigartiger Leben- 
digkeit und farblicher Harmonie dargestellt. Paul Evdokimov sieht in diese 
Komposition auch das Kreuz eingezeichnet und ordnet ihr das Wort zu: 
•Der Vater ist die kreuzigende Liebe, der Sohn die gekreuzigte Liebe, der 
Heilige Geist das Kreuz der Liebe und seine unbezwingbare Macht."2 In 
der Ostkirche wurde dieser Bildtyp um 1575 durch das •Konzil der hundert 
Kapitel" zum ikonographischen Modell aller Trinitätsdarstellungen er- 
hoben, während in der Westkirche das Suchen und Bemühen um ein mög- 
lichst adäquates Dreifaltigkeitsbild weiterging. 

Symbole 

Man glaubte u. a. in geometrischen Figuren Symbole für die Trinität zu 
erkennen, z. B. im gleichseitigen Dreieck, im Kreis, in drei ineinander ver- 
schlungenen Kreisen, in konzentrischen Kreisen. Teils wurden solche Ver- 
suche schnell wieder aufgegeben, wie das gleichseitige Dreieck, da es schon 
zur Zeit des hl. Augustinus von den Manichäern mit Beschlag belegt war 
und so von den Christen nicht mehr verwendet werden konnte. Die konzen- 
trischen Kreise spielen in den Schauungen der hl. Hildegard v. Bingen, in 
ihrem Scivias, eine bedeutsame Rolle. In die Fülle des äußeren Kreises 
hineingestellt sieht sie die Menschengestalt, den Sohn, durchglüht von der 
2 Paul Evdokimov, L'art de l'icone, theologie de la beaute. Desclee de Brouwer, 1970, 211; 
vgl. 205-216. 



Gott schauen - im Heil Jesu Christi 325 

•funkelnden Lohe" des Geistes; d. h. bereits in der Ewigkeit des trinitari- 
schen Gottes erscheint der Sohn in Menschengestalt - •noch ehe die Welt 
war" (Joh 17, 5). Daß dieser Bildschau der Heiligen von einer himmlischen 
Stimme selbst die Erklärung beigegeben ist, gibt ihr geradezu den Rang 
der Prophetic3 Vor allem wird hier der Text des Kolosserbriefes beschwo- 
ren (1, 16 f.): •Alles ist durch ihn und auf ihn hin geschaffen, und alles hat 
in ihm seinen Bestand." Es sei nur angedeutet, daß im Lichte dieser Schau 
der Genesistext von der Erschaffung des ersten Menschen (1, 26 f.) in eine 
Ewigkeitsdimension gestellt ist, die sich in Christus, dem Gottmenschen, 
erfüllt. Vielleicht läßt sich auch von hier aus eine Erklärung der vielen 
Schöpfungsbilder finden, auf denen Christus - das leibhaftige Wort Gottes 
- der Erschaff er des Weltalls und aller Lebewesen, insbesondere des Men- 
schen, ist. 

Das Opfer 

Neben solchem Bemühen aber findet das Suchen und Tasten nach einem 
entsprechenden künstlerischen Ausdruck für die göttliche Dreifaltigkeit 
immer wieder neu zurück zu der Stätte, an der im rituellen Tun die nächste 
Berührung mit ihr sich vollzieht: zum Altar, auf dem das Meßopfer darge- 
bracht wird. Die Verhüllung durch das symbolische Tun, das Schweigen in 
der heiligen Handlung, die fremde Sprache der Gebete, die räumliche 
Entfernung zwischen Priester und gläubigem Volk in den großräumigen 
Kathedralen, all das läßt es immer notwendiger erscheinen, den Frommen 
Hilfen an die Hand zu geben, um dem Geschehen des Altares entsprechend 
folgen und daran teilnehmen zu können. Bilder im Missale, ausgemalte 
Initialen, eingefügte Bildseiten etc. werden zur helfenden Anregung vor 
allem für das Verständnis der wichtigsten Kanongebete Te igitur, Unde 
et memores, Supplices u. a. So erhalten sie für die Mitfeiernden eine ge- 
wisse Anschaulichkeit. In vielfacher Variante bringen diese Bilder Christus 
als den Leidenden, den Schmerzensmann, als den Gekreuzigten, auch im 
Zusammenhang mit den beiden Gestalten Kirche und Synagoge, in Ver- 
bindung mit der Geisttaube und der Rechten des himmlischen Vaters, die 
über dem Kreuz sichtbar wird. Hier ist vor allem auf die Bildtafel 15 aus 
dem bereits erwähnten Kodex Scivias der heiligen Hildegard v. Bingen 
hinzuweisen. Die Abbildung zeigt in ihrem oberen Feld Christus als den 
Gekreuzigten. Aus seiner Seitenwunde strömt Blut in den Kelch der neben 
dem Kreuz stehenden königlich gekrönten Kirche, das in einem zweiten 
Strom das Haupt der Prophetin benetzt. Die Hand des verborgenen Vater- 
s Hildegard v. Bingen, Wisse die Wege - Scivias, hrsg. von Maura Böckeier. Salzburg, 
1961, Tafelll, 37; 154. 



Fides Buchheim 326 

gottes erscheint am oberen Bildrand, während ein Schriftband den gött- 
lichen Auftrag ansagt. Mit seinem Längsbalken stößt das Kreuz in die 
untere Zone des Bildes hinein und steht auf dem Altartisch, Brot und 
Becher an seinem Fuß berührend. Der übrige Bildraum ist ausgefüllt mit 
den Darstellungen der Geburt, Passion, Auferstehung und Wiederkunft 
Christi. Die Kirche, deren Füße nicht sichtbar sind - sie schreitet ja noch 
über die Erde -, erhebt bittend und betend die Hände zu Kreuz und Altar. 
• Wiederum gibt die himmlische Stimme • der ewige Vater - die Aus- 
deutung des Geschauten und spricht in wunderbarer Weise von der großen 
Verwandlung, die die Gaben und die Opfernden in der Glut des Geistes 
auf dem himmlischen Altar erfahren: •Als das Sanctus gesungen war, 
öffnete sich der Himmel. Ein feuriges Blitzen von unbeschreiblich lichter 
Klarheit fiel auf die Opfergaben nieder und durchströmte sie ganz mit 
seiner Herrlichkeit. . . Und der blitzende Schein trug die Opfergaben in 
unsichtbare Höhen bis in das Innerste des Himmels empor und ließ sie 
wieder auf den Altar hernieder, ähnlich wie ein Mensch beim Atmen die 
Luft einzieht und sie wieder aushaucht."4 - Auch in dieser Darstellung sind 
alle drei göttlichen Personen •versammelt": der Sohn als der gekreuzigt 
sich Opfernde, der Vater, der seine Stimme erhebt, und der Geist, der die 
irdische Opfergabe verwandelt, zum himmlischen Altar emporhebt und sie 
den Betenden vom Vater aus zurückschenkt. 

Der Gnadenstuhl 

Derartige Darstellungen erscheinen rückschauend bereits als die letzte vor- 
bereitende Stufe zu einer der genialsten Bildschöpfungen des Abendlandes: 
zur Darstellung der Dreifaltigkeit in der Komposition, die Luther •Gna- 
denstuhl" genannt hat. Dieser neue Bildtypus kommt im 13./14. Jahrhun- 
dert im Zusammenhang mit der Passionsmystik der Zeit auf, vor allem 
in Deutschland und den Niederlanden, bis nach Belgien und Frankreich 
und in die Alpenländer hinein. Erstaunlicherweise zeigen diese Bilder jetzt 
auch den Vatergott in Menschengestalt. Deutlich ist er als der Vater seines 
Sohnes erkennbar, ihm oft in den Zügen gleichend, an Lebensjahren älter. 
Seiner väterlichen Zuneigung und seinem Schmerz gibt er in menschlicher 
Weise Ausdruck. In den älteren Bildern erscheint er gleichsam als der 
Thronsitz oder auch der Altar für den am Kreuz hangenden Sohn, den er 
den Betern mit ausgebreiteten Händen darbietet oder als Opfergabe in 
Empfang nimmt. Auf späteren Bildern ist der Sohn vom Kreuz herabge- 
nommen und ruht in den Armen des Vaters, von ihm in großem Schmerz 
umfangen und so den Menschen zum Mitleiden und zur Mitklage entgegen- 
4 Hildegard v. Bingen, a.a.O. 188. 



Gott schauen - im Heil Jesu Christi 327 

gehalten. Der Heilige Geist ist meist, wie in früheren Darstellungen, als 
Taube abgebildet, wenn nicht gar sein Symbol völlig fehlt und vom Inhalt 
her mit Selbstverständlichkeit hinzugeschaut wird. 

In diesem Bildkonzept wird die Tendenz der zeitgenössischen mystischen 
Versenkungsfrömmigkeit deutlich, die nicht nur bei dem Kreuzesleiden des 
Herrn und seinem Sterben verweilte, sondern auch den Anteil Gottvaters 
an dem Kreuz des Sohnes, seinen Schmerz, seine Trauer und sein unablös- 
bares Mit-leiden in die Betrachtung miteinbezog. Horchen wir hinein in 
Schriftworte bei Johannes, die etwas vom Verborgensten Jesu und seines 
Vaters andeuten, so möchten wir glauben, daß es vor allem auf dem Hin- 
tergrund von Joh 14,9: •Wer mich sieht, sieht den Vater. Glaubst du nicht, 
daß ich im Vater bin und der Vater in mir ist?" nicht abwegig ist, auch den 
Vater in menschlicher Gestalt anschaulich zu machen. Dies freilich immer 
im Wissen darum, daß •niemand Gott je geschaut hat, sondern der ein- 
geborene Sohn allein von ihm Kunde gebracht hat" (Joh 1, 18). So sind 
auch die Bildzeichen von Taube und Feuerzungen nur als Symbole des 
Heiligen Geistes zu verstehen. Alle unsere Bilder - dessen sind wir gewiß 
- müssen mehr oder minder als unserer menschlichen Begrenztheit zuge- 
billigte Hilfsmittel angesehen werden, nur als •die Säume seiner Wege" 
(Hiob 26, 14). Dennoch: etwas ahnen dürfen wir vielleicht doch anhand 
dieser Gnadenstuhl-Bilder - wenn der Ewige es gewährt - von dem un- 
sichtbaren Gott, der sich uns in seinem einen Bild - Jesus Christus - gezeigt 
hat. 

Grundlegend mag gesagt sein, daß jedes einzelne solcher Gnadenstuhl- 
Bilder für den Gläubigen eine Verdeutlichung dessen sein konnte, was er 
in der Eucharistiefeier erfuhr; sie konnten ihm die Mitfeier stützen und 
erleichtern. Und das können sie auch heute noch. 

Bei durchgehaltener Gleichgestalt des Bildtypus besteht zwischen den 
einzelnen künstlerischen Werken große Verschiedenheit der Aussage. Es 
geht da wie mit einer Statue, die man von einem sie umgebenden Rund- 
gang beschaut: von jedem Blickpunkt hat man eine andere Sicht, einen 
anderen An-blick des einen, gleichen Monuments, und erst die vielen 
•Anschauungen" lassen ein Bild des Ganzen gewinnen. So mag es sich auch 
lohnen, einige •Anblicke" des Gnadenstuhls zusammenzufügen, um aus 
den Teilaspekten und ihren Deutungen etwas erfahren zu dürfen von dem 
göttlichen Geheimnis selbst. 

Wie unfaßbar ist Gottes Liebe! 

Die frühen Darstellungen des Gnadenstuhls - z. B. der in der Pfarrkirche 
St. Valentin in Kiedrich im Rheingau aus dem 15. Jahrhundert, oder der 



Fides Biichheim 328 

in der Soester Marienkirche zur Wiese, ebenfalls aus dem Anfang des 
15. Jahrhunderts - zeigen die feierlich thronende Gestalt Gottvaters wie 
eine Offenbarung der jenseitigen Welt: 

Du bist mit Hoheit und Pracht bekleidet. 
Herr, mein Gott, wie bist du so groß! (Ps 104, 1) 

Auf dem Kiedricher Relief geht der Blick des Vaters hinaus in weiteste 
Fernen. Er scheint die Jahrtausende zu durchforschen, die Herzen der 
Menschenmilliarden von Anbeginn an zu kennen, ein jedes besonders - 
und bis in die letzte Tiefe. 

Wohin kann ich fliehen vor deinem Blick, 
wohin eilen vor deinem Geist? (Ps 139, 7), 

so ruft der Beter unwillkürlich mit dem Psalmisten im Erschrecken des 
Erkanntseins. Und doch, warum mich verbergen vor diesem Blick? Warum 
fliehen, daß du mich nicht sähest? Zarteste Trauer, abgründige Güte, 
ewiges Wissen der Liebe, kommt nicht dies alles auf den Beter zu, sobald 
er sich in diesen Blick hineinbegibt? Mit weitausgestreckten Armen um- 
fängt der Vatergott das vor ihm stehende Kreuz, das wie aus den innersten 
Tiefen seines Wesens hervorgetreten ist. Ist dieser Gekreuzigte - wie 
Paulus schreibt - nicht das große •Geheimnis, das von Ewigkeit her in Gott 
verborgen, nun offenbar geworden ist, das da ist: Christus" (Eph 3, 9)? 
Daß dieses Geheimnis Gottes uns im Gekreuzigten offenbar wird, wer 
möchte sich da aus seinem natürlichen Empfinden heraus nicht abwenden 
und fragen: Kann denn vom Kreuz etwas Gutes auf uns zukommen? Aber 
solch ein Fragen ist nichts Neues. So sagten schon die Alten. Und Paulus 
schämt sich nicht, ihnen - und auch uns heute noch - zuzusprechen: •Das 
Wort vom Kreuz ist denen Torheit, die verlorengehen; uns aber, die ge- 
rettet werden, ist es Gottes Kraft und Gottes Weisheit... Denn Gottes 
Torheit ist weiser als die Menschen, und Gottes Schwachheit ist stärker als 
die Menschen" (1 Kor 1, 18. 25). Blicken wir tiefer als nur an die Ober- 
fläche! Schweigen wir lange, bis wir im Knien auf jene Ebene gelangen, 
die sich zu uns herabgelassen hat: die Offenbarung der Liebe Gottes, der 
Liebe, die Gott ist, die der Vater sich im Sohn zum Gegenüber gemacht hat 
und die der Sohn ewig im Hauch des Geistes zurückschenkt. Sie ist es, die 
in der Offenbarung in Raum und Zeit zum Werk der Erlösung des Men- 
schen führte und es bis heute geblieben ist. Das Kreuz ist der vor aller 
Welt sichtbare Exponent dieser geopferten Sohnesliebe. Immer noch hängt 
sieamHolz: •Seht, welche Liebe euch der Vater geschenkt hat!" (1 Joh 3, 1) 
•Er hat seinen einzig geliebten Sohn nicht geschont, sondern ihn für euch 
alle hingegeben. Hat er euch mit ihm nicht alles geschenkt?" (cf. Rom 8, 32) 



Gott schauen • im Heil Jesu Christi 329 

Dies deutlich zu machen, werden die Gnadenstuhl-Bilder nicht müde. 
Blicken wir z. B. auf die Darstellung des Engelberg-Psalteriums (15. Jahr- 
hundert), das dafür eine ganz eigene Ausdrucksweise gefunden hat. 
Es ist in seiner Malerei ganz von der Farbe des Blutes bestimmt. Lebendig 
sprudelt aus Händen und Füßen das Blut des Gekreuzigten zum Vater hin. 
Es ist nicht zu stillen: es fließt noch heute über alle Welt. Es •mischt" sich 
mit dem Rot des Mantels, der die Gestalt des Vaters einhüllt, mit seinem 
kreuzgezeichneten Nimbus, der ihn blutrot umschwebt. Ja, das ganze auf 
Goldgrund gestellte Geheimnis ist rot umrandet - wie von Blut! Diese 
Deutlichkeit der Blutvergießung rührt den Beschauer an - und er bleibt 
dabei kaum Beschauer: Er läßt sich hineinnehmen in das, was er anschaut. 
Und je länger er schaut, um so weniger faßt er, was da geschehen ist. 

Es gibt viele Stunden in unserem Leben, da möchten wir fragen: Geschah 
denn da wirklich einmal etwas auch für uns Heutige, für uns Menschen 
des 20. Jahrhunderts, für uns Bewohner dieser technisierten Welt, für 
unser Geschlecht der Namenlosigkeit und Anonymität? Geschah da etwas 
auch für mich? Hören wir, wie Karl Rahner das formuliert: •Hat Jesus am 
Kreuz mich geliebt? Konnte er von mir in meiner konkreten, einmaligen 
Existenz wissen? Konnte er um mich wissen in der gottverlassenen Finster- 
nis und schrecklichen Ohnmacht seines Todes? War in diesem sterbenden 
Jesus Platz für mich? Und erreicht diese Liebe mich über Räume und Zeiten 
hinweg, da wo ich leben und sterben muß? - Wir müssen auf diese Frage 
erschüttert ein glaubendes Ja sagen, auch wenn uns dunkel bleibt, wo solche 
Liebe im Herzen eines endlichen Menschen und in der Finsternis des Todes 
möglich ist. Die Schrift bezeugt es aus ihrer lebendigen Erfahrung des 
Geistes Jesu: Er hat mich geliebt und sich für mich dahingegeben"5. Und 
Blaise Pascal läßt Christus einmal sagen: •Ich habe diesen Blutstropfen 
für dich vergossen! "6 In solchem Wissen kann man das Wort Papst Paul VI. 
mitsprechen: •Es ist Glück, Gott mit einem armen Herzen zu lieben."7 

Hören wir Paul Claudel im Lobgesang des Goldes: 

Alles, was in mir der Nacht übereignet war, 
ist geworden wie Gold. 

. .. Auch ich bin wie Gold 
Wie ein Schatz an deinem Herzen und wie eine 
volle Ähre in deinem Arm. 

Alles, was in mir der Nacht übereignet war, 
ist geworden wie Gold. 

5 Karl Rahner: Glaube, Hoffnung, Liebe und das Kreuz Christi, in Herausforderung des 
Christen. Herderbü&erei 538, Freiburg/B., 1975, 40. 
6 Zit. in Jean Guitton, Dialog mit Paul VI., Wien, 1967, 238. 
7 Jean Guitton a.a.O. 235. 



Fides Buchheim 330 

Auf dem Gnadenstuhl aber spielt das vorherrschende Rot des Blutes, der 
Enteignung hinüber in den goldenen Glanz des Hintergrundes. Was auf 
den ottonischen Miniaturen Gold der reinen Gottheit war, ist im Gnaden- 
stuhl durchmischt von der Entäußerung des Sohnes - bis in den Tod. 

Wie erhaben ist Gott! 

Noch betonter im Geiste der Hingabe des Sohnes wirkt der Soester Gna- 
denstuhl. Der Vater hat in hieratischer Feierlichkeit und Großartigkeit 
die Hand zum Segen erhoben und die Linke gewährend auf den Kreuzes- 
balken gelegt, als wolle er zu uns sagen: •Nehmt ihn! Er hat alles für 
euch getan! Größeres war nicht möglich. Er hat euch den Weg zu mir 
gebahnt mit seinem Kreuz. Er ist ja selbst der Weg geworden, der sicher 
zu mir führt. Kommt nur alle zu mir, die ihr voll Mühsal und Not seid! 
Dann findet ihr die Ruhe! - Ja, er ist auch die Tür für euch, die er offen 
gelassen hat, als er am Kreuz durchbohrt wurde. Sie läßt euch ein in meine 
Ruhe!" - In seine Ruhe! Im Hebräerbrief stehen ernste, einladende Worte 
über diese Ruhe, die im Anschauen dieses Gnadenstuhles zum Herzen 
sprechen: •Laßt uns fürchten, meine Brüder, daß keiner von uns zurück- 
bleibe, so lange die Verheißung noch besteht, daß wir eingehen sollen in 
seine Ruhe! Der Psalm mahnt uns: Heute, wenn ihr seine Stimme hört, 
verhärtet eure Herzen nicht! ... Es ist ja noch eine Ruhe vorhanden. . . 
Darum laßt uns eifrig bemüht sein, in diese Ruhe hineinzukommen!" (Vgl. 
Hebr 4, 1 ff.) Geheimnisvoll ist hier hingewiesen auf die Ruhe des Schöp- 
fungsberichts am Anfang: •Und Gott vollendete am siebten Tag sein 
Werk, das er gemacht hatte, und ruhte am siebten Tag von all seinem 
Werk ... Und Gott segnete den siebten Tag und heiligte ihn, denn an ihm 
ruhte er von all seinem Werk, das er schaffend gemacht hatte." (Gen 2, 2 f.) 
Die Ruhe, von der hier gesprochen wird, ist •etwas Neues neben dem 
Schöpfungsvorgang und nicht etwa das negative Zeichen seines Endes ..." 
Sie wird als Vollendung beschrieben, als Tag ohne Abend, als •eine Sache 
ganz für sich ... Die Aussage darüber steigt gleichsam empor in den Raum 
Gottes selbst und bezeugt, daß bei dem lebendigen Gott - Ruhe ist.. . Ja 
mehr noch: Gott hat diese Ruhe gesegnet, geheiligt, das heißt für sich aus- 
gesondert ... Es handelt sich also hier um die Vorbereitung eines hohen 
Heilsgutes."8 

Diese Ruhe ist immer für uns offen, für uns alle, die wir noch unterwegs 
sind auf Flucht und Pilgerfahrt, und es ist Aufgabe unseres Lebens, diese 
Ruhe nicht zu verfehlen. •Worin besteht die eigentliche Not unserer Wan- 
derschaft, warum müssen wir immer wieder Furcht haben? .. . Der König 

8 Gerhard von Rad, Das erste Buch Mose, Neues Göttinger Bibelwerk 2/4. Göttingen, 
1972, 40 f. 



Gott schauen - im Heil Jesu Christi 331 

Salomon hat einmal gebetet ,So mache dich nun auf, Herr Gott, zu deiner 
Ruhe, du und die Lade deiner Macht!' ... Dies ist wohl eines der tief- 
sinnigsten Gebetsworte des ganzen Alten Testamentes, und wir können 
und sollen genau so beten: ,So brich nun auf, Herr Jesus Christus, zu deiner 
Ruhe bei deinem Volk!' . . . Nein, Christus ist noch nicht bei uns zur Ruhe 
gekommen, er hat immer noch nicht, da er sein Haupt hinlege, bei uns in 
unseren Häusern und in unserem Leben."9 Er ist noch der schweigende 
Fremdling, den wir nicht kennen, so daß Furcht uns erfüllen muß, daß wir 
ihn in unserer Verworrenheit verlieren könnten. Hilflos sind wir in allem 
Dunkel. Da aber tritt der Geist für uns ein, wie Paulus (Rom 8) sagt. Wun- 
derbar ist das auf dem Soester Relief angedeutet: Unendlich fein und zart 
ruht die Geisttaube, die Flügel angezogen, über dem Haupt des Gekreu- 
zigten und ist gleichsam das Herz des Vaters selbst. Wie flüsternd •nimmt 
der Geist sich unserer Schwachheit an mit wortlosen Seufzern" (Rom 8, 26). 
- •Der Geist hilft uns mit seinem Seufzen bei unserem Seufzen. .., weil 
wir zu schwach sind ... Er entzündet dieses sein Seufzen in uns und mischt 
es sozusagen unserem Seufzen bei... Es ist wortlos, aber hörbar für Gott. 
Es ist ein Seufzen Gottes zu Gott für uns, in unserem Herzen . .. Und Gott 
weiß, was das alles Denken und jede Sprache übersteigende Verlangen 
seines Geistes in unseren Herzen will."10 In unendlicher Geduld wartet so 
- das Gnadenstuhl-Bildnis ist dafür ein Zeichen - der dreifaltige Gott auf 
einen jeden von uns. •So laßt uns denn mit Zuversicht hintreten zum Stuhl 
der Gnade, damit wir Barmherzigkeit erlangen und Gnade finden!" 
(Hebr 4, 16) 

Wie gütig ist Gott! 

Wie bereits erwähnt, ist auf den späteren Gnadenstuhl-Abbildungen - bei 
gleichbleibendem Grundmotiv - der Vatergott stark von Mitleiden und 
Schmerz geprägt, z. B. auf der Darstellung von Tilman Riemenschneider 
aus dem 16. Jahrhundert. Der Gekreuzigte ist vom Holz herabgenommen 
und ruht in den Armen des Vaters, der ihn als sein Kostbarstes dem Beter 
darbietet. Schmerzbewegt drückt er ihn an sich. Vater und Sohn, dem 
Betenden zugewandt, sind nur noch einer: •Ich und der Vater sind eins" 
(Joh 10, 30) - einer im Leiden, einer in der völligen Dahingabe der Liebe, 
die das ewige Erbarmen ist. Ich habe nur eine Liebe, scheint der Vater zu 
sagen, die Liebe zu meinem eingeborenen Sohn. Er aber wollte sie mit euch 
teilen, damit auch ihr mein seiet, meine Söhne durch ihn, meine Söhne in 

9 Gerhard von Rad, Predigten. Kaiser, München, 1972, 61 ff. 
10 Heinrich Schlier, Der Römerbrief, Herder Theol. Kommentar zum NT, Bd. VI. Frei- 
burg/Br., 1977, 268 ff. 



Fides Buchheim 332 

ihm! Laßt euch darum lieben mit meiner einen Liebe: sie ist Liebe ohne 
Maß! 

Auf anderen Bildwerken liegt der tote Christus auf den Knien oder auf 
dem ausgebreiteten Mantel des Vaters (z. B. Gnadenstuhl in der Haus- 
kapelle von Bad Adelholzen aus der Zeit um 1520). Christus hat ausge- 
litten. Der Schmerz des Vaters ist groß. Selbst die schwere goldene Krone 
auf seinem Haupt scheint nur eine •Last von Herrlichkeit" zu sein. Der 
geöffnete Mund ruft uns gleichsam zu: •Ihr alle, die ihr vorübergeht, 
schaut doch, ob ein Leid gleich ist dem meinen!" (Kl 1, 12) Haltet inne und 
seht auf den, den ihr durchbohrt habt! (cf. Sach 12, 10). Hier ist die pasto- 
rale Bedeutung des Gnadenstuhls besonders betont. Vom Mitleiden des 
Vaters am blutigen Tod des Sohnes, des Vaters, der •seiner Weltliebe 
gleichsam das Übergewicht über seine Liebe zum Sohn gibt (Joh 3, 16) und 
damit sein innergöttliches Liebesmysterium an die Welt »verrät'"11, wer- 
den wir zu Mitleiden und Reue bewegt: •Laßt uns niederfallen und weinen 
vor dem Herrn, unserem Gott!" (Ps 94, Vulgatatext) Sind wir aber so von 
Gott geliebt, dann bleibt uns nur eines: Gegenliebe, so wie das Gebot des 
Herrn sie formuliert: •Gott den Herrn lieben aus ganzem Herzen, aus 
ganzer Seele, aus ganzem Denken und aus aller Kraft und den Nächsten 
wie uns selbst." (cf. Mk 12, 29 ff.) 

Hier sei noch auf ein Gnadenstuhl-Fresko in Payerne, einer alten Bene- 
diktinerabtei in der Schweiz, hingewiesen, das im Zuge einer großartigen 
Renovierung kürzlich wieder freigelegt wurde. Zu Füßen des Gnaden- 
stuhls kniet in schwarzem Habit ein Benediktinermönch als Vertreter des 
fürbittenden Menschen. •Für die anderen beten heißt ja, Gottes Licht auf 
ihr Gesicht werfen, sie kennenlernen, sie lieben."12 Damit zeigt das Bild 
des Gnadenstuhls auch seine Eignung auf, zu persönlicher Meditation und 
Fürbitte hinzuführen und so zu •ungeahnten Möglichkeiten der geisti- 
gen Hilfe, der Stellvertretung ..., zu geistlichen Möglichkeiten, die weiter 
reichen als alles andere."13 

Wie allumfassend ist Gott! 

Ganz anders als die bisher erwähnten Gnadenstuhl-Bilder ist die Dar- 
stellung von Albrecht Dürer, eine feine Holzschnittarbeit aus dem Jahre 
1511. 

Der Vater hält den vom Kreuz herabgenommenen Christus in seinen 
Mantel gehüllt. Er schwebt mit ihm der Höhe zu. Ist es eine Vision - oder 

11 Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit. III, 2, 2. Einsiedeln, 1969, 426. 
12 R. Bochinger, Die Gnade des Gebets. Communaute de Taize. Gütersloh, 1964, 32. 
13 Hermann Volk, Priestertum heute. Rodenkirchen, 1972, 42. 



Gott schauen - im Heil Jesu Christi 333 

wird die Heimholung zum kosmischen Ereignis? Die Chöre der Engel um- 
geben Vater und Sohn, die einen tragen Kreuz und Marterwerkzeuge, 
andere Mantel und Schleppe des dahinschwebenden Vatergottes, andere 
suchen verehrend den toten Herrn anzurühren, Schmerz und Schrecken 
im Antlitz. Der Sohn aber hat ausgelitten und ruht an der Brust des Vaters, 
tiefste Erschöpfung im Angesicht, gleich einem aus schwerer Schlacht heim- 
getragenen Kämpfer. Ja, aus schwerster Schlacht! Bis in die Unterwelt, bis 
in die Hölle drang er hinab, tötete den Tod, zertrümmerte der Hölle 
Herrschaft. - Und der Vater: er scheint nichts wahrzunehmen, er sieht nur 
seinen Sohn. Unendlich zart der väterliche Blick, der Gleichklang beider 
Gesichter, das vertrauende und mitleidend liebende Zueinander! •Dieser 
ist mein geliebter Sohn. Ich habe an ihm mein Wohlgefallen!" In dieser 
Gnadenstuhl-Darstellung wird die wahrhaft kosmische Dimension des 
Kreuzestodes sichtbar, von der einst Venantius Fortunatus in seinem Pas- 
sionshymnus sang: •Terra, pontus, astra, mundum, quo lavantur flumine - 
Erde, Meer, Sterne und Welt, sie wurden rein gewaschen im Strom seines 
Blutes!" Mit aller Kraft blasen die Winde die Kunde des Geschehens hin- 
aus zu den vier Weltenden: •Es ist vollbracht!" (Joh 19, 30) •Wahrhaf- 
tig, dieser ist der Sohn Gottes!" (Mk 15, 39) Er hat das Leid aller Räume 
ausgelitten, er hat die Schuldverfallenheit aller Zeiten ausgetragen, er hat 
das Dunkel aller Generationen ausgehalten in der letzten Verlassenheit, 
als es Nacht wurde über der Welt. Es gibt keine Leidens- und Todeszone 
mehr, die nicht von ihm durchgelitten, ausgefüllt wurde. Es ist zu Ende mit 
dem, was er trug - für uns. Nun holt der Vater selbst ihn aus der letzten 
Tiefe der Entäußerung empor und trägt ihn durch alle jene Regionen, 
die er sterbend durchmessen und sühnend gereinigt, erlöst und geheilt hat. 
So sagt es der Epheserbrief (4, 8 ff.): •Er stieg zuerst hinab in die unter- 
sten Teile der Erde ... und wurde dann über alle Himmel erhöht." 

Und nicht nur er selbst, zu dem der Vater sagt: •Setze dich zu meiner 
Rechten" (Ps 110), sondern alle Erlösten kehren mit ihm heim. •Er gibt 
Gaben an die Geschöpfe", Gaben, die ein neues Leben schenken, das 
väterliche Erbe des ewigen Geliebtseins. 

Noch ein weiteres sagt der Epheserbrief: •Er stieg empor, um alles zu 
erfüllen." Damit ist die Aufgabe des Gottesgeistes wunderbar angedeutet. 
Er, der die Fülle der Gottheit und ihrer Liebe ist, er ist es auch, der, am 
Kreuze ausgehaucht, nun alles erfüllt. In diesem •alles" ist nichts ausge- 
nommen: Alles ist zur Fülle erfüllt. Dies deutet wohl auch die Taube an, 
die mit weitausgespannten Flügeln die Emporschwebenden himmelan 
führt. In diesem Geist der Fülle ist das Blutopfer vollendet; alles ist Leben 
geworden und Auferstehung. 



Fides Buchheim 334 

Wie nahe ist uns Gott! 

Aber noch muß ein Blick zurückgeworfen werden auf den toten Sohn; denn 
nichts sparen die Gnadenstuhl-Bilder aus in ihren Schilderungen. In seinem 
Tod, der ein realer Tod war, hat Christus den ganzen Sterbe- und Todes- 
raum bis zum äußersten durchlitten und durchlichtet. Damit kennt er sie 
alle, die vielen Tode, die wir Menschen sterben müssen, auch die blicklosen 
und anonymen von heute. Dazu schreibt Karl Rahner einmal: •Der Mensch 
stirbt im Laufe der Menschheitsgeschichte nicht immer gleich ... Welch 
ein Unterschied ist doch (im Blick auf das Martyrium) zwischen der him- 
melstürmenden Todessehnsucht eines Ignatius von Antiochien, zwischen 
dem heroisch Begeistet- und Begeistertsein beim Martyrium im Ostasien 
des 16. und 17. Jahrhunderts, und jenem fast antlitz- und augenlosen 
Verlöschen in manchem Martyrium des 20. Jahrhunderts. Aber ist viel- 
leicht das Martyrium der Angst und der Schwäche, des Getötetwerdens vor 
dem Tod, des durch die teuflische Raffiniertheit der heutigen Technik des 
Mordes. .. möglichen Verwischtwerdens und Sich-selbst-genommen- 
Werdens nicht noch mehr Teilnahme am Tode Christi als je ein anderes 
heroischer erscheinendes Martyrium? Wenn man von Christus her das Bild 
des Märtyrers entwirft, gleicht dann der Märtyrer unserer Zeiten nicht 
eher noch mehr dem Herrn als einer aus früheren Zeiten: der Märtyrer, der 
am Boden liegt und gewürgt wird von seiner tödlichen Schwäche, der 
Märtyrer, der sich von Gott verlassen findet, der Märtyrer, der zwischen 
wirklichen Verbrechern fast ununterscheidbar hängt, der Märtyrer, der 
fast überzeugt ist, keiner zu sein, der Märtyrer, der nicht kann und doch 
vollendet, wozu er in sich keine Kraft findet?"14 

Was hier vom Martyrertod gesagt wird, gilt in analoger Weise auch 
von unserem normalen Tod. Ist nicht auch er mehr und mehr antlitzlos 
geworden? Der Mensch denkt heute oft kaum daran, daß dieses sein letztes 
großes Ereignis ihn den Weg führt, den der Herr in seinem leidvollen 
Sterben gebahnt hat, dessen Dunkelheiten er leidend ausgeleuchtet hat. 
Christi Blut hat Nähe gebracht, nächste Nähe zum Vaterherzen Gottes. 
•Erbarmen Gottes ist es, daß wir nicht verschlungen wurden! Denn groß 
ist seine Treue!" (Kl 3, 22 f.) Und darum •rühmen wir uns im Kreuze 
unseres Herrn Jesus Christus; denn in ihm ist für uns Heil, Leben und 
Auferstehung" (vgl. Gal 6, 14: Introitus vom Gründonnerstag). 

Wir sind die Kirche 

Zum Schluß sei noch eine letzte Weise der Gnadenstuhl-Darstellung15 

gezeigt in der Malerei aus Fraumünster in Zürich in der Schweiz von Hans 
14 Karl Rahner, Zur Theologie des Todes. Quaest. disput. 2. Freiburg/Br., 1961, 104/5. 



Gott schauen - im Heil Jesu Christi 335 

Waldmann aus dem Jahre 1478. Hier tritt die Frau - ist es die Kirche, ist 
es Maria? sind sie es beide? - zu der Gruppe hinzu und lenkt in gewissem 
Sinne die Meditation in eine neue Richtung: 

Der Sohn hat ausgelitten. Mit beiden Händen hält der Vater die zarte 
Gestalt des fast jugendlichen Christus, dessen Haupt vom Kreuz bekrönt 
ist, und zieht ihn in seinen Schoß hinein. Geheimnisvoll und groß steht 
über dem Haupt des Vaters - auch über dem seinen - das Kreuz im Nim- 
bus, größer noch als das des Sohnes, •denn der Vater ist größer als er" 
(cf. Joh 14, 28). In tiefer Versonnenheit geht dessen Blick zu uns hin, spre- 
chend, fragend: •Warum habe ich ihn verlassen? Es ist mein Geheimnis: 
ich ließ ihn allein, verblutend, in einsamster Einsamkeit. Und doch war ich 
da: sein Kreuz ist mein Kreuz, sein Leiden das Ausleiden meiner leidenden 
Liebe - um dich, du mein verlorener Mensch in der Schuld. Zum Verfluch- 
ten der Sünde machte er sich, zum sühnend erlösenden Opfer - für dich!" 

Die Geisttaube überstrahlt leuchtend das Opfer, das nun vollendet ist, 
um auszuruhen. 

Alles, was seine Frucht getragen hat, neigt sich der Erde zu, 
doch der Geist, von Gott ausgesandt, kehrt zu ihm heim, 
im Wohlgeruch dessen, was er verzehrt hat.16 

Auf dem Gemälde steht neben dem toten Herrn die Frau. Ist es die 
Kirche, die niemals den Ort ihrer Geburt verlassen kann, die allzeit den 
Lösepreis für die vielen im Abgrund seines Todes schürft. Oder ist es 
Maria, die von ihm Ersterlöste, die auch jetzt noch bei ihm steht? Sie faßt 
die schlaff und tot herabhängende Rechte der zur Gänze entäußerten Men- 
schengestalt. Sie blickt herüber zum Beter mit weisender Hand: •Was wirst 
du ihm sagen, Menschenkind? Wo ist deine Antwort: Blut um Blut, Liebe 
um Liebe?" Wird nicht auch etwas in uns sich entzünden von jener Glut, 
die den Apostel verzehrte, als er den Kolossern schrieb: •Ich freue mich 
meiner Leiden für euch und erfülle an meinem Fleische, was an den Leiden 
Christi noch aussteht für seinen Leib" (Kol 1, 24)? Solche Leiden danken- 
der Großmut sind Antwort eines Liebenden. Er hatte diese Leiden nicht 
gesucht, sich nicht ausgesucht, sie wurden ihm verfügt, sie sind Teil seines 
Apostolates, seines Berufes, seiner Mission. Wir wissen aus dem großen 
Leidensweg im 11. Kap. des 2. Korintherbriefes, welche ein Übermaß an 
Leiden ihm gesetzt war. Auch unser Leben ist randvoll von aller Art von 

is rjer Vollständigkeit halber sei noch hingewiesen auf eine andere seit dem 12. Jh. ver- 
breitete Darstellung der Trinität im Zusammenhang mit der Krönung Mariens. Vater 
und Sohn thronen nebeneinander; über ihnen schwebt die Geisttaube. Maria kniet zu 
Füßen des Thrones u. empfängt die Krone der Vollendung (z. B. Relief des Hauptaltar- 
retabels [17. Jh.] in Engelthal). 
16 Paul Claudel: Lobgesang der Wohlgerüche. 



Fides Buchheim 336 

Leiden. Wie hilflos stehen wir vor so vielen Schicksalsschlägen! Wir wissen 
nicht, was wir darüber denken, noch weniger, wie wir darin aushalten 
sollen und können. Will da wohl die Mutter des Herrn seine Hand in die 
unsere legen, auf daß wir im Anrühren seines Todesgeheimnisses etwas 
von dem erfahren, das nur im Erleiden gelernt werden kann, von dem 
Verborgenen, das sich dem geduldigen Liebenden enthüllt? Hermann 
Volk schreibt einmal dazu: •Erwähltsein, Heiligkeit schließt das Leiden in 
der Zeit nicht aus; das Leid ist kein ... Zeichen der Gottferne oder Un- 
gnade Gottes, wenn auch Zeichen des Pilgerstandes. Der Grund dafür ist 
die Urbildlichkeit Jesu Christi für alle Erlösungsgnade ... Sie verähnlicht 
zunächst dem Christus in der Knechtsgestalt, dann erst dem Christus in der 
Herrlichkeit. Dies ist jedoch keine Schwäche der Erlösung, es ist vielmehr 
der Ratschluß Gottes und Zeichen dafür, wie sehr Erlösung Verähnlichung 
mit Christus ist.. . Alles, was im Anschluß an Christus getan oder erlitten 
werden kann, wird dadurch auch verwandelt und in der Gnade Christi zu 
einem Grund ewiger Herrlichkeit."17 

Noch ein anderes scheint die Frau zu seiten des toten Herrn zeigen zu 
wollen. Sie hat im Glauben seine Stunde erwartet, schon damals, als der 
Wein ausging. Als sie unter der Kelter des Kreuzes aushielt, wurde ihr der 
Freund des Sohnes anvertraut - und mit ihm die Menschenbrüder. Nun 
läßt sie auch den Beter nicht mehr los in ihrem erbarmungsvollen Herzen. 
Sie vernimmt selbst im Schweigen sein verlangendes Bitten: 

Hilf uns allen, du Mutter des Herrn, 
beim Hintritt zum Stuhl der Gnade, 
auf daß wir im Mit-Tod mit ihm 
seiner Auferstehung gewürdigt werden! 

In unserer Zeit, die man wohl apokalyptisch nennen kann, begegnet das 
Gnadenstuhl-Motiv wiederum in einer Abwandlung: Hier ist es das end- 
zeitliche Lamm, das wie geschlachtet vor dem Thron Gottes steht, umgeben 
von den sieben Flammen des Geistes Gottes, der ausgesandt ist in alle 
Welt. Dieses Lamm hat mit seinem Blut die Menschen für Gott er- 
kauft aus allen Völkern und Stämmen und Sprachen und Nationen. Die 
unzählbare Schar derer, die aus der großen Drangsal kommen, folgt ihm, 
wohin immer es geht. Alle Tränen sind abgewischt; der Tod ist nicht mehr, 
noch Leid, noch Schrecken, noch Schmerz. Denn der auf dem Throne sitzt, 
macht alles neu! 

Im Blick auf diese Endvision legt sich auch uns der Ruf der Endzeit auf 
die Lippen: •Komm Herr Jesus!" (Apok 22, 20) 

17 Hermann Volk, Christus und Maria, Catholica 1975, 2/3. 144. 




