Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche

Anmaflung oder Realitét?

Wolfgang Beinert, Regensburg

Die Kirche im Licht des Glaubens

An allen Sonn- und Feiertagen bekennen die Christen nach der Predigt,
daf sie nicht nur an den einen Gott, an seinen eingeborenen Sohn Jesus
Christus und an den Heiligen Geist glauben, sondern auch noch an ,die
(eine,) heilige, katholische (und apostolische) Kirche®. Sie tun das schon
sehr lange. Die kiirzere Form des Glaubensbekenntnisses, das sogenannte
Apostolicum, geht auf die Mitte des zweiten Jahrhunderts zuriick, die 14n-
gere, die auch die gerade in Klammern gesetzten Worte enthilt, auf das
Konzil von Konstantinopel im Jahre 381.

Die Aussagen tiber die Kirche stehen im Zusammenhang mit dem voran-
gegangenen Text. Sie erscheint als das Werk des Heiligen Geistes, dessen
Wirken wiederum nicht ohne das Werk des Vaters und des Sohnes gedacht
werden kann. Mit anderen Worten: Kirche ist eine gottgesetzte Wirklich-
keit. Sie ist zu glauben. Was dieser Glaube ndherhin besagt, wird durch die
vier Eigenschaftsworter beschrieben.

Es gibt nur eine Kirche. Der eine Gott hat nicht eine Mehrzahl von Ge-
meinschaften, sondern einen Singular gewollt — die Kirche. Sie ist heilig.
Die damit beschriebene Wirklichkeit kommt an sich nur Gott zu. Wird sie
also von der Kirche gesagt, ist damit angedeutet, dafl sich in ihr dessen Voll-
kommenheit widerspiegeln soll. Sie ist katholisch. Das alte griechische Wort
meint die Fillle und Vollendung, die einer Sache zukommt (so ist , katho-
lische® Geschichte die Weltgeschichte, nicht die Geschichte eines einzelnen
Volkes). Hier ist gemeint, daf} die Kirche die Fille der Gnade Gottes der
ganzen Welt in allen ihren Ausformungen bringen soll. (Urspriinglich ist
»katholisch“ also keine Konfessionsbezeichnung). Schlief8lich ist die Kirche
apostolisch. Die ersten Auferstehungszeugen waren die Apostel; darum ist
sie bestdndig an ihr Wort und an den Mafistab ihres Lebens gebunden, die
in der Geschichte durch Minner vermittelt werden, die ihr Amt und ihren
Auftrag in ununterbrochener Folge von ihnen herleiten und so ihre , Nach-
folger“ genannt werden konnen.

Die Kirche, wie sie vorkommt

Ist das Bild, das da entworfen wird, nicht zu schon, um wahr zu sein? Schal -



Wolfgang Beinert 338

ten wir einmal die hellen Scheinwerfer des feierlichen Gottesdienstes ab.
Es wird ziemlich dunkel.

Die eine Kirche sehen wir zerspalten in rund zweihundert Konfessionen,
die miteinander im Clinch liegen, auch wenn heute die diplomatischen For-
men besser gewahrt werden als in der Vergangenheit. Aber auch innerhalb
der einzelnen Gemeinschaften gibt es heftige Auseinandersetzungen um das
rechte Verstiandnis des Glaubens.

Die heilige Kirche zdhlt zwar zu ihren Gliedern hervorragende Gestalten
(vornehmlich die ,Heiligen“, die in den Kalendern stehen); aber erstens
waren auch sie einmal (oft recht ausgeprigte) Stinder, zweitens sind sie ver-
schwindende Ausnahmen im Meer der Mittelmafigkeit, drittens stehen
ihnen als Kontrastgestalten die Unmenschen gegeniiber, die es auch in der
Kirche gibt (Stichwort gentigt: Inquisition, Hexenverbrennungen).

Die katholische Kirche kann unbestreitbare Kulturleistungen auf ihr
Konto buchen, aber gewchnlich steht sie im Ruf, eher kleinlich, dngstlich
und borniert zu sein. Thre Verkiindigung ergeht nur zu oft in abgelebter
Sprache; die junge Generation hért von ihr fast nur altviterliche Rat-
schldge und Vorschriften.

Die apostolische Kirche verfiigt iiber eine staunenswerte Organisation,
doch begegnet sie vielen nur als die Kirche der alten Ménner, die die Macht
liebhaben, die das blofl Althergebrachte als die Tradition andienen, die
ihren Anspriichen eher als dem Anspruch Gottes gerecht zu werden schei-
nen.

Die Kirche, wie sie vorkommt, ist fiir viele Zeitgenossen hoffnungslos
kompromittiert. Es erscheint ihnen pure Anmaflung, wenn sie sich jene vier
Eigenschaften zulegt. In Wirklichkeit bietet sie sich als deren Gegenteil
dar — als uneins, unheilig, unkatholisch und unapostolisch. Sie ist nicht, was
sie sein soll und wie sie sein soll.

Wie aber kann man dann in dieser Kirche Gottes Werk erkennen und
mit Jesus den Weg zu ihm finden? Muf§ sich nicht das Ja zu ihm (sehr viele
wiren daza durchaus bereit) mit dem Nein zu ihr verbinden? Weist der
vierfache Selbstanspruch der Kirche nicht gerade aus ihr hinaus?

Nicht wenige haben die Konsequenz gezogen, mehr noch neigen ihr zu.
Ohne Zweifel sind die kritischen Fragen erlaubt. Die Zusammenhinge,
in die das Glaubensbekenntnis die Kirche stellt, machen Vorsicht zum Ge-
bot. Schlieflich geht es um die endgiiltige Zukunft, um das Heil — und nie-
mand anderer als Jesus selbst hat vor raschen Entschliissen gewarnt (Lk 14,
28-32).

Die Wichtigkeit der Sache fordert allerdings sachliche Untersuchung. Sie
muf sich von Emotionen freihalten und die Gesamtwirklichkeit des Got-
tesheiles gegenwirtig halten. Das gilt auch fiir die Kirche.



Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 339
Erkundung der Kirche

Der Platz, den ihr das Glaubensbekenntnis einrdumt, gibt zu denken. Sie
zeigt sich als géttliche Wirklichkeit mitten in der Geschichte, die angedeutet
ist durch die Glaubenden, die sich zu ihr bekennen. Was ist niherhin damit
gemeint? Die Antwort darauf ist auch die Losung des Problems, das sich
uns gestellt hat. Es entsteht ja daraus, daf} die Kirche (als géttliche Wirk-
lichkeit) vollkommen sein soll, tatséchlich aber (als irdische Gemeinschaft)
sehr unvollkommen ist. Die Kritik an ihr konzentriert sich damit auf die
zweite Eigenschaft, auf die ihr zugesprochene Heiligkeit. Konkret liuft sie
darauf hinaus, daf} eine uniibersehbare Kluft besteht zwischen der leuch-
tenden Heiligkeit Jesu Christi und der bitteren Durchschnittlichkeit seiner
Anhinger. Beides, so sicht es aus, reimt sich nicht zusammen.

Die Wirklichkeit ist jedoch genauer zu untersuchen. Das soll hier ge-
schehen, indem wir zuerst nach dem genauen Verhiltnis zwischen Jesus
und Kirche fragen. Daraus ergibt sich, welche Bedeutung es hat, dafl sie als
seine Kirche bezeichnet wird. Ist dies geklirt, lassen sich einige Feststellun-
gen hinsichtlich ihres Wesens machen. Welche Konsequenzen sich daraus
fiir die Christen ergeben, kommt dann schirfer in den Blick. Sie zeigen sich
nicht nur abstrakt, sondern sehr leibhaftig in der Geschichte.

Jesus Christus und die Kirche

Das Schicksal Jesu ist bestimmt worden durch die Auseinandersetzung mit
den filhrenden Vertretern seines Volkes. Sie endete bekanntlich mit seiner
Hinrichtung. Von seiner Seite findet sie ihren schirfsten Ausdruck in den
Worten: ,Zu den Alten ist gesagt worden . . . Ich aber sage euch ... (Vgl.
Mt 5, 21-47). Mit der bisherigen Tradition bricht er zugunsten von etwas
Neuem. Doch das ist nur eine Seite. Andere Ausspriiche weisen ins Gegen-
teil; z. B. , Ich bin nicht gekommen, um das Gesetz und die Propheten auf-
zuheben, . . . sondern um zu erfiillen“ (Mt 5, 17). Hier erscheint er als der
Vergangenheit zugewandt. Es gibt noch eine dritte Formel, die die Wider-
spriichlichkeit versohnt: Als sich die Pharisier in der Frage der Eheschei-
dung auf die grofziigige Praxis der mosaischen Gesetzgebung berufen,
erkldrt er, diese sei ein Ergebnis der Herzensverhirtung des Volkes. ,Ut-
spriinglich war das nicht so“ (Mt 19, 8). Das ist eine gegenwartsbezogene
kritische Haltung.

Jesus versteht sich offensichtlich als eine Mitte. Vergangenheit miindet
in ihm, Zukunft entspringt von ihm her. Dabei geht es immer um das gott-
liche Gesetz, genauer: um den Willen Gottes. Er findet durch ihn eine neue
Interpretation, die ab jetzt mafigeblich ist — eben weil sie von der Mitte
herkommt. Was bedeutet das niherhin?



Wolfgang Beinert 340

Die Grundlage der alttestamentlichen Religion ist die Uberzeugung, dafl
Gott mit den Menschen in eine Partnerschaft getreten ist. Von der Erfah-
rung mit dhnlichen zwischenmenschlichen Beziehungen her bezeichnete man
sie als Bund. Im Gegensatz zu ihnen war er nicht zwischen Gleichen ge-
schlossen. Gott braucht niemanden in und zu seiner Herrlichkeit. Aber er
hat sich in Freiheit ein Gegeniiber gesetzt: die Welt mit den Menschen, die
geistbegabt sind. Damit eignet auch ihnen Freiheit.

Der einzige Grund, der fir diese Tat Gottes gefunden werden kann, ist
seine Liebe. Nur Liebe vermag in Freiheit Freiheit zu schenken. Dann aber
kommt die geschenkte Freiheit zu ihrer Erfiilllung, wenn sie selber ihren
Grund liebt. Der Bund ist die Begegnung zwischen der géttlichen und der
menschlichen Freiheit. Er ist vollendetes Spiel der Liebe. Da Gottes Liebe
nicht nur einem, sondern vielen Menschen das Dasein gibt und mit ihnen
der gesamten Kreatur, kann sich die menschliche Liebesantwort nicht auf
ihn allein richten, sondern umfafit auch sein ganzes Werk — alle Welt und
alle Menschen. Der Bund ist damit von vornherein gemeinschaftsbezogen.
Er schlieft die Menschen grundsétzlich zu einem Volk zusammen.

Naturgemaf ist die geschépfliche Freiheit unvollkommen. Sie kann sich
ihrer Erfitllung in der Gottesliebe versagen. Der Mensch vermag sich von
Gott, dem Grund seiner Freiheit, abzuwenden. Das ist die Siinde. Sie ist
nicht nur eine theoretische Méglichkeit, sondern zu einem bestiirzenden,
welterschiitternden Faktum geworden. Damit ist der Bund gebrochen. Doch
Gottes Liebe ist Treue: er wendet sich nicht von den Menschen und ibrer
Welt ab. Die Geschichte des Alten Testamentes ist der Bericht von der be-
stindigen Erneuerung des Bundes — nach dem Fall der ersten Menschen
mit Noe, dann mit Abraham, mit Mose. Die Propheten ahnen aber, daf}
Gott eine Tat treuer Liebe setzen wird, die alle menschliche Untreue iiber-
bolen und den unverbriichlichen Bund schlieflen wird.

Diese Tat der Treue Gottes zu den Menschen ist Jesus Christus. Er ist
ein Mensch wie alle anderen;zugleich aber steht er in einer eigentiimlichen,
einzigartigen, geheimnisvollen Beziehung zu Gott, den er seinen Vater
nennt. Spiter wird man sagen: dieser Mensch ist Gottes wesensgleicher
Sohn. Das zeigt sich auf der einen Seite daran, dafl er ganz und gar darin
aufgeht, Gottes Willen zu erfilllen. Er liebt Gott mit seiner ganzen Exi-
stenz und bis zum letzten Atemzug. Auf der anderen Seite aber liebt er mit
gleicher Radikalitat die Menschen. Er stirbt fiir sie. Damit aber verkor-
pert sich in ihm restlos das Wesen des Bundes. Er ist dieser gott-menschli-
che Bund! So sind alle vorausgehenden Bundesschliisse in ihm zusammen-
gefafit und zugleich iiberholt. Eine tiefere Partnerschaft ist fortan nicht
mehr denkbar. Sie kann sich immer nur an dieser Partnerschaft messen. In
diesem Sinn ist Jesus die Mitte aller Geschichte.



Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 341

Vom Wesen des Bundes her ist es selbstverstindlich, daf} Jesus die Mit-
menschen in seine Gottesbeziehung hineinholt. Es gibt keinen Bund ohne
Bundesvolk; erst recht nicht diesen. Das Volk dieser Partnerschaft aber ist
die Kirche Jesu Christi. Er hat in der Nacht vor seinem Tod den neuen und
ewigen Bund gestiftet (Mt 26, 28 u. parr.).

Der Ursprung der Kirche

Ist also Jesus der Begriinder der Kirche? Wahrscheinlich hat er niemals
von ihr direkt gesprochen. Die beiden einzigen Stellen in den Evangelien,
wo das Wort vorkommt, sind ithm sicherlich erst spater in den Mund gelegt
worden (Mt 16, 18 und 18, 17). Versteht man weiter unter ,Griindung
einen feierlichen, juristisch einklagbaren Akt, wie etwa ein Verein ins
Leben gerufen wird, so ist festzustellen: Jesus hat ihn nie vollzogen.

Der Inhalt seiner Predigt ist nicht die Kirche, sondern die Basileia
Gottes (vgl. Mk 1,141f.). Er sagt den Leuten, dafl sie jetzt gekom-
men ist und wie sie aussieht. Dabei wird deutlich, daf} sie eng mit seiner
Person verbunden ist. Sie wird verwirklicht durch seine Taten, vor allem
durch die Krankenheilungen und die Austreibungen der Ddmonen. Da-
durch werden die Menschen kérperlich und seelisch befreit. Die Schuld
wird vergeben. Die Freiheit kommt zu sich selber.

Offenbar soll die Basileia-Tatigkeit auch nach ihm andauern. So beruft
er Manner und Frauen um sich, die ihm nachfolgen sollen. Das beginnt mit
einem bloflen Hinterdreinlaufen, vertieft sich in der Jingerschaft und voll-
endet sich in der Teilnahme an seinem Geschick. Wer sich so auf ihn ein-
1i8t, bekommt dhnliche Vollmacht, wie er sie selbst besitzt. Jesus sendet
diese Menschen. Kurz vor seinem Tod schenkt er sich ihnen in den Gestal-
ten von Brot und Wein. Er fordert sie auf, die Feier dieses Letzten Abend-
mahles weiterhin zu seinem Gedachtnis zu begehen. Weil aber, wie wir
sahen, dabei der neue und ewige Bund errichtet wird, besteht auch dieser
Bund in Zukunft. Abendmahlsfeier ist Verwirklichung dieser gott-mensch-
lichen Partnerschaft in und durch Jesus Christus.

Die entscheidende Frage lautet nun: Was ist diese mysteriose Basileia,
von der er spricht, und wie verhalt sie sich zur Kirche, die wir kennen? An
der Antwort hingt alles andere. Gewdhnlich ibersetzt man im Deutschen
dieses griechische Wort mit Reich. Dabei denkt man unwillkiirlich an einen
abgegrenzten Raum. Reich ist ein staatlicher Begriff. Reich Gottes wére
dann ein fest umrissenes Gebilde, das relativ leicht festzustellen, zu de-
finieren (lat. finis = Grenze) sein miifite. Wegen der unleugbar engen Be-
ziehung zwischen Kirche und Basileia liegt es nahe, beide in eins zu setzen.
Ist aber die Kirche das Reich Gottes, dann muf sie alle Vollkommenheit



Wolfgang Beinert 342

und Herrlichkeit in sich verkorpern, die das Evangelium mit dem Begriff
verbindet. Gottes Wille hétte in ihr in allen Stiicken zu geschehen. Sie wire
perfekt heilig und hitte dann in der Tat alle anderen Eigenschafien, die
sich von dieser herleiten und mit ihr in Verbindung stehen. Sie wire ohne
Abstriche die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche.

In der Vergangenheit hat man gern diese Gleichsetzung vertreten. Es
war dann freilich auch leicht zu behaupten, wenn und weil die Wirklichkeit
diese Behauptung nicht decke, sei sie unberechtigt. Daraus aber folgt in der
Tat, dafl man Jesus ohne die Kirche, an ihr vorbei, ja sogar gegen sie zu
suchen habe. Nachfolge Christi sei nur unkirchlich mdglich. Diese Schlufi-
folgerung scheint zwingend. Denn trotz vieler guter Seiten ist nicht zu be-
streiten, dafl die Kirche insgesamt ihrem Selbstanspruch nicht geniigt.

Die Konsequenz ist richtig; falsch ist nur die Voraussetzung, auf der sie
beruht. Damit aber wird sie nach logischem Gesetz auch selber fraglich.
Denn Basileia heifit nicht nur Reich, sondern auch Herrschaft. Gottes Basi-
leia ist dort verwirklicht, wo er nicht nur dem Anspruch nach, sondern tat-
sachlich seinen Willen zur Geltung bringt. Der Begriff ist also wesentlich
dynamisch. Nun herrscht aber Gott nach Jesus noch nicht in dieser Weise.
Die menschliche Freiheit bleibt unvollkommen, auch wenn sie durch die
befreiende Tat Jesu nicht mehr zwangsldufig in die Siinde verstrickt ist. So
ist die Vollendung der Basileia erst dann gegeben, wenn Gott der Ge-
schichte ein Ende setzt. Sie ist seine Tat (griechisch dynamis = Dynamik,
Kraft) durch die die Welt so ein-geriditet wird, wie Gott sie haben will.
Gottes Herrschaft kommt durch sein Gericht, sagt die Heilige Schrift. Erst
dadurch wird sein Reich auf-gerichtet.

Bedenken wir die beiden Bedeutungen von Basileia, so iibersetzen wir
am besten mit Be-Reich. Dieses Wort driickt aus, dafl Gottes Wille schon
einen Raum hat, in dem er geschieht, dafl aber dieser Raum keine schar-
fen Grenzen hat. Er kann nicht endgiiltig definiert werden. So muff man
sagen: Gottes Basileia ist bereits da, aber doch noch nicht in Vollendung.

Es zeigt sich nun deutlich, dafl man Kirche und Basileia nicht identisch
setzen kann. Gottes Bereich ist immer grofler als die Kirche; aber diese steht
grundsitzlich innerhalb desselben. Thre Mitglieder sind die Menschen, die
bereit sind, Jesus nachzufolgen und so die Basileia zu verwirklichen. Da sie
aber Siinder bleiben, erklaren sie sich als solche weiterhin solidarisch mit
einer Welt, die ihre Entscheidung noch nicht endgultig fiir Gott gefallt hat.
Als menschliche Gemeinschaft bleibt die Kirche also auch aufierhalb der
Basileia. Es gibt dann also keine klare Definition der Kirche in Bezug auf
die Basileia.

So kommt die Kirche zwar ganz von Jesus her, bleibt aber auch stets in
einer gewissen Zweideutigkeit gerade in dieser Herkunft. Sie hat ein dhn-



Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 343

liches Schicksal wie er selber, wenn auch aus anderen Grinden. Auch sein
Leben ist seltsam doppeldeutig. Es ruft die einen in die bedingungslose Ge-
folgschaft, die anderen stofit es in einen abgrundtiefen Hafl. Selbst seine
Anhinger schwanken lange. Erst nach seiner Auferstehung werden sie sich
ganz klar dariiber, wer er ist. Jetzt erst wird ihr Glaube unerschiitterlich.
Doch auch ihr Zeugnis kann nicht fiir die anderen Menschen die Entschei-
dung aufheben. Man kann sich immer fragen, ob es auch wirklich stimmt.
Sie leben zwar sehr oft eine heroische Nachstenliebe (und sind darin Jesus
dhnlich), kennen aber wie alle anderen Gruppen auch Streit, Verbrechen,
Siinde (und dhneln ihm darin ganz und gar nicht). Von Anfang an ruft die
konkrete Kirche darum einen beunruhigenden Eindruck hervor. Sie weckt
eben von ihrem Anspruch her viele Aggressionen.

Was ist Kirche wirklich?

Vielleicht ist verstindlich geworden, weshalb es keine knappe Begriffsbe-
stimmung von Kirche gibt und geben kann. Auch das Neue Testament mufy
uns im Stich lassen. Es spricht von ihr in vielen Bildern, die je einen Aspekt,
nie die ganze Wirklichkeit zum Ausdruck bringen. So heifit sie Christi
Leib — als solcher hat sie (nach antiken medizinischen Vorstellungen) alles
Leben von Christus, dem Haupt. Sie ist der Tempel Gottes — aber er 1afit
sich in keinem Bauwerk fangen. Ihre Glieder sind wie die Reben am Wein-
stock — sie konnen daher nichts ohne Christus, der der Rebstock ist. Sie er-
scheint als seine Braut — innigst ihm verbunden, aber noch nicht seine Ge-
mahlin. Sie verdankt ihr Dasein dem Bundesschluf} in Christi Blut — aber
sie ist selber noch nicht der Bund in Vollendung. Sie steht im Bereich Got-
tes, aber ihre Grenzen fallen nicht mit den seinen zusammen.

Bei allen Vorbehalten, die mit diesen Bildern verkniipft sind, kommt
doch zum Ausdruck, daf die Kirche in einer untrennbaren Beziehung zum
gott-menschlichen Bund steht, der in Christus ein fiir allemal geschlossen
ist. Sie wurde begriindet im Pfingstereignis, in dem ihr der Geist Gottes
geschenkt wurde.

Die jeweiligen Vorbehalte aber zeigen, daf} sie dennoch in einer tiefen
Unterschiedenheit zu Christus und damit zum vollendeten Bund steht. Sie
ist wirklich in Gottes Dienst, und so kommt durch sie tatsichlich der Bund
besser und deutlicher zustande. Dennoch bleibt sie hinter seiner Vollgestalt
weit zuriick.

Diese Eigentiimlichkeit 148t sich am besten durch den Begriff des Zei-
chens beschreiben. Ein Zeichen ist nicht die Sache selbst, es zeigt sie aber an.
Die Zeichenhaftigkeit der Kirche ist allerdings von besonderer Art. Wah-
rend beispielsweise ein Wegweiser stets auflerhalb des Zieles bleibt, auf



Wolfgang Beinert 344

das er hinweist, deutet die Kirche Gottes Heil nicht von ferne her an, son-
dern verwirklicht es in ihrem und durch ihr Dasein, obschon sie es nie selber
ist. In der theologischen Sprache heiflen derartige Zeichen, die die Sache
nicht nur bezeichnen, sondern zugleich bewirken, Sakramente. Auch die
Taufe z. B. deutet im Wasser die Reinigung des Menschen von der Schuld
nicht nur an, sondern im Zeichen geschieht bereits die Vergebung. So wird
von dieser Ahnlichkeit her auch die Kirche als Sakrament bezeichnet. Ge-
nauer spricht man von ihr als vom Ur- oder Grundsakrament des Christus-
heiles, weil die sieben Sakramente ithre Heilszeichen sind, sie also gleichsam
deren Grund oder Wurzel ist.

Nach diesen langen Uberlegungen sind wir nun in der Lage, zu sagen, in
welcher Weise der Kirche jene Eigenschaften zukommen, die das Bekennt-
nis ihr gibt. Weil Gott nur ein einziges Grundsakrament seines Christus-
bundes gestiftet hat, ist die Kirche in der Tat eine Kirche. Sie ist wirklich
heilig, weil sie dank ihrer Herkunft von Christus im Heiligen Geist das
Heil Gottes gegenwirtig macht. Allen menschlichen Anliegen und Werten
ist sie katholisch offen, weil sie in der Nachfolge Christi steht, der allen
Menschen Bruder und Herr der ganzen Welt ist. Sie ist unwiderruflich
apostolisch, da sie durch die ersten Zeugen in ihrem Amt, in ihrer Lehre
und in ihrem briiderlichen Dienst Jesus Christus verbunden ist. Die Eigen-
schaflen der Kirche sind Realitit.

Sie sind es freilich nur so weit und in dem Mafe, als sie sich tatsichlich
von ihm leiten 148t und sich Gottes Bereich nicht entzieht. Denn ihre Quali-
tit verdankt sie Gottes Gnade, nicht der eigenen Leistung. In dem Augen-
blick, wo sie aus sich allein heraus, aus der Eigenkraft ihrer Glieder eine,
heilig, katholisch und apostolisch sein will, wird sie selber zur entsetzli-
chen Anmaflung. Einheit wird dann zur Uniformitit, Heiligkeit zur
Heuchelei, Katholizitdt zur Enge, Apostolizitit zum Machirausch. Auf
Grund der Freiheit ihrer Glieder ist dieses alles zu jeder Zeit reale Mog-
lichkeit. Immer wieder wird die Kirche der Siinder zur Karikatur der hei-
ligen Kirche.

So bleibt man vor ihr immer in der Entscheidung. Man kann der Kritik
nicht entraten. Allerdings ist nun eines deutlich: Kriterium und Kritik der
Kirche und des Christen ist nur Gott in Jesus Christus — nichts sonst und
niemand sonst. Kritik wird darum nur konkret in der Gestalt der je besse-
ren Nachfolge Christi.

Der Christ und seine Kirche

Warum dieses so und nicht anders ist, soll noch ein wenig niher erdrtert
werden. Das sakramentale Wirken der Kirche vollzieht sich dreifach: durch



Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 345

die Spendung der Sakramente, die Verkiindigung des Evangeliums und

das dienende Zeugnis der Gottesliebe in der Liebe zu den Menschen. Fiir

alle diese Bereiche braucht die Kirche Menschen. Sie sind damit in das

Heilsgeschehen einbezogen. Gott braucht sie, damit es Wirklichkeit wird.

In besonderer Weise sind damit die kirchlichen Amtstrager (Papst, Bi-

schofe, Priester) in die Pflicht genommen, aber keineswegs nur sie allein.

Jedenfalls hiangt die konkrete Gestalt der Kirche vom konkreten Dienst

ab, vor allem von dem der Kirchenleiter.

Es wird nun noch klarer, daf das menschliche Versagen die Zeichenhaf-
tigkeit der Kirche undeutlich macht und geradezu als Anmaflung erscheinen
1aflt. Ebenso klar ist es, dafl gerade die Amtstréger eine besondere Verant-
wortung haben. Bekommt die Siinde Raum, erstarrt die Liturgie in Ritua-
lismus und magischem Gehabe. Aus der Verkiindigung des Wortes wird
hohler Intellektualismus und erkiltender Rationalismus. Der pastorale
Dienst wendet sich in stumpfsinnigen Birokratismus und ehrgeizigen
Autoritarismus. Aus alledem ergeben sich die meisten anderen Fehlformen
des (un-)christlichen Verhaltens.

Kirche wird dann zur Last, unter der die Menschen zerbrechen kénnen.
Daran ist nichts zu beschonigen. Allerdings sollten die Christen wissen, daf§
ihnen volle Distanz zu dieser Kirche nicht mehr moglich ist. Sie ist ihr
Schicksal. Als Getaufte gehoren sie zu thr. Fahnenflucht ist letztlich nicht
moglich; sie ist auch nicht nétig. Vor allem: sie dndert nichts. Hilfreich ist
allemal nur die Reform der Kirche. Sie ist, nach Ausweis des Zweiten Va-
tikanischen Konzils (Kirchenkonstitution 8), bestindig notig.

Damit aber ist der Ernstfall fiir den Christen gegeben. Wenn Gott in
Christus die Kritik der Kirche ist, ist die Reform der Kirche die Erfiillung
seines Willens. Kirche und Kirchlichkeit werden dann fiir den Christen zur
Auf-Gabe. Was dies bedeutet, erschliefit sich aus dem dreifachen Sinn die-
ses Wortes.

— Kirche ist erstlich Gabe: Was an ihr und in ihr Gutes ist (es ist nicht we-
nig), verdankt sie Gott allein in Christus durch den Heiligen Geist: es
ist die Liebe zu den Menschen, um Gottes willen.

— Als Gabe wird die Kirche fir die Christen zum Auftrag: sie haben sich
riickhaltlos in den Dienst am Heil zu begeben. Von ihnen hiingt es fak-
tisch ab, wie weit deren tatsichliche Eigenschaften deutlich und fir alle
Menschen erkennbar werden.

— Dieser Auftrag ist nur durch Selbst-Aufgabe zu verwirklichen: Weil der
Grund der Kirche Gottes Menschenliebe ist, hat sich der Christ, der Gott
liebt, in dieser Liebe seinen Mitmenschen zuzuwenden.

Die eigentliche Kirchenkritik des Christen ist also die echtere Kirchlichkeit.

Sie ist wahrhaft dtzend, unwiderstehlich tdlich. Sie allein wandelt die Un-



Wolfgang Beinert 346

heiligkeit der Kirche, iberwindet ihre Borniertheit, macht ihr Machtstreben
lacherlich und endet alle Streitereien.

Kritik von auflen her treibt dagegen die Kirche nur noch tiefer in ihre
Mangelhaftigkeit hinein. Sie dndert nichts. Denn wer von aufien kritisiert,
sondert die Kirche ab. Sie gerat so mehr und mehr ins Getto. Sie wirkt nicht
mehr den Dienst am Heil, sondern verstrickt sich tiefer in die Siinde. Denn
Isolation ist Verweigerung der Liebe. Eben diese aber ist der Kern der
Siinde.

Kirchenkritik von innen ist allerdings nicht einfach. Sie ist echt nur dann,
wenn man zu kompromif}loser Christusnachfolge bereit ist. Diese aber
fithrt, weil sie letztendlich Teilnahme an seinem Lebensschicksal ist, ans
Kreuz — freilich auch zur Auferstehung. Aus dem gleichen Grund wird sich
der Kirchenkritiker nicht nur mit der Mitwelt, sondern auch mit den Mit-
christen anlegen. Beide werden sein Tun mifibilligen. Nichts aber tut mehr
weh als Mifiverstindnis im eigenen Haus. Jesus erging es nicht anders.
Aber aus der Mitte seines Volkes hat er die Menschen zur Basileia gefiihrt.
Der Weg des Nachfolgers Christi ist kein anderer.

Er wird sich am meisten an der Kirche selber drgern. Laft er sich dadurch
zum groferen Dienst fiir sie provozieren, erfahrt er auch die Freude aus
der Kirche: esist die Freude iiber die gelungene Liebe Gottes, die von Chri-
stus durch die Kirche der Welt zuteil geworden ist.

Wer die Kirche kritisiert, tut dies immer auch als Stinder. Als solcher
steht er bereits in der konkreten Kirche. So ist auch sein Reformbemiihen
immer zweideutig. Kirchenkritik ist Aktion im Glashaus. Sie ist deswegen
nicht zu unterlassen, aber sie muf} die Verhaltnisse beachten. . .

Realitit und Utopie der Kirche

Wir haben die Kirche beschrieben, wie sie vorkommt. Es ist die konkrete
Kirche der Geschichte. Aus den vielen Beispielen, die das belegen konnen,
sei eines genannt. Der radikalste Nachfolger Christi in der Kirche des
zweiten Jahrtausends ist unbestritten Franziskus von Assisi. Dem Trend
der zeitgenossischen Christenheit des dreizehnten Jahrhunderts zu Reich-
tum, Macht und Politik setzte er das evangelische Ideal der Armut, des
Gehorsams in hingebender Liebe entgegen. Im Gegensatz zu dhnlichen Be-
wegungen der Zeit erkannte er, dafl dazu die Einordnung in die beste-
hende Kirche vonnéten sei.

So macht sich der Poverello, der Arme aus Umbrien, im Sommer des
Jahres 1210 nach Rom auf, um vom Papst die Bestatigung seiner Lebens-
form zu ersuchen. Dies ist damals Innozenz I11., der machtigste Nachfolger
Petri im Mittelalter, Konig mehr als Priester, Politiker eher als Heiliger.



Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 347

So hat er erst einmal keine Zeit fir den etwas heruntergekommenen Bett-
ler. Doch des Nachts erlebt er einen Traum. Er zeugt von seiner tiefen
Sorge fiir die Kirche. P16tzlich sieht er die Lateranbasilika, seine Bischofs-
kirche, zusammenstiirzen. Im letzten Moment erscheint ein kleiner, unan-
sehnlicher Mann und stemmt die Schulter unter das sich neigende Gebalk.
Der Papst erkennt: es ist der abgewiesene Bettler von gestern! Am
folgenden Morgen 148t er ihn rufen. Miindlich wird die Regel des Franzis-
kanerordens von ihm bestétigt. Damit segnet er eine der einschneidendsten
Reformen der Kirche ab, die Kritik an der Kirche wird durch die Kirche
anerkannt.

Den inneren Gehalt dieser weltgeschichtlichen Szene hat Giotto in einem
Fresko in der Grabeskirche des Heiligen aufgeschliisselt. Wir sehen in
einem prunkvollen Palast den Papst; noch im Bett trigt er die Zeichen
seiner Wiirde. In ihm ist die Apostolizitit der Kirche verkorpert — aber
Innozenz ist vom apostolischen Geist noch weit entfernt. Zu seinen Fiiflen
sitzen zwei Wachter; auflerhalb des pépstlichen Gehéuses vervollstindigt
Franziskus das Personal des Bildes. Damit sind alle Stinde der mittelalter-
lichen Christenheit vertreten — Priester, Monche und Laien. Das ist ein
Symbol fiir die Katholizitit der Kirche. Aber auch sie ist verdunkelt: ein
Wi chter schlift, der andere schaut vom eigentlichen Geschehen — Einsturz
der Kirche — weg, der Papst endlich hatte mehr Macht als Dienen im Sinn.
Das Gotteshaus ist die Basilika des Lateran, als Kathedrale des romischen
Bischofs ,aller Kirchen der Stadt und des Erdkreises Mutter und Haupt®.
So steht es heut noch an den Portalen. Wenn sie wankt, wankt die Kirche.
Sie ist Sinnbild der Einheit, aber diese Einheit ist bedroht.

Der Ausgang der Geschichte entscheidet sich im Heiligen. Wir sehen
Franziskus in der Fille jugendlicher Kraft. Das steht ein wenig im Gegen-
satz zum tatsdchlichen Poverello. Doch der Maler deutet an: der Heilige ist
der Mensch der Zukunft. Mit grazioser Leichtigkeit, die Linke lissig in die
Hufte gestiitzt, schafft er, was alle anderen nicht fertigbrachten, nicht ein-
mal der stolze Innozenz: er bewahrt die Kirche vor dem Verfall. IThm allein
ist zu verdanken, dafl dieses kithne Bild nicht eine einzige Anklage gegen
die Kirche ist.

Die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche ist von Gott her
Realitit, vom Menschen aus Utopie. Im Heiligen, dem treuen Nachfolger
Christi verbindet sich beides zur realen Utopie: Der Auftrag der Kirche
vermag sich immer wieder durchzusetzen. Denn Gott erweckt allezeit in ihr
die heiligen Menschen.

Zur Heiligkeit gerufen ist jeder, der getauft ist. Auch soist Kirche Schick-
sal. Getauft sind aber auch ich und du. Was Kirche wirklich ist, wie sic die
Gestalt Christi verdeutlicht, hangt damit von uns ab. Die Kirche — Anma-



Josef Sudbrack 348

Rung oder Realitit: das ist Anfrage an jeden ganz personlich. Keiner kann
ihr entgehen; er kann sich lediglich entscheiden.

Damit die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche werde, was
sie ist, bedarf es unseres Zeugnisses. Zeugnis verlangt Mut. Aber das Ri-
siko kann gewagt werden. ,Gottes Kraft kommt in der Schwachheit zur
Vollendung“ (2 Kor 12, 9). Das gilt fir mich, fur dich und fir die ganze
Kirche.*

* Weiterfithrende Literatur: Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Komnstitution
iiber die Kirche ,,Lumen gentium“ 1964. Louis Bouyer, Die Kirche (Theologia Romanica
I1X/X). 2 Bde., Einsiedeln 1977. Josef Finkenzeller, Von der Botschaft Jesu zur Kirche
Christi. Zweifel — Fragen ~ Probleme — Antworten. Miinchen. Walter Kern, Jesus — Mitte
der Kirche, Geistliche Essays, Innsbruck—Wien-Miinchen 1979.

Schau nach auBlen — Erfahrung nach innen

Vom christlichen Umgang mit der Welt der Symbole

Josef Sudbrack, Miinchen

Eine geistliche Zeitschrift wie diese darf mit Genugtuung feststellen, dafl
sich im deutschen Sprachgebrauch mehr und mehr das Wort ,,Spirituali-
tat“! fiir das von ihr betreute Thema durchsetzt. Aber das bedeutet nicht,
daf} damit nun ein leicht hantierbares Instrumentarium vorhanden und
anerkannt sei.

Schon das Wort selbst steckt voller Schwierigkeiten. Es ist vom lateini-
schen Spiritus, also griechisch Pneuma und hebraisch Ruach abgeleitet. Da
im Deutschen die Begriffe ,,Geistlichkeit” und ,Geistigkeit“ mit anderem
Inhalt belegt sind, kam fur die Sache das Fremdwort in Brauch: Spiritua-
litat.

Aber was ist gemeint und nicht gemeint? In unserer Muttersprache wirkt
das Wort blutleer, unkorperlich, fernab der sichtbaren harten Realitit. Im
Englischen und in anderen Sprachen denkt man allzu schnell an gewisse
spiritualistische Kreise, wo man sich mit Tischriicken, Spukgeschichten und
1 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Spiritualitit, GuL 31, 1958, 340-352; Josef Sudbrack,
Um den Stellenwert der Spiritualitiit im Gesamt der Theologie, GuL. 387, 1964, 387--393;
ders., Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit, GuL 39, 1966, 24—44; bis zum vorausge-
henden Heft: GuLl 53, 1980, 244 f. (E. v. Severus), 3lof (J. Sudbrack); dazu der Artikel

Spiritualitit in Sacramentum Mundi IV, 674-691; wiederholt in Herders Theologisches
Taschenlexikon VII, 115-130 (J. Sudbrack).





