
Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 
Anmaßung oder Realität? 

Wolfgang Beinert, Regensburg 

Die Kirche im Licht des Glaubens 

An allen Sonn- und Feiertagen bekennen die Christen nach der Predigt, 
daß sie nicht nur an den einen Gott, an seinen eingeborenen Sohn Jesus 
Christus und an den Heiligen Geist glauben, sondern auch noch an •die 
(eine,) heilige, katholische (und apostolische) Kirche". Sie tun das schon 
sehr lange. Die kürzere Form des Glaubensbekenntnisses, das sogenannte 
Apostolicum, geht auf die Mitte des zweiten Jahrhunderts zurück, die län- 
gere, die auch die gerade in Klammern gesetzten Worte enthält, auf das 
Konzil von Konstantinopel im Jahre 381. 

Die Aussagen über die Kirche stehen im Zusammenhang mit dem voran- 
gegangenen Text. Sie erscheint als das Werk des Heiligen Geistes, dessen 
Wirken wiederum nicht ohne das Werk des Vaters und des Sohnes gedacht 
werden kann. Mit anderen Worten: Kirche ist eine gottgesetzte Wirklich- 
keit. Sie ist zu glauben. Was dieser Glaube näherhin besagt, wird durch die 
vier Eigenschaftswörter beschrieben. 

Es gibt nur eine Kirche. Der eine Gott hat nicht eine Mehrzahl von Ge- 
meinschaften, sondern einen Singular gewollt - die Kirche. Sie ist heilig. 
Die damit beschriebene Wirklichkeit kommt an sich nur Gott zu. Wird sie 
also von der Kirche gesagt, ist damit angedeutet, daß sich in ihr dessen Voll- 
kommenheit widerspiegeln soll. Sie ist katholisch. Das alte griechische Wort 
meint die Fülle und Vollendung, die einer Sache zukommt (so ist •katho- 
lische" Geschichte die Weltgeschichte, nicht die Geschichte eines einzelnen 
Volkes). Hier ist gemeint, daß die Kirche die Fülle der Gnade Gottes der 
ganzen Welt in allen ihren Ausformungen bringen soll. (Ursprünglich ist 
•katholisch" also keine Konfessionsbezeichnung). Schließlich ist die Kirche 
apostolisch. Die ersten Auferstehungszeugen waren die Apostel; darum ist 
sie beständig an ihr Wort und an den Maßstab ihres Lebens gebunden, die 
in der Geschichte durch Männer vermittelt werden, die ihr Amt und ihren 
Auftrag in ununterbrochener Folge von ihnen herleiten und so ihre •Nach- 
folger" genannt werden können. 

Die Kirche, wie sie vorkommt 

Ist das Bild, das da entworfen wird, nicht zu schön, um wahr zu sein? Schal- 



Wolfgang Beinert 338 

ten wir einmal die hellen Scheinwerfer des feierlichen Gottesdienstes ab. 
Es wird ziemlich dunkel. 

Die eine Kirche sehen wir zerspalten in rund zweihundert Konfessionen, 
die miteinander im Clinch liegen, auch wenn heute die diplomatischen For- 
men besser gewahrt werden als in der Vergangenheit. Aber auch innerhalb 
der einzelnen Gemeinschaften gibt es heftige Auseinandersetzungen um das 
rechte Verständnis des Glaubens. 

Die heilige Kirche zählt zwar zu ihren Gliedern hervorragende Gestalten 
(vornehmlich die •Heiligen", die in den Kalendern stehen); aber erstens 
waren auch sie einmal (oft recht ausgeprägte) Sünder, zweitens sind sie ver- 
schwindende Ausnahmen im Meer der Mittelmäßigkeit, drittens stehen 
ihnen als Kontrastgestalten die Unmenschen gegenüber, die es auch in der 
Kirche gibt (Stichwort genügt: Inquisition, Hexenverbrennungen). 

Die katholische Kirche kann unbestreitbare Kulturleistungen auf ihr 
Konto buchen, aber gewöhnlich steht sie im Ruf, eher kleinlich, ängstlich 
und borniert zu sein. Ihre Verkündigung ergeht nur zu oft in abgelebter 
Sprache; die junge Generation hört von ihr fast nur altväterliche Rat- 
schläge und Vorschriften. 

Die apostolische Kirche verfügt über eine staunenswerte Organisation, 
doch begegnet sie vielen nur als die Kirche der alten Männer, die die Macht 
liebhaben, die das bloß Althergebrachte als die Tradition andienen, die 
ihren Ansprüchen eher als dem Anspruch Gottes gerecht zu werden schei- 
nen. 

Die Kirche, wie sie vorkommt, ist für viele Zeitgenossen hoffnungslos 
kompromittiert. Es erscheint ihnen pure Anmaßung, wenn sie sich jene vier 
Eigenschaften zulegt. In Wirklichkeit bietet sie sich als deren Gegenteil 
dar - als uneins, unheilig, unkatholisch und unapostolisch. Sie ist nicht, was 
sie sein soll und wie sie sein soll. 

Wie aber kann man dann in dieser Kirche Gottes Werk erkennen und 
mit Jesus den Weg zu ihm finden? Muß sich nicht das Ja zu ihm (sehr viele 
wären dazu durchaus bereit) mit dem Nein zu ihr verbinden? Weist der 
vierfache Selbstanspruch der Kirche nicht gerade aus ihr hinaus? 

Nicht wenige haben die Konsequenz gezogen, mehr noch neigen ihr zu. 
Ohne Zweifel sind die kritischen Fragen erlaubt. Die Zusammenhänge, 
in die das Glaubensbekenntnis die Kirche stellt, machen Vorsicht zum Ge- 
bot. Schließlich geht es um die endgültige Zukunft, um das Heil - und nie- 
mand anderer als Jesus selbst hat vor raschen Entschlüssen gewarnt (Lk 14, 
28-32). 

Die Wichtigkeit der Sache fordert allerdings sachliche Untersuchung. Sie 
muß sich von Emotionen freihalten und die Gesamtwirklichkeit des Got- 
tesheiles gegenwärtig halten. Das gilt auch für die Kirche. 



Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 339 

Erkundung der Kirche 

Der Platz, den ihr das Glaubensbekenntnis einräumt, gibt zu denken. Sie 
zeigt sich als göttliche Wirklichkeit mitten in der Geschichte, die angedeutet 
ist durch die Glaubenden, die sich zu ihr bekennen. Was ist näherhin damit 
gemeint? Die Antwort darauf ist auch die Lösung des Problems, das sich 
uns gestellt hat. Es entsteht ja daraus, daß die Kirche (als göttliche Wirk- 
lichkeit) vollkommen sein soll, tatsächlich aber (als irdische Gemeinschaft) 
sehr unvollkommen ist. Die Kritik an ihr konzentriert sich damit auf die 
zweite Eigenschaft, auf die ihr zugesprochene Heiligkeit. Konkret läuft sie 
darauf hinaus, daß eine unübersehbare Kluft besteht zwischen der leuch- 
tenden Heiligkeit Jesu Christi und der bitteren Durchschnittlichkeit seiner 
Anhänger. Beides, so sieht es aus, reimt sich nicht zusammen. 

Die Wirklichkeit ist jedoch genauer zu untersuchen. Das soll hier ge- 
schehen, indem wir zuerst nach dem genauen Verhältnis zwischen Jesus 
und Kirche fragen. Daraus ergibt sich, welche Bedeutung es hat, daß sie als 
seine Kirche bezeichnet wird. Ist dies geklärt, lassen sich einige Feststellun- 
gen hinsichtlich ihres Wesens machen. Welche Konsequenzen sich daraus 
für die Christen ergeben, kommt dann schärfer in den Blick. Sie zeigen sich 
nicht nur abstrakt, sondern sehr leibhaftig in der Geschichte. 

Jesus Christus und die Kirche 

Das Schicksal Jesu ist bestimmt worden durch die Auseinandersetzung mit 
den führenden Vertretern seines Volkes. Sie endete bekanntlich mit seiner 
Hinrichtung. Von seiner Seite findet sie ihren schärfsten Ausdruck in den 
Worten: •Zu den Alten ist gesagt worden... Ich aber sage euch ..." (Vgl. 
Mt 5, 21-47). Mit der bisherigen Tradition bricht er zugunsten von etwas 
Neuem. Doch das ist nur eine Seite. Andere Aussprüche weisen ins Gegen- 
teil; z. B. •Ich bin nicht gekommen, um das Gesetz und die Propheten auf- 
zuheben, . . . sondern um zu erfüllen" (Mt 5, 17). Hier erscheint er als der 
Vergangenheit zugewandt. Es gibt noch eine dritte Formel, die die Wider- 
sprüchlichkeit versöhnt: Als sich die Pharisäer in der Frage der Eheschei- 
dung auf die großzügige Praxis der mosaischen Gesetzgebung berufen, 
erklärt er, diese sei ein Ergebnis der Herzensverhärtung des Volkes. •Ur- 
sprünglich war das nicht so" (Mt 19, 8). Das ist eine gegenwartsbezogene 
kritische Haltung. 

Jesus versteht sich offensichtlich als eine Mitte. Vergangenheit mündet 
in ihm, Zukunft entspringt von ihm her. Dabei geht es immer um das gött- 
liche Gesetz, genauer: um den Willen Gottes. Er findet durch ihn eine neue 
Interpretation, die ab jetzt maßgeblich ist - eben weil sie von der Mitte 
herkommt. Was bedeutet das näherhin? 



Wolfgang Beinert 340 

Die Grundlage der alttestamentlichen Religion ist die Überzeugung, daß 
Gott mit den Menschen in eine Partnerschaft getreten ist. Von der Erfah- 
rung mit ähnlichen zwischenmenschlichen Beziehungen her bezeichnete man 
sie als Bund. Im Gegensatz zu ihnen war er nicht zwischen Gleichen ge- 
schlossen. Gott braucht niemanden in und zu seiner Herrlichkeit. Aber er 
hat sich in Freiheit ein Gegenüber gesetzt: die Welt mit den Menschen, die 
geistbegabt sind. Damit eignet auch ihnen Freiheit. 

Der einzige Grund, der für diese Tat Gottes gefunden werden kann, ist 
seine Liebe. Nur Liebe vermag in Freiheit Freiheit zu schenken. Dann aber 
kommt die geschenkte Freiheit zu ihrer Erfüllung, wenn sie selber ihren 
Grund liebt. Der Bund ist die Begegnung zwischen der göttlichen und der 
menschlichen Freiheit. Er ist vollendetes Spiel der Liebe. Da Gottes Liebe 
nicht nur einem, sondern vielen Menschen das Dasein gibt und mit ihnen 
der gesamten Kreatur, kann sich die menschliche Liebesantwort nicht auf 
ihn allein richten, sondern umfaßt auch sein ganzes Werk - alle Welt und 
alle Menschen. Der Bund ist damit von vornherein gemeinschaftsbezogen. 
Er schließt die Menschen grundsätzlich zu einem Volk zusammen. 

Naturgemäß ist die geschöpfliche Freiheit unvollkommen. Sie kann sich 
ihrer Erfüllung in der Gottesliebe versagen. Der Mensch vermag sich von 
Gott, dem Grund seiner Freiheit, abzuwenden. Das ist die Sünde. Sie ist 
nicht nur eine theoretische Möglichkeit, sondern zu einem bestürzenden, 
welterschütternden Faktum geworden. Damit ist der Bund gebrochen. Doch 
Gottes Liebe ist Treue: er wendet sich nicht von den Menschen und ihrer 
Welt ab. Die Geschichte des Alten Testamentes ist der Bericht von der be- 
ständigen Erneuerung des Bundes - nach dem Fall der ersten Menschen 
mit Noe, dann mit Abraham, mit Mose. Die Propheten ahnen aber, daß 
Gott eine Tat treuer Liebe setzen wird, die alle menschliche Untreue über- 
holen und den unverbrüchlichen Bund schließen wird. 

Diese Tat der Treue Gottes zu den Menschen ist Jesus Christus. Er ist 
ein Mensch wie alle anderen; zugleich aber steht er in einer eigentümlichen, 
einzigartigen, geheimnisvollen Beziehung zu Gott, den er seinen Vater 
nennt. Später wird man sagen: dieser Mensch ist Gottes wesensgleicher 
Sohn. Das zeigt sich auf der einen Seite daran, daß er ganz und gar darin 
aufgeht, Gottes Willen zu erfüllen. Er liebt Gott mit seiner ganzen Exi- 
stenz und bis zum letzten Atemzug. Auf der anderen Seite aber liebt er mit 
gleicher Radikalität die Menschen. Er stirbt für sie. Damit aber verkör- 
pert sich in ihm restlos das Wesen des Bundes. Er ist dieser gott-menschli- 
che Bund! So sind alle vorausgehenden Bundesschlüsse in ihm zusammen- 
gefaßt und zugleich überholt. Eine tiefere Partnerschaft ist fortan nicht 
mehr denkbar. Sie kann sich immer nur an dieser Partnerschaft messen. In 
diesem Sinn ist Jesus die Mitte aller Geschichte. 



Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 341 

Vom Wesen des Bundes her ist es selbstverständlich, daß Jesus die Mit- 
menschen in seine Gottesbeziehung hineinholt. Es gibt keinen Bund ohne 
Bundesvolk; erst recht nicht diesen. Das Volk dieser Partnerschaft aber ist 
die Kirche Jesu Christi. Er hat in der Nacht vor seinem Tod den neuen und 
ewigen Bund gestiftet (Mt 26, 28 u. parr.). 

Der Ursprung der Kirche 

Ist also Jesus der Begründer der Kirche? Wahrscheinlich hat er niemals 
von ihr direkt gesprochen. Die beiden einzigen Stellen in den Evangelien, 
wo das Wort vorkommt, sind ihm sicherlich erst später in den Mund gelegt 
worden (Mt 16, 18 und 18, 17). Versteht man weiter unter •Gründung" 
einen feierlichen, juristisch einklagbaren Akt, wie etwa ein Verein ins 
Leben gerufen wird, so ist festzustellen: Jesus hat ihn nie vollzogen. 

Der Inhalt seiner Predigt ist nicht die Kirche, sondern die Basileia 
Gottes (vgl. Mk 1, 14 f.). Er sagt den Leuten, daß sie jetzt gekom- 
men ist und wie sie aussieht. Dabei wird deutlich, daß sie eng mit seiner 
Person verbunden ist. Sie wird verwirklicht durch seine Taten, vor allem 
durch die Krankenheilungen und die Austreibungen der Dämonen. Da- 
durch werden die Menschen körperlich und seelisch befreit. Die Schuld 
wird vergeben. Die Freiheit kommt zu sich selber. 

Offenbar soll die Basileia-Tätigkeit auch nach ihm andauern. So beruft 
er Männer und Frauen um sich, die ihm nachfolgen sollen. Das beginnt mit 
einem bloßen Hinterdreinlaufen, vertieft sich in der Jüngerschaft und voll- 
endet sich in der Teilnahme an seinem Geschick. Wer sich so auf ihn ein- 
läßt, bekommt ähnliche Vollmacht, wie er sie selbst besitzt. Jesus sendet 
diese Menschen. Kurz vor seinem Tod schenkt er sich ihnen in den Gestal- 
ten von Brot und Wein. Er fordert sie auf, die Feier dieses Letzten Abend- 
mahles weiterhin zu seinem Gedächtnis zu begehen. Weil aber, wie wir 
sahen, dabei der neue und ewige Bund errichtet wird, besteht auch dieser 
Bund in Zukunft. Abendmahlsfeier ist Verwirklichung dieser gott-mensch- 
lichen Partnerschaft in und durch Jesus Christus. 

Die entscheidende Frage lautet nun: Was ist diese mysteriöse Basileia, 
von der er spricht, und wie verhält sie sich zur Kirche, die wir kennen? An 
der Antwort hängt alles andere. Gewöhnlich übersetzt man im Deutschen 
dieses griechische Wort mit Reich. Dabei denkt man unwillkürlich an einen 
abgegrenzten Raum. Reich ist ein staatlicher Begriff. Reich Gottes wäre 
dann ein fest umrissenes Gebilde, das relativ leicht festzustellen, zu de- 
finieren (lat. finis = Grenze) sein müßte. Wegen der unleugbar engen Be- 
ziehung zwischen Kirche und Basileia liegt es nahe, beide in eins zu setzen. 
Ist aber die Kirche das Reich Gottes, dann muß sie alle Vollkommenheit 



Wolfgang Beinert 342 

und Herrlichkeit in sich verkörpern, die das Evangelium mit dem Begriff 
verbindet. Gottes Wille hätte in ihr in allen Stücken zu geschehen. Sie wäre 
perfekt heilig und hätte dann in der Tat alle anderen Eigenschaften, die 
sich von dieser herleiten und mit ihr in Verbindung stehen. Sie wäre ohne 
Abstriche die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche. 

In der Vergangenheit hat man gern diese Gleichsetzung vertreten. Es 
war dann freilich auch leicht zu behaupten, wenn und weil die Wirklichkeit 
diese Behauptung nicht decke, sei sie unberechtigt. Daraus aber folgt in der 
Tat, daß man Jesus ohne die Kirche, an ihr vorbei, ja sogar gegen sie zu 
suchen habe. Nachfolge Christi sei nur unkirchlich möglich. Diese Schluß- 
folgerung scheint zwingend. Denn trotz vieler guter Seiten ist nicht zu be- 
streiten, daß die Kirche insgesamt ihrem Selbstanspruch nicht genügt. 

Die Konsequenz ist richtig; falsch ist nur die Voraussetzung, auf der sie 
beruht. Damit aber wird sie nach logischem Gesetz auch selber fraglich. 
Denn Basileia heißt nicht nur Reich, sondern auch Herrschaft. Gottes Basi- 
leia ist dort verwirklicht, wo er nicht nur dem Anspruch nach, sondern tat- 
sächlich seinen Willen zur Geltung bringt. Der Begriff ist also wesentlich 
dynamisch. Nun herrscht aber Gott nach Jesus noch nicht in dieser Weise. 
Die menschliche Freiheit bleibt unvollkommen, auch wenn sie durch die 
befreiende Tat Jesu nicht mehr zwangsläufig in die Sünde verstrickt ist. So 
ist die Vollendung der Basileia erst dann gegeben, wenn Gott der Ge- 
schichte ein Ende setzt. Sie ist seine Tat (griechisch dynamis = Dynamik, 
Kraft) durch die die Welt so •va.-gerichtet wird, wie Gott sie haben will. 
Gottes Herrschaft kommt durch sein Gericht, sagt die Heilige Schrift. Erst 
dadurch wird sein Reich auf-gerichtet. 

Bedenken wir die beiden Bedeutungen von Basileia, so übersetzen wir 
am besten mit Be-Reich. Dieses Wort drückt aus, daß Gottes Wille schon 
einen Raum hat, in dem er geschieht, daß aber dieser Raum keine schar- 
fen Grenzen hat. Er kann nicht endgültig definiert werden. So muß man 
sagen: Gottes Basileia ist bereits da, aber doch noch nicht in Vollendung. 

Es zeigt sich nun deutlich, daß man Kirche und Basileia nicht identisch 
setzen kann. Gottes Bereich ist immer größer als die Kirche; aber diese steht 
grundsätzlich innerhalb desselben. Ihre Mitglieder sind die Menschen, die 
bereit sind, Jesus nachzufolgen und so die Basileia zu verwirklichen. Da sie 
aber Sünder bleiben, erklären sie sich als solche weiterhin solidarisch mit 
einer Welt, die ihre Entscheidung noch nicht endgültig für Gott gefällt hat. 
Als menschliche Gemeinschaft bleibt die Kirche also auch außerhalb der 
Basileia. Es gibt dann also keine klare Definition der Kirche in Bezug auf 
die Basileia. 

So kommt die Kirche zwar ganz von Jesus her, bleibt aber auch stets in 
einer gewissen Zweideutigkeit gerade in dieser Herkunft. Sie hat ein ahn- 



Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 343 

liches Schicksal wie er selber, wenn auch aus anderen Gründen. Auch sein 
Leben ist seltsam doppeldeutig. Es ruft die einen in die bedingungslose Ge- 
folgschaft, die anderen stößt es in einen abgrundtiefen Haß. Selbst seine 
Anhänger schwanken lange. Erst nach seiner Auferstehung werden sie sich 
ganz klar darüber, wer er ist. Jetzt erst wird ihr Glaube unerschütterlich. 
Doch auch ihr Zeugnis kann nicht für die anderen Menschen die Entschei- 
dung aufheben. Man kann sich immer fragen, ob es auch wirklich stimmt. 
Sie leben zwar sehr oft eine heroische Nächstenliebe (und sind darin Jesus 
ähnlich), kennen aber wie alle anderen Gruppen auch Streit, Verbrechen, 
Sünde (und ähneln ihm darin ganz und gar nicht). Von Anfang an ruft die 
konkrete Kirche darum einen beunruhigenden Eindruck hervor. Sie weckt 
eben von ihrem Anspruch her viele Aggressionen. 

Was ist Kirche wirklich? 

Vielleicht ist verständlich geworden, weshalb es keine knappe Begriffsbe- 
stimmung von Kirche gibt und geben kann. Auch das Neue Testament muß 
uns im Stich lassen. Es spricht von ihr in vielen Bildern, die je einen Aspekt, 
nie die ganze Wirklichkeit zum Ausdruck bringen. So heißt sie Christi 
Leib - als solcher hat sie (nach antiken medizinischen Vorstellungen) alles 
Leben von Christus, dem Haupt. Sie ist der Tempel Gottes - aber er läßt 
sich in keinem Bauwerk fangen. Ihre Glieder sind wie die Reben am Wein- 
stock - sie können daher nichts ohne Christus, der der Rebstock ist. Sie er- 
scheint als seine Braut - innigst ihm verbunden, aber noch nicht seine Ge- 
mahlin. Sie verdankt ihr Dasein dem Bundesschluß in Christi Blut - aber 
sie ist selber noch nicht der Bund in Vollendung. Sie steht im Bereich Got- 
tes, aber ihre Grenzen fallen nicht mit den seinen zusammen. 

Bei allen Vorbehalten, die mit diesen Bildern verknüpft sind, kommt 
doch zum Ausdruck, daß die Kirche in einer untrennbaren Beziehung zum 
gott-menschlichen Bund steht, der in Christus ein für allemal geschlossen 
ist. Sie wurde begründet im Pfingstereignis, in dem ihr der Geist Gottes 
geschenkt wurde. 

Die jeweiligen Vorbehalte aber zeigen, daß sie dennoch in einer tiefen 
Unterschiedenheit zu Christus und damit zum vollendeten Bund steht. Sie 
ist wirklich in Gottes Dienst, und so kommt durch sie tatsächlich der Bund 
besser und deutlicher zustande. Dennoch bleibt sie hinter seiner Vollgestalt 
weit zurück. 

Diese Eigentümlichkeit läßt sich am besten durch den Begriff des Zei- 
chens beschreiben. Ein Zeichen ist nicht die Sache selbst, es zeigt sie aber an. 
Die Zeichenhaftigkeit der Kirche ist allerdings von besonderer Art. Wäh- 
rend beispielsweise ein Wegweiser stets außerhalb des Zieles bleibt, auf 



Wolfgang Beinert 344 

das er hinweist, deutet die Kirche Gottes Heil nicht von ferne her an, son- 
dern verwirklicht es in ihrem und durch ihr Dasein, obschon sie es nie selber 
ist. In der theologischen Sprache heißen derartige Zeichen, die die Sache 
nicht nur bezeichnen, sondern zugleich bewirken, Sakramente. Auch die 
Taufe z. B. deutet im Wasser die Reinigung des Menschen von der Schuld 
nicht nur an, sondern im Zeichen geschieht bereits die Vergebung. So wird 
von dieser Ähnlichkeit her auch die Kirche als Sakrament bezeichnet. Ge- 
nauer spricht man von ihr als vom Ur- oder Grundsakrament des Christus- 
heiles, weil die sieben Sakramente ihre Heilszeichen sind, sie also gleichsam 
deren Grund oder Wurzel ist. 

Nach diesen langen Überlegungen sind wir nun in der Lage, zu sagen, in 
welcher Weise der Kirche jene Eigenschaften zukommen, die das Bekennt- 
nis ihr gibt. Weil Gott nur ein einziges Grundsakrament seines Christus- 
bundes gestiftet hat, ist die Kirche in der Tat eine Kirche. Sie ist wirklich 
heilig, weil sie dank ihrer Herkunft von Christus im Heiligen Geist das 
Heil Gottes gegenwärtig macht. Allen menschlichen Anliegen und Werten 
ist sie katholisch offen, weil sie in der Nachfolge Christi steht, der allen 
Menschen Bruder und Herr der ganzen Welt ist. Sie ist unwiderruflich 
apostolisch, da sie durch die ersten Zeugen in ihrem Amt, in ihrer Lehre 
und in ihrem brüderlichen Dienst Jesus Christus verbunden ist. Die Eigen- 
schaften der Kirche sind Realität. 

Sie sind es freilich nur so weit und in dem Maße, als sie sich tatsächlich 
von ihm leiten läßt und sich Gottes Bereich nicht entzieht. Denn ihre Quali- 
tät verdankt sie Gottes Gnade, nicht der eigenen Leistung. In dem Augen- 
blick, wo sie aus sich allein heraus, aus der Eigenkraft ihrer Glieder eine, 
heilig, katholisch und apostolisch sein will, wird sie selber zur entsetzli- 
chen Anmaßung. Einheit wird dann zur Uniformität, Heiligkeit zur 
Heuchelei, Katholizität zur Enge, Apostolizität zum Machtrausch. Auf 
Grund der Freiheit ihrer Glieder ist dieses alles zu jeder Zeit reale Mög- 
lichkeit. Immer wieder wird die Kirche der Sünder zur Karikatur der hei- 
ligen Kirche. 

So bleibt man vor ihr immer in der Entscheidung. Man kann der Kritik 
nicht entraten. Allerdings ist nun eines deutlich: Kriterium und Kritik der 
Kirche und des Christen ist nur Gott in Jesus Christus - nichts sonst und 
niemand sonst. Kritik wird darum nur konkret in der Gestalt der je besse- 
ren Nachfolge Christi. 

Der Christ und seine Kirche 

Warum dieses so und nicht anders ist, soll noch ein wenig näher erörtert 
werden. Das sakramentale Wirken der Kirche vollzieht sich dreifach: durch 



Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 345 

die Spendung der Sakramente, die Verkündigung des Evangeliums und 
das dienende Zeugnis der Gottesliebe in der Liebe zu den Menschen. Für 
alle diese Bereiche braucht die Kirche Menschen. Sie sind damit in das 
Heilsgeschehen einbezogen. Gott braucht sie, damit es Wirklichkeit wird. 
In besonderer Weise sind damit die kirchlichen Amtsträger (Papst, Bi- 
schöfe, Priester) in die Pflicht genommen, aber keineswegs nur sie allein. 
Jedenfalls hängt die konkrete Gestalt der Kirche vom konkreten Dienst 
ab, vor allem von dem der Kirchenleiter. 

Es wird nun noch klarer, daß das menschliche Versagen die Zeichenhaf- 
tigkeit der Kirche undeutlich macht und geradezu als Anmaßung erscheinen 
läßt. Ebenso klar ist es, daß gerade die Amtsträger eine besondere Verant- 
wortung haben. Bekommt die Sünde Raum, erstarrt die Liturgie in Ritua- 
lismus und magischem Gehabe. Aus der Verkündigung des Wortes wird 
hohler Intellektualismus und erkältender Rationalismus. Der pastorale 
Dienst wendet sich in stumpfsinnigen Bürokratismus und ehrgeizigen 
Autoritarismus. Aus alledem ergeben sich die meisten anderen Fehlformen 
des (un-) christlichen Verhaltens. 

Kirche wird dann zur Last, unter der die Menschen zerbrechen können. 
Daran ist nichts zu beschönigen. Allerdings sollten die Christen wissen, daß 
ihnen volle Distanz zu dieser Kirche nicht mehr möglich ist. Sie ist ihr 
Schicksal. Als Getaufte gehören sie zu ihr. Fahnenflucht ist letztlich nicht 
möglich; sie ist auch nicht nötig. Vor allem: sie ändert nichts. Hilfreich ist 
allemal nur die Reform der Kirche. Sie ist, nach Ausweis des Zweiten Va- 
tikanischen Konzils (Kirchenkonstitution 8), beständig nötig. 

Damit aber ist der Ernstfall für den Christen gegeben. Wenn Gott in 
Christus die Kritik der Kirche ist, ist die Reform der Kirche die Erfüllung 
seines Willens. Kirche und Kirchlichkeit werden dann für den Christen zur 
Auf-Gabe. Was dies bedeutet, erschließt sich aus dem dreifachen Sinn die- 
ses Wortes. 
- Kirche ist erstlich Gabe: Was an ihr und in ihr Gutes ist (es ist nicht we- 

nig), verdankt sie Gott allein in Christus durch den Heiligen Geist: es 
ist die Liebe zu den Menschen, um Gottes willen. 

- Als Gabe wird die Kirche für die Christen zum Auftrag: sie haben sich 
rückhaltlos in den Dienst am Heil zu begeben. Von ihnen hängt es fak- 
tisch ab, wie weit deren tatsächliche Eigenschaften deutlich und für alle 
Menschen erkennbar werden. 

- Dieser Auftrag ist nur durch Selbst-Auf gäbe zu verwirklichen: Weil der 
Grund der Kirche Gottes Menschenliebe ist, hat sich der Christ, der Gott 
liebt, in dieser Liebe seinen Mitmenschen zuzuwenden. 

Die eigentliche Kirchenkritik des Christen ist also die echtere Kirchlichkeit. 
Sie ist wahrhaft ätzend, unwiderstehlich tödlich. Sie allein wandelt die Un- 



Wolfgang Beinert 346 

heiligkeit der Kirche, überwindet ihre Borniertheit, macht ihr Machtstreben 
lächerlich und endet alle Streitereien. 

Kritik von außen her treibt dagegen die Kirche nur noch tiefer in ihre 
Mangelhaftigkeit hinein. Sie ändert nichts. Denn wer von außen kritisiert, 
sondert die Kirche ab. Sie gerät so mehr und mehr ins Getto. Sie wirkt nicht 
mehr den Dienst am Heil, sondern verstrickt sich tiefer in die Sünde. Denn 
Isolation ist Verweigerung der Liebe. Eben diese aber ist der Kern der 
Sünde. 

Kirchenkritik von innen ist allerdings nicht einfach. Sie ist echt nur dann, 
wenn man zu kompromißloser Christusnachfolge bereit ist. Diese aber 
führt, weil sie letztendlich Teilnahme an seinem Lebensschicksal ist, ans 
Kreuz - freilich auch zur Auferstehung. Aus dem gleichen Grund wird sich 
der Kirchenkritiker nicht nur mit der Mitwelt, sondern auch mit den Mit- 
christen anlegen. Beide werden sein Tun mißbilligen. Nichts aber tut mehr 
weh als Mißverständnis im eigenen Haus. Jesus erging es nicht anders. 
Aber aus der Mitte seines Volkes hat er die Menschen zur Basileia geführt. 
Der Weg des Nachfolgers Christi ist kein anderer. 

Er wird sich am meisten an der Kirche selber ärgern. Läßt er sich dadurch 
zum größeren Dienst für sie provozieren, erfährt er auch die Freude aus 
der Kirche: es ist die Freude über die gelungene Liebe Gottes, die von Chri- 
stus durch die Kirche der Welt zuteil geworden ist. 

Wer die Kirche kritisiert, tut dies immer auch als Sünder. Als solcher 
steht er bereits in der konkreten Kirche. So ist auch sein Reformbemühen 
immer zweideutig. Kirchenkritik ist Aktion im Glashaus. Sie ist deswegen 
nicht zu unterlassen, aber sie muß die Verhältnisse beachten . .. 

Realität und Utopie der Kirche 

Wir haben die Kirche beschrieben, wie sie vorkommt. Es ist die konkrete 
Kirche der Geschichte. Aus den vielen Beispielen, die das belegen können, 
sei eines genannt. Der radikalste Nachfolger Christi in der Kirche des 
zweiten Jahrtausends ist unbestritten Franziskus von Assist. Dem Trend 
der zeitgenössischen Christenheit des dreizehnten Jahrhunderts zu Reich- 
tum, Macht und Politik setzte er das evangelische Ideal der Armut, des 
Gehorsams in hingebender Liebe entgegen. Im Gegensatz zu ähnlichen Be- 
wegungen der Zeit erkannte er, daß dazu die Einordnung in die beste- 
hende Kirche vonnöten sei. 

So macht sich der Poverello, der Arme aus Umbrien, im Sommer des 
Jahres 1210 nach Rom auf, um vom Papst die Bestätigung seiner Lebens- 
form zu ersuchen. Dies ist damals Innozenz III., der mächtigste Nachfolger 
Petri im Mittelalter, König mehr als Priester, Politiker eher als Heiliger. 



Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 347 

So hat er erst einmal keine Zeit für den etwas heruntergekommenen Bett- 
ler. Doch des Nachts erlebt er einen Traum. Er zeugt von seiner tiefen 
Sorge für die Kirche. Plötzlich sieht er die Lateranbasilika, seine Bischofs- 
kirche, zusammenstürzen. Im letzten Moment erscheint ein kleiner, unan- 
sehnlicher Mann und stemmt die Schulter unter das sich neigende Gebälk. 
Der Papst erkennt: es ist der abgewiesene Bettler von gestern! Am 
folgenden Morgen läßt er ihn rufen. Mündlich wird die Regel des Franzis- 
kanerordens von ihm bestätigt. Damit segnet er eine der einschneidendsten 
Reformen der Kirche ab, die Kritik an der Kirche wird durch die Kirche 
anerkannt. 

Den inneren Gehalt dieser weltgeschichtlichen Szene hat Giotto in einem 
Fresko in der Grabeskirche des Heiligen aufgeschlüsselt. Wir sehen in 
einem prunkvollen Palast den Papst; noch im Bett trägt er die Zeichen 
seiner Würde. In ihm ist die Apostolizität der Kirche verkörpert - aber 
Innozenz ist vom apostolischen Geist noch weit entfernt. Zu seinen Füßen 
sitzen zwei Wächter; außerhalb des päpstlichen Gehäuses vervollständigt 
Franziskus das Personal des Bildes. Damit sind alle Stände der mittelalter- 
lichen Christenheit vertreten - Priester, Mönche und Laien. Das ist ein 
Symbol für die Katholizität der Kirche. Aber auch sie ist verdunkelt: ein 
Wächter schläft, der andere schaut vom eigentlichen Geschehen - Einsturz 
der Kirche - weg, der Papst endlich hatte mehr Macht als Dienen im Sinn. 
Das Gotteshaus ist die Basilika des Lateran, als Kathedrale des römischen 
Bischofs •aller Kirchen der Stadt und des Erdkreises Mutter und Haupt". 
So steht es heut noch an den Portalen. Wenn sie wankt, wankt die Kirche. 
Sie ist Sinnbild der Einheit, aber diese Einheit ist bedroht. 

Der Ausgang der Geschichte entscheidet sich im Heiligen. Wir sehen 
Franziskus in der Fülle jugendlicher Kraft. Das steht ein wenig im Gegen- 
satz zum tatsächlichen Poverello. Doch der Maler deutet an: der Heilige ist 
der Mensch der Zukunft. Mit graziöser Leichtigkeit, die Linke lässig in die 
Hüfte gestützt, schafft er, was alle anderen nicht fertigbrachten, nicht ein- 
mal der stolze Innozenz: er bewahrt die Kirche vor dem Verfall. Ihm allein 
ist zu verdanken, daß dieses kühne Bild nicht eine einzige Anklage gegen 
die Kirche ist. 

Die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche ist von Gott her 
Realität, vom Menschen aus Utopie. Im Heiligen, dem treuen Nachfolger 
Christi verbindet sich beides zur realen Utopie: Der Auftrag der Kirche 
vermag sich immer wieder durchzusetzen. Denn Gott erweckt allezeit in ihr 
die heiligen Menschen. 

Zur Heiligkeit gerufen ist jeder, der getauft ist. Auch so ist Kirche Schick- 
sal. Getauft sind aber auch ich und du. Was Kirche wirklich ist, wie sie die 
Gestalt Christi verdeutlicht, hängt damit von uns ab. Die Kirche - Anma- 



Josef Sudbrack 348 

ßung oder Realität: das ist Anfrage an jeden ganz persönlich. Keiner kann 
ihr entgehen; er kann sich lediglich entscheiden. 

Damit die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche werde, was 
sie ist, bedarf es unseres Zeugnisses. Zeugnis verlangt Mut. Aber das Ri- 
siko kann gewagt werden. •Gottes Kraft kommt in der Schwachheit zur 
Vollendung" (2 Kor 12, 9). Das gilt für mich, für dich und für die ganze 
Kirche.* 

* Weiterführende Literatur: Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution 
über die Kirche •Lumen gentium" 1964. Louis Bouyer, Die Kirche (Theologia Romanica 
IXIX). 2 Bde., Einsiedeln 1977. Josef Finkenzeller, Von der Botschaft Jesu zur Kirche 
Christi. Zweifel - Fragen - Probleme - Antworten. München. Walter Kern, Jesus - Mitte 
der Kirche, Geistliche Essays, Innsbruck-Wien-München 1979. 

Schau nach außen • Erfahrung nach innen 

Vom christlichen Umgang mit der Welt der Symbole 

Josef Sudbrack, München 

Eine geistliche Zeitschrift wie diese darf mit Genugtuung feststellen, daß 
sich im deutschen Sprachgebrauch mehr und mehr das Wort •Spirituali- 
tät"1 für das von ihr betreute Thema durchsetzt. Aber das bedeutet nicht, 
daß damit nun ein leicht hantierbares Instrumentarium vorhanden und 
anerkannt sei. 

Schon das Wort selbst steckt voller Schwierigkeiten. Es ist vom lateini- 
schen Spiritus, also griechisch Pneuma und hebräisch Ruach abgeleitet. Da 
im Deutschen die Begriffe •Geistlichkeit" und •Geistigkeit" mit anderem 
Inhalt belegt sind, kam für die Sache das Fremdwort in Brauch: Spiritua- 
lität. 

Aber was ist gemeint und nicht gemeint? In unserer Muttersprache wirkt 
das Wort blutleer, unkörperlich, fernab der sichtbaren harten Realität. Im 
Englischen und in anderen Sprachen denkt man allzu schnell an gewisse 
spiritualistische Kreise, wo man sich mit Tischrücken, Spukgeschichten und 
1 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Spiritualität, GuL 31, 1958, 340-352; Josef Sudbrack, 
Um den Stellenwert der Spiritualität im Gesamt der Theologie, GuL 37, 1964, 387-393; 
ders., Vom Geheimnis christlicher Spiritualität, GuL 39, 1966, 24-44; bis zum vorausge- 
henden Heft: GuL 53, 1980, 244 f. (E. v. Severus), 31of (J. Sudbrack); dazu der Artikel 
Spiritualität in Sacramentum Mundi IV, 674-691; wiederholt in Herders Theologisches 
Taschenlexikon VII, 115-130 (J. Sudbrack). 




