
Josef Sudbrack 348 

ßung oder Realität: das ist Anfrage an jeden ganz persönlich. Keiner kann 
ihr entgehen; er kann sich lediglich entscheiden. 

Damit die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche werde, was 
sie ist, bedarf es unseres Zeugnisses. Zeugnis verlangt Mut. Aber das Ri- 
siko kann gewagt werden. •Gottes Kraft kommt in der Schwachheit zur 
Vollendung" (2 Kor 12, 9). Das gilt für mich, für dich und für die ganze 
Kirche.* 

* Weiterführende Literatur: Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution 
über die Kirche •Lumen gentium" 1964. Louis Bouyer, Die Kirche (Theologia Romanica 
IXIX). 2 Bde., Einsiedeln 1977. Josef Finkenzeller, Von der Botschaft Jesu zur Kirche 
Christi. Zweifel - Fragen - Probleme - Antworten. München. Walter Kern, Jesus - Mitte 
der Kirche, Geistliche Essays, Innsbruck-Wien-München 1979. 

Schau nach außen • Erfahrung nach innen 

Vom christlichen Umgang mit der Welt der Symbole 

Josef Sudbrack, München 

Eine geistliche Zeitschrift wie diese darf mit Genugtuung feststellen, daß 
sich im deutschen Sprachgebrauch mehr und mehr das Wort •Spirituali- 
tät"1 für das von ihr betreute Thema durchsetzt. Aber das bedeutet nicht, 
daß damit nun ein leicht hantierbares Instrumentarium vorhanden und 
anerkannt sei. 

Schon das Wort selbst steckt voller Schwierigkeiten. Es ist vom lateini- 
schen Spiritus, also griechisch Pneuma und hebräisch Ruach abgeleitet. Da 
im Deutschen die Begriffe •Geistlichkeit" und •Geistigkeit" mit anderem 
Inhalt belegt sind, kam für die Sache das Fremdwort in Brauch: Spiritua- 
lität. 

Aber was ist gemeint und nicht gemeint? In unserer Muttersprache wirkt 
das Wort blutleer, unkörperlich, fernab der sichtbaren harten Realität. Im 
Englischen und in anderen Sprachen denkt man allzu schnell an gewisse 
spiritualistische Kreise, wo man sich mit Tischrücken, Spukgeschichten und 
1 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Spiritualität, GuL 31, 1958, 340-352; Josef Sudbrack, 
Um den Stellenwert der Spiritualität im Gesamt der Theologie, GuL 37, 1964, 387-393; 
ders., Vom Geheimnis christlicher Spiritualität, GuL 39, 1966, 24-44; bis zum vorausge- 
henden Heft: GuL 53, 1980, 244 f. (E. v. Severus), 31of (J. Sudbrack); dazu der Artikel 
Spiritualität in Sacramentum Mundi IV, 674-691; wiederholt in Herders Theologisches 
Taschenlexikon VII, 115-130 (J. Sudbrack). 



Schau nach außen - Erfahrung nach innen 349 

Geistererscheinungen beschäftigt; auch Randströmungen innerhalb der 
evangelischen Kirche - z. B. Valentin Weigel - tragen das Beiwort •spiri- 
tualistisch".2 Die Theologie weiß zwar, daß das nicht entspricht; daß der 
biblische Geist voll Kraft und Dynamik ist; daß er eine Ganzheit meint, 
daß er von Leben strotzt. Man lese daraufhin das 36. und 37. Kapitel bei 
Ezechiel mit der Erweckung der Totengebeine zum Leben und der Verhei- 
ßung einer neuen Volkwerdung Israels. 

Doch wie kann man die Kraft dieser Geist-Erfahrungen mit Worten und 
Begriffen festhalten? Hegel hat in seiner Geist-Philosophie versucht, den 
gesamten Wirklichkeitsbereich zu umgreifen und einzubringen in das von 
ihm mit •Geist" Gemeinte. Er wird nicht müde zu behaupten, daß das Ab- 
schreiten und Ordnen der Wirklichkeit mit all ihren Einzelheiten hinein- 
gehört in das, was •Geist" besagt. Ein reiner Begriff kann dies nicht fassen. 
Er würde entweder das Ganze wie ein Zaun umschließen - und dann bliebe 
Geist dünn und inhaltsleer. Oder er bliebe bei einer einzigen, bei einigen 
Wirklichkeiten stehen - und dann würden wichtige Räume der Geistwirk- 
lichkeit ausfallen. 

Erzählung und Symbol - Zwei Neuansätze des theologischen Sprechens 

a) Mit dem philosophischen Vorgehen Hegels ist-wenigstens annäherungs- 
weise - eine entsprechendere Weise ausgemacht, über Wirklichkeiten, die 
mit Worten wie •Geist" gemeint sind, sich auszutauschen; nämlich die 
Weise des Erzählens. In Deutschland spricht man von •narrativer Theolo- 
gie" und im angelsächsischen Raum von •storytelling". Für •christliche 
Spiritualität" sollte das bedeuten: man erzählt Geschichten von dem Wir- 
ken des Heiligen Geistes. Und so wurde nun tatsächlich in früheren Zeiten 
•Spiritualität" betrieben. Wer die grundlegenden Schriften über Mystik, 
Meditation, Gottesbegegnung, ekstatische Erfahrung im alten Christentum 
studiert, wird bald auf die Mose-Geschichte stoßen. Die Vita Moysis des 
Gregor von Nyssa ist ein, - wenn nicht gar, wie Kardinal Danielou und 
Karl Rahner meinen - das grundlegende Werk über christliche Mystik. 
Wer sich über Aszese und Mystik, über Spiritualität des Mittelalters er- 
kundigen will, studiert besser das Leben Jesu des Ludolf von Sachsen oder 
die Vita Sanctorum des Jakob a Voragine als systematische Werke. Als 
Anselm Stolz seine Theologie der Mystik schrieb, stellte er voll Erstaunen 
fest, daß Mystik eigentlich eine Theologie der Paradieses-Erzählung sei. In 
unseren Tagen hat Thomas Merton das wieder aufgegriffen. 

2 Es wäre verfehlt, sich bei Begriffen aufzuhalten; wie verschiedenes mit einem, und wie 
ein einziges mit verschiedenen Begriffen ausgesagt werden kann, zeigt besonders die heu- 
tige Diskussion um religiöse Wirklichkeiten. 



Josef Sudbrack 350 

Im Erzählen und im Predigen wurde die lebendige Spiritualität weiter- 
gegeben; wurde der christliche Glaube vermittelt. Aber das Hören und 
Mitvollziehen - oder auch Singen und Feiern - waren für den damaligen 
Menschen nur möglich, weil neben dem Erzählen ein zweites Element der 
Vermittlung, nämlich das •symbolische Schauen und Verstehen" selbstver- 
ständlich mitgegeben war. 

Auch das ist an den erwähnten Beispielen einer •erzählten Spiritualität" 
leicht aufzuweisen. Die Paradieseswelt als Exempel für •mystisches" Leben 
hat nichts mit unserer Nostalgie-Welle, •Zurück zur Natur", zu tun; und 
noch weniger mit den kuriosen Dingen, die man heute als Esoterik bezeich- 
net. Paradies wurde •symbolisch" verstanden. Am besten kann ein moder- 
ner Mensch sich dies vorstellen, wenn er ein expressionistisches oder sur- 
realistisches Bild vor Augen hat: Die angeschaute Paradieses-Welt wurde 
wie ein Verheißungsbild für noch Tieferes und noch Schöneres angesehen, 
nämlich für das endgültige schauende und liebende Sein des Menschen vor 
Gott. Die Gestalt des Adam war als liegende ein Bild für den noch nicht 
beseelten, noch nicht vor Gott stehenden Menschen; war als gekrümmte ein 
Symbol für den Menschen der Sünde und des Pilgerseins; und war als ste- 
hende ein Bild für den Menschen in seiner endgültigen Würde. Das konnte 
man nachempfinden und zugleich in hoffendes Verlangen übersetzen. 

Die beiden Dimensionen unseres irdischen Daseins: die statisch-räum- 
liche, in der man schaut, aber auch riecht und fühlt und schmeckt, und die 
dynamisch-zeitliche, in der man nach vorwärts ausschreitet in sehnsüchtiger 
Liebe oder in dunkler Angst, wurden gedeutet auf Gottes Wirklichkeit hin. 

b) Bevor von diesen beiden Grundsäulen einer Erfahrungstheologie, der 
Erzählung und dem Symbol, nun die eine des symbolischen, räumlichen 
•Schauens" für sich betrachtet wird, muß auf eine zweifache Entsprechung 
aufmerksam gemacht werden. 
- Die anthropologische Entsprechung: Durch die räumliche und zeitliche 
Breite der Erfahrung wird der ganze Mensch in die Gottesbegegnung ein- 
bezogen. Hier haben zum Beispiel die •geistlichen Sinne" der alten Spiri- 
tualität ihren Platz. Auch wo das dadurch Bezeichnete systematisiert ist, 
durchzieht es alle Bereiche von Gotteserfahrung. Man spricht von Gott an- 
rühren, von Gott schauen, von Gott schmecken, auch von Gott riechen; man 
beschreibt den Weg, der auf Gott zu und sogar in die Gotteswirklichkeit 
hineinführt. Nach einigen Kirchenvätern ist die Himmelsseligkeit weniger 
ein •Schauen" oder ein •Singen", als ein •Immer-Tider-Hineinschreiten" 
in Gott. Für Bernhard von Clairvaux ist Gotteserfahrung ein Teilhaben an 
dem ewigen Kuß zwischen Vater und Sohn, der der heilige Geist ist. 



Schau nach außen - Erfahrung nach innen 351 

Wer die Wirklichkeit der Himmelsseligkeit sehnend miterleben will, 
muß sich die sinnlichen Erfahrungen von •Schauen", •Schmecken", •Hin- 
eingehen", •Singen" immer dichter und gefüllter werden lassen, um in 
ihnen als •Symbol" das •Symbolisierte" zu erahnen. 

Als Mensch von heute faßt man den •Kuß zwischen Vater und Sohn", an 
dem der heilige Geist Anteil gibt, leichthin als nur bildhaft auf. Aber dann 
wird aus der lebendigen Gotteserfahrung, die damit ins Wort gebracht 
wurde, eine tote theologische Formel. Es gibt kaum eine dringlichere For- 
derung an die heutige Theologie, als den Weg zurückzufinden zur ganzheit- 
lichen Botschaft, die allein Lebenserfahrung vermittelt, statt zu flüchten in 
eine entmythologisierte und damit ent-emotionalisierte Theologie. 

Bernhard von Clairvaux meint mit dem Kuß der Liebe, der Gottes Geist 
zwischen Vater und Sohn ist, weder einen sinnenhaft erfahrenen Kuß noch 
eine Metaphorik für etwas völlig anderes. Die Wirklichkeit liegt dazwi- 
schen, oder besser dahinter, beides umfassend: Gemeint ist, daß der Mensch 
nur als ein einziger erfahren kann, mit Leib und Seele, mit der Ganzheit 
seiner Sinnlichkeit und der Spitze seines Geistes. Und deshalb hat der Kuß 
der Liebe, den der Mensch in seiner Geistigkeit von Gott empfängt, die 
Gnade, die Gotteserfahrung, viel zu tun mit dem Kuß zwischen menschlich- 
Liebenden - ebenso wie eine menschliche Liebe immer auch, wenn sie nur 
wahre Liebe ist, offen steht für die göttliche Liebe. Der eine erfahrende 
Mensch nimmt sich immer ganz mit hinein - ob er nun das Sublimste seines 
Herzens oder das Konkreteste seines Wollens erfährt. Hegel hat deshalb 
die Spannweite des einen deutschen Wortes: Sinn, bewundert, da es zu- 
gleich das Sinnlich-Leibliche wie die Totalität des Lebenssinns umfaßt. 
- Ein zweites Wort gilt der christologischen Entsprechung. Eben dies ist 
mit unserem Glauben an Jesus Christus gemeint, daß uns Gott nicht mehr 
in ungreifbarer Ferne oder in abstrakter Leere begegnet, sondern im sicht- 
baren, greifbaren, betastbaren Menschen Jesus Christus. Gewiß, dieser 
Glaubensanspruch ist niemals völlig einzulösen. Jeder Mensch möchte in- 
stinktiv vor ihm flüchten. Entweder in die hintergrundlose Konkretheit, als 
sei die Sichtbarkeit dieser Welt alles; als bestünde der Sinn unseres Da- 
seins nur in der Bejahung dieser konkreten sinnenhaften Wirklichkeit, nur 
im eigenen Leben oder im Dienst an den Menschen, nur im Aufbau einer 
besseren Zukunft: Das wäre ein Jesus, der nur in seinem Menschsein ernst- 
genommen wird. 

Auch der andere Fluchtweg ist mit Jesus Christus nicht mehr erlaubt; als 
liege der Sinn des Daseins nur hinter dieser Welt, hinter ihrer Konkret- 
heit, Greifbarkeit, Sichtbarkeit; als sei die Letztwirklichkeit der Welt eine 
leere oder volle Weite jenseits von alledem, was uns im täglichen Leben 
beschäftigt. 



Josef Sudbrack 352 

Beide Fluchtwege tragen den Richtungsweiser des marxistischen oder 
buddhistischen Denkens, die nach dem Religionwissenschaftler Ronald C. 
Zaehner, die beiden einzigen Weltanschauungen repräsentieren, die neben 
dem Christentum von Bedeutung sind. 

Im christlichen Glauben an Jesus Christus, Gottes eingeborenen Sohn, 
Gott von Gott seit Ewigkeit, und menschgeworden aus der Jungfrau Maria, 
bekennen wir, daß die unendliche Weite Gottes in ihrer dichtesten und 
alles andere bestimmenden Gestalt dort erfahren wird, wo ein Mensch sich 
zu Jesus bekennt. 

Es ist hier nicht der Ort, um von der Erfahrung Gottes in Jesus her auf 
nichtchristliche Gotteserfahrung zu blicken; auch nicht, um über die unre- 
duzierbare, sondern nur auslegbare Gültigkeit des christologischen Glau- 
bensbekenntnisses zu reflektieren. Hier ist darauf aufmerksam zu machen, 
daß gerade die christologische Struktur unserer Gotteserfahrung bedeutet, 
daß der Mensch als ganzer, mit seiner Sinnlichkeit, mit Leib und Seele, wie 
es früher genannt wurde, Gott erkennen und erfahren muß. 

c) Damit gewinnt die Anfrage an die heutige Theologie erneute Dring- 
lichkeit. Auch ihre Neuansätze einer erzählenden oder schauenden Theo- 
logie flüchten sich wieder weithin in eine Theologie über die Erzählung 
oder über das zu erschauende Symbol, statt nun selbst zu erzählen oder 
schauen zu lassen. 

Unsere Theologen und - wie ich glaube - wir alle scheuen uns nämlich, 
es ganz und gar ernst zu nehmen, daß Bilder und konkrete Wirklichkeiten 
eine bessere Nachricht über Gott bringen, als Begriffe es können. Ein 
Kreuz-Bild in der Art des Gnadenstuhls oder der Raum einer Kirche oder 
das Erlebnis eines Baumes oder • als Höhepunkt - der Mensch in seiner 
Konkretheit sagt mehr über Gott als eine Dogmatik oder eine begriffliche 
genau erfaßte Formulierung. 

Das Bild oder • wie Hans Urs von Balthasar es nennt - die im Irdischen 
geschaute Herrlichkeit Gottes ist kein Hilfsmittel, um für begriffsstutzige 
Menschen zu demonstrieren, was es um Gott sei. Es ist umgekehrt: Der Be- 
griff steht im Dienst des Bildes, und das Begreifen im Dienste des Schauens. 
Wo das nicht bedacht wird, hat sich die Theologie ins Abseits begeben. 
Nicht die theologischen Summen, sondern die Kathedralen sind die ersten 
und wichtigsten Zeugnisse des mittelalterlichen Christentums - wobei die 
Summa Theologica des heiligen Thomas vieles von einer gotischen Kathe- 
drale an sich hat. Den Satz der alten Theologie, daß die Wissenschaften 
nur Ancilla Theologiae, also Magd der Theologie seien, können wir kaum 
noch unterschreiben. Richtig aber bleibt, daß alle Wissenschaften • auch die 
Theologie - letztlich nur Magd des Menschen, für den Christen eben des 



Schau nach außen - Erfahrung nach innen 353 

christlichen Menschen, sein dürfen. Die Begriffe und Systeme müssen der 
konkreteren Welt der Bilder dienen. 

Das Symbol - Ganzheitskategorie menschlichen Erkennens und Erfahrens 

Die Einsicht, daß Symbole und Bilder nicht nur Hilfsmittel sind, um Nicht- 
Intellektuellen die schwere Arbeit des Begriffs zu erleichtern, hat sich wäh- 
rend der letzten Jahre auf vielen Wegen angebahnt. Von C. G. Jung haben 
wir gelernt, daß die Archetypen Steuerungsprinzipien des inneren Men- 
schen sind; Ernst Bloch hat - in scharfer Absetzung von ihm - sein Prinzip 
Hoffnung als eine Sammlung von konkreten Utopien, also Bildern der 
Zukunft, entworfen. Die Erforscher des primitiven Bewußtseins sprechen 
zwar nicht mehr von einem a-rationalen Zustand der ersten Menschen, 
wissen aber, daß deren Ganzheitserfahrung eingebettet war in Bilder, 
Symbole, Handlungen und Vollzüge. Sprachanalytik und Strukturalismus 
haben das Symbol neu entdeckt. Je näher eine Wissenschaft der Praxis 
kommt, desto mehr beginnt sie Bild und Symbol zu schätzen. Das gilt von 
der Pädagogik ebenso wie von den Meditations-Theorien der letzten 
Jahre. 

a) Der deutsche Emigrant Ernst Cassirer (1874-1945) hat das symbolische 
Denken in die Mitte seiner Philosophie gestellt. Mit Kants kopernikani- 
scher Wende zur Moderne war er der Ansicht, daß die erkannte Wirklich- 
keit immer auch entworfen wird vom erkennenden Menschen. Aber da es 
ihm nicht nur um wissenschaftliche Daten ging, was er bei Kant vermutete, 
sondern um die Gesamtheit des Menschen, zeigt er, daß der Mensch in der 
Begegnung mit der Wirklichkeit •Symbole" und nicht Begriffe entwirft, um 
Wirklichkeit zu erkennen, zu ordnen und zu verstehen. Das Symbol umfaßt 
nach ihm •das Ganze jener Phänomene, in denen überhaupt eine wie im- 
mer geartete ,Sinnerfüllung' des Sinnlichen sich darstellt; - in denen ein 
Sinnliches, in der Art seines Daseins und Soseins sich zugleich als Besonde- 
rung und Verkörperung, als Manifestation und Inkarnation eines Sinnes 
darstellt."3 In ihm sind •Immanenz und Transzendenz in einem, sofern in 
ihm ein prinzipiell überschaulicher Gehalt in anschaulicher Form sich 
äußert."4 

Drei Einsichten Cassirers sind festzuhalten: 
- Einmal die Erkenntnis, daß sich im Symbol der Sinn-Hintergrund (bis 
zur absoluten Transzendenz) und der Realitäts-Vordergrund (Immanenz 

s Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3. Teil: Phänomenologie der Er- 
kenntnis, Darmstadt 1975, sechste Auflage, 109; vgl. unten Anm. 6. 
4 Ebd. 450 



Josef Sudbrack 354 

bis zum konkreten Gegenüber der gegenständlichen Welt) vereinen. Mit 
anderen Worten: das Symbol ist die Klammer zwischen dem Sichtbar-Kon- 
kreten unserer endlichen Welt und dem Sinn, der dieses Sichtbare über- 
steigt, zwischen Sinnlichkeit und Smrchaftigkeit. Und dieses Symbol ist 
etwas Letztes, nicht mehr weiter Aufzulösendes. 

Gassirer berührt dasjenige, was Karl Rahner •Realsymbol" genannt hat. 
Sein Kant'scher Ansatz braucht von vielen Seiten her Ergänzungen: Das 
•Soziale", das •Tiefenpsychologische", das •Dialogische" kommen zu kurz. 
Außerdem verlegt Cassirer in der Manier seines Lehrmeisters I. Kant die 
gesamte Wirklichkeit in die Subjektivität des Menschen, als entwerfe der 
Mensch seine symbolischen Formen aus sich und erhalte nichts von der ihm 
gegenüberstehenden Wirklichkeit geschenkt. 
- Doch auch dieser Hinweis auf die Subjektivität des Menschen, aus der die 
•Symbole" erst entstehen, birgt eine wichtige christliche Wahrheit: Natur- 
wissenschaftliche Fakten kann ein Mensch ohne Engagement verstehen. 
Zum ästhetischen Erfassen von Kunst, das etwas anderes ist als ein kunst- 
wissenschaftliches Analysieren, gehört ein Engagement; der Mensch bringt 
von sich aus etwas mit in die Begegnung. Man muß sich ergreifen lassen 
von einem Choral des Johann Sebastian Bach; man muß einschwingen in 
die Pracht einer barocken Kirche; man muß mitfühlen wollen mit den Pro- 
testen eines sozialkritischen Malers oder Dichters - erst dann wird sich das 
Kunstwerk voll erschließen. 

Noch deutlicher wird es beim Verstehen des aussagekräftigsten Symbols, 
was Gott von sich geschaffen hat, beim Verstehen eines Menschen. Nur, 
wenn ich mich bis in seine Freiheit in ihn einfühle, wenn ich ihn in seiner 
Lebensentscheidung bejahe, werde ich ihm begegnen. Dann öffnet sich ein 
Raum von Sinnerfahrung, der so unendlich ist, wie nur ein Jemand, ein Du 
unendlich sein kann. Unsere Schlagerindustrie bezeugt wie mit einer 
Stimme, daß dort, in der geliebten Freiheit des Gegenüber der Mensch 
den Sinn findet, der restlos alles umschließt, der - nicht in einem physika- 
lischen, aber - in einem personalen Sinn unendlich ist. 

Entsprechendes gilt auch von den Symbolen der Transzendenz, den 
Symbolen von Gott und Gottes Wirken. Ohne ein vertrauendes, ein glau- 
bendes oder doch ein suchendes Engagement sind die Symbole nicht mehr 
aussagekräftig. Sie bleiben bei ihrer eigenen Immanenz stehen, ohne sich in 
ein Jenseits des Sinnes hinein zu öffnen. Ohne ein Engagement sind ge- 
kreuzte Balken ein Zufallsprodukt oder vielleicht eine sinnreiche Vorrich- 
tung, um verschiedenes miteinander zu verbinden; aber keinesfalls ein 
Kreuz als •Symbol" des Ganzen und des preisgegebenen Leidens. 

Erst wenn der Betrachter oder Leser etwas von der eigenen Erfahrung 
einbringt, wird das Symbol sprechend und weist über sich hinaus. 



Schau nach außen - Erfahrung nach innen 355 

- Noch ein Drittes ist von der Philosophie Cassirers festzuhalten. Sie zeigt, 
daß das symbolische Erkennen zur Ganzheit führt und im Erkennen eine 
Ganzheit evoziert, das meint eine Ganzheitserkenntnis auslöst - das ent- 
spricht der Grundeinsicht vom Symbol, das den Sinn anzeigt, den zu er- 
kennenden Sinn, mit andern Worten, den Zugang zur Ganzheit erschließt. 

b) Der französische Philosoph Paul Ricoeur hat Cassirers Ansicht korri- 
giert, zu Ende geführt und für das Christentum geöffnet. 
- Zuerst präzisiert er die Einsichten Cassirers: Ein Symbol liegt dort vor, 
•wo die Sprache Zeichen verschiedenen Grades produziert, in denen der 
Sinn sich nicht damit begnügt, etwas zu bezeichnen, sondern außerdem noch 
einen anderen Sinn bezeichnet, der nur in und mittels seiner Ausrichtung 
zu erreichen ist."5 

Damit ist die doppelte Ebene des Symbol-Verständnisses aufgezeigt: die 
unmittelbare, durch analytische Betrachtung zu erhebende, und die tiefer- 
führende, wo erst die Dimensionen eröffnet werden, um die es uns geht. 
Man darf hierbei an die von Hegel bewunderte Doppelbedeutung von 
•Sinn" erinnern. 

Zum besseren Verständnis und, um über theoretisches Nachdenken hin- 
aus einen konkreten Symbolvollzug mit einzubringen, sei ein Gedicht von 
Karl Krolow vorgestellt. Der Baum?. Angeführt wird zuerst die zweite 
•Symbol"-Hafte des Gedichtes. Der ganze Ablauf ist aus dem Folgenden 
leicht zu rekonstruieren. 

Dieser Baum. Ich warf 
einen Stein nach ihm. 
Er kam nicht zurück, 
Ich bestieg ihn langsam 
und verirrte mich 
in einem fernen Land. 

Das sinnenkräftige Beschreiben eines Baumes, mit dem das Gedicht be- 
ginnt, öffnet sich in einen neuen Bereich, in das ferne Land des Sinnes hin- 
ein. Der Hörer und Leser soll seine Sehnsuchtswelt verbinden mit dem Bild 
des Baumes, den er eben betrachtet hat. Auf der Ebene des Unmittelbaren 
klingt das wie Widerspruch. Aber der Baum ist nicht nur Gegenstand der 
Natur, sondern Symbol für Wichtigeres. 

Wer Karl Krolow folgen will, muß ihm glauben, daß diese tiefere Sinn- 
ebene richtig und sinnvoll ist. Wir denken an Bilder von Marc Chagall, wo 
in den Bäumen die Braut als Sehnsuchtsland der Liebe liegt. 
5 Paul Ricoeur, Die Interpretation, ein Versuch über Freud, Frankfurt 1974, 29; vgl. 
unten, Anm. 6. 

6 Der Baum, aus Gesammelte Gedichte 2, Frankfurt 1975, 171 f. 



Josef Sudbrack 356 

Nun verbinden sich auch die ersten Zeilen des Gedichtes mit Tiefe und 
sinnerfülltem Hintergrund. 

Dann war da dieser Baum. 
Nichts weiter als grün, 
wenn es soweit war, 

•Nichts weiter als grün..." Vielleicht erinnert man sich wiederum an Marc 
Chagall, für den •grün" die Farbe des Paradieses ist. 

Der Dichter macht uns darauf aufmerksam, daß die erste Sinnebene des 
Bildes eines Baumes hinter sich eine tiefere birgt - und daß dieses •symbo- 
lische" Verklammern Ganzheit und Erfüllung verheißt. 
- Damit ist aber ein zweites gesagt, was Ricoeur über Cassirer hinaus be- 
tont: daß nämlich diese symbolische Welt nur innerhalb von Sprache auf- 
blühen kann. Sprache ist in einem weiteren Sinn zu verstehen; nicht nur als 
gesprochenes oder gehörtes Wort, sondern als Sinn, der sich ausdrückt, als 
Einsicht, die zum Logos, zum Wort wird. Hier berührt Ricoeur die Philo- 
sophie von Hans-Georg Gadamer. Die Sinn-Gegebenheit des angeschau- 
ten und erlebten Baumes wird erst dann zur Sinn-Erfüllung, wenn et- 
was wie ein Wort von der Sinn-lichkeit zur Sinn-haftigkeit ausgreift. Die 
Welt der Sinne braucht den Hinweis, die Deutung, die Erschließung, um 
von Sinn zu künden. Mit anderen Worten: Der Geist des Menschen muß 
mit eintreten, damit die Sinne nicht beim bloßen •Riechen", •Schmecken", 
•Sehen" usw. stehen bleiben, sondern Tieferes erahnen lassen. 
• Aber noch ein drittes ist wichtig: Josef Pietron, von dessen Arbeit 
•Geistliche Schriftauslegung und biblische Predigt"7 diese Ausführungen 
abhängen, macht darauf aufmerksam, daß Ricoeur die •zweite kopernika- 
nische Wende vollzieht". Bei Cassirer wird alles aus der Subjektivität des 
Betrachters erklärt; Ricoeur weiß, daß der Sinn, also die Tiefe der Symbo- 
lik, dem Betrachter entgegenkommt, ihm geschenkt wird. Psychoanalytisch 
ausgedrückt: Nicht der Rückstieg ins Subjekt erschließt den Sinn, sondern 
das Subjekt muß sich •als Subjekt dem Sinn aufs neue einfügen, ins Gleich- 
gewicht bringen." 

Wiederum am obigen Gedicht abgelesen: Krolow stellt den Baum in eine 
Geschichte hinein: 

wenn es soweit war, 
Blättern und Vögeln, 

7 Überlegungen zu einer Neubestimmung geistiger Exegese im Blick auf heutige Verkün- 
digung, Düsseldorf, 1979; die Bedeutung dieser Münsteraner Doktorarbeit für die Spiri- 
tualität wird in einer späteren Rezension noch ausdrücklicher hervorgehoben. 



Schau nach außen - Erfahrung nach innen 357 

mit einem Schatz von 
Schatten, je nach Tageszeit, 
bei schönem Wetter, 
ohne Umwelt, für sich, 
mit Gewitter und Leuten, 
die sich kurz unter ihm liebten, 
den Kopf voll Sonne - 
ein Gedicht wert wie dieses. 

Er legt dem Hörer auf, aus sich herauszutreten und den Baum anzusehen. 
Er möchte auch die Geschichte des Baumes mit hineingenommen wissen; 
und dann, nach all der Menschlichkeit, die sich unter dem Baum ereignete - 
dann erst, aus dieser sinnenhaft-kräftigen Erfahrung kehrt der Sinn zum 
Betrachter zurück - •ein Gedicht wert wie dieses." 

Wir müssen noch weitergehen: wer ein solches Gedicht zu verstehen 
sucht, muß seine eigene Erfahrung mit dem •Baum" einbringen: Angst- 
träume oder Hoffnungserfahren, Schlichtheit oder Erhabenheit, trotz der 
Lieblichkeit. Er wird mit seiner eigenen Erfahrung auch die seines Kultur- 
raumes mit hineinnehmen in das Verständnis des Gedichtes. Vielleicht die 
Erfahrung des Weihnachtsbaumes, oder Goethes schwermütig-schönes Ge- 
dicht •Über allen Wipfeln ist Ruh". Oder Schuberts Vertonung des •Lin- 
denbauems - Am Brunnen vor dem Tore". Oder die ökologische Protest- 
erfahrungen unserer Zeit, die sich gegen den Raubbau an der Natur, an 
den Wäldern und Bäumen wenden. 

Und mit all den Erfahrungen erst öffnet sich der Sinn der letzten Zeilen 
des Gedichtes: 

ein Gedicht wert wie dieses. 
Dieser Baum. Ich warf 
einen Stein nach ihm. 
Er kam nicht zurück. 
Ich bestieg ihn langsam 
und verirrte mich 
in einem fernen Land. 

Kann ein Christ dabei stehen bleiben - oder ahnt er nicht ein weiteres Ge- 
heimnis, das mit diesem •fernen Land" angerührt wird? Das Geheimnis 
vom Holz eines Baumes, an dem, wie die Liturgie singt, der gleiche Tod 
besiegt wird, der vorher am Holz des Baumes Herrschaft über die Menschen 
gewann, mit dem das •Land Gottes" betreten wurde? 



Josef Sudbrack 358 

c) Symbolerkenntnis ist Ganzheitsverstehen. Sie umspannt die Sinnlich- 
keit des Leibes wie die Endhoffnung eines Sinnes. Sie zieht - um so stärker, 
je mehr man sich einläßt - den ganzen Menschen mit ein, in seiner Erdver- 
haftung, in seiner gesellschaftlichen Bezogenheit, in seiner Tradition, in 
seiner Bewußtseinstiefe. Wer seinen Sinn in Gott verwurzelt weiß, wird in 
der Symbolerfahrung auf diesen seinen Gott stoßen. Und umgekehrt ist 
alle echte Gotteserfahrung eingebunden in die Welt der Symbole - wir 
Christen wissen das mit Jesus Christus: •Alles ist mir vom Vater übertra- 
gen worden . .. und den Vater erkennt niemand als nur der Sohn und wem 
es der Sohn offenbaren will." (Mt 11, 26) Der dies gesprochen hat, war ein 
Mensch wie wir, hineingebunden in die Welt der Sinne und der Symbole; 
aber nicht hineinverbannt in sie wie in einen Kerker - so wie es die grie- 
chische und oftmals auch die indische Philosophie lehren, sondern einge- 
gangen in diese sinnenhafte Welt, um in ihr Gottes Sinn zu sein. 

Gottesbegegnung als Symbol-Erfahrung 

Das Nachsinnen über die Theologie vergangener Zeiten, die zugleich eine 
•Symbol"- und •Story"-Theologie war, wie die Reflexion auf die Philoso- 
phie von Cassirer und Ricoeur, zeigen die enge Verknüpfung von Sinn 
und Sinnlichkeit auf. Wer sich in die Dynamik des •Symbols" einläßt, wird 
dorthin geführt, wo er den Sinn seines Lebens ahnend erhofft. Sinn-Erfah- 
rung, Sinn-Begegnung hat zu tun mit der Sinnlichkeit des Menschen, der 
erfährt. 

Aber widerspricht das nicht der ideal-typischen Gotteserfahrung, die 
uns in der Mystik entgegentritt? Sprechen nicht die Mystiker davon, daß 
auf dem Gipfel der Gottesbegegnung alles Sinnenhafte, alle •Bilder" ab- 
fallen und der Mensch rein, ohne Vermittlung geschaffener Wirklichkeiten 
Gott konfrontiert ist oder gar in die Einheit mit Gottes Geist eintaucht? 

Diese Frage ist - wenn auch in anderem Zusammenhang - oft behandelt 
worden. Auch außerhalb des Christentums finden sich sowohl mystische 
Tendenzen, die auf Sinnen-Verzicht aufzuruhen scheinen, wie andere, die 
die Ganzheit der menschlichen Sinnlichkeit möglichst breit in den mysti- 
schen Weg einbringen wollen. Innerhalb des Christentums läßt sich der 
Fragestand besonders an der Diskussion über die Rolle des Menschen Jesus 
für die Gotteserfahrung ablesen. Eine Gruppe von Forschern - besonders 
wichtig ist der Jesuit Marechal - glaubt, es gebe eine durch nichts vermit- 
telte, direkte Berührung des menschlichen Geistes mit dem göttlichen We- 
sen. Eine andere Gruppe betont die von Karl Rahner bedachte •ewige Be- 
deutung der Menschheit Jesu für unser Gottesverhältnis". Jede Gottes- 
begegnung, auch die der ewigen Glorie, geschehe in der •Vermittlung" der 



Schau nach außen - Erfahrung nach innen 359 

Menschheit Jesu, sei •vermittelte Unmittelbarkeit". Das aber besagt für 
die Konkretion, daß auch in der Gotteserfahrung das Sinnenhafte, Mate- 
rielle, Menschliche, Geschaffene eine wichtige Rolle spielt. 

Natürlich ist mit solchen theologischen Überlegungen der Fragestand 
noch lange nicht aufgearbeitet. Doch unserem Nachsinnen über das Sym- 
bol und seine Bedeutung in der Gotteserfahrung und Gotteserkenntnis ist 
damit - trotz oder gar wegen der mystischen Erfahrung - die theologische 
Berechtigung gegeben. 

a) Was ist zum Beispiel von dem Zeugnis zu halten, das für die christli- 
che Mystik des Mittelalters und der Neuzeit von größter Bedeutung wur- 
de? In einer fingierten Schrift an Timotheus schreibt der syrische Mönch 
des 6. Jahrhunderts, der sich den Namen des Paulusschülers Dionysius zu- 
legte, folgendes: •Und dann, mein geliebter Freund, können wir die wohl- 
klingenden und trostvollen Worte unseres verehrten Vaters Paulus nicht 
mehr offen vernehmen, wir lassen alles hinter uns und treten nackt vor Gott 
selbst. Das aber wird nur geschehen, wenn wir Augen und Sinn verschlos- 
sen haben und nach Innen gegangen sind, wenn wir über alles Denken hin- 
aus Gottes innerste Einheit berühren - so wie es der hochheilige Hierotheus 
tat, als er so mit Gottes Hilfe zur Kenntnis der göttlichen Geheimnisse ge- 
langte. Aus eigener Kraft sind wir unfähig, dahin zu gelangen."8 

Die Worte •nackt", •bloß" sind zur typischen Metaphorik in der Gottes- 
erfahrung der Wesensmystik geworden, für die Mechthild von Magde- 
burg, Meister Eckhart oder auch Tauler und Seuse stehen. Noch bei 
Angelus Silesius können wir lesen: 

Wie selig ruht der Geist in des Geliebten Schoß, 
der Gott's und aller Ding und seiner selbst steht bloß. 

Ähnliche Sätze gehen durch die Gipfelerfahrungen aller mystischen Über- 
lieferungen. 

8 Die Gedichte aus dem Cherubinischen Wandersmann des Angelus Silesius sind Num- 
mer I 130; V 338; I 111. Das Gedicht Mechthilds von Magdeburg steht im Ersten Teil des 
Fließenden Lichts der Gottheit, Nr. XXXI; Ausgabe G. Morel, Regensburg 1869, 17. 
Ps. Dionysus ist übersetzt nach dem wirksam gewordenen lateinischen Text; vgl. M. 
Sandäus, Theologia Mystica, Köln 1640 (Neudruck 1963) 290; der Terminus •nudus", 
•gymnos" stammt aus dem Neuplatonismus, ist aber schon bei Philo dem Juden in ent- 
sprechendem religiösen Sinn nachweisbar. Bonaventura schreibt in der Legenda Maior 
S. Francisci 2, 3: •ut nudum sequeretur crucifixum dominum, quem amabat". Zur Ge- 
schichte dieses Satzes vergleiche M. Bernards, Nudus nudum sequi, Wissenschaft und 
Weisheit 14, 1951, 148-151; auch - unabhängig davon - der Artikel Depouillement, in 
DictSpir III 455-502. Das Seuse-Zitat steht in der kritischen Ausgabe, Bilhmeyer, 1907, 
488. Eckhart meint, daß alles, was er zu sagen habe nichts anderes als dasjenige sei, •daz 
heizent diu kint in der schuole ein biwort", in Die deutschen und lateinischen Werke, 
Dt. Werke 1, 154. 



Josef Sudbrack 360 

Wir werden sie - und auch die damit verbundenen Abirrungen - nur 
recht verstehen können, wenn wir die symbolische Urerfahrung ernstneh- 
men, daß letzte Smraerfahrung und sinnliche Ausprägung zusammensto- 
ßen, ja im Zentrum identisch werden. 

In den Worten •nackt", •bloß", •leer" usw. liegt die Geste totaler Aus- 
lieferung an Gott - nichts mehr wird zurückgehalten vor Gott; der Mensch 
wirft sich - allen Eigentuns und Eigenwillens völlig entkleidet - ganz und 
gar auf Gott. Das muß gefüllt sein von sinnenhafter Erfahrung. Oder gar: 
je sinnenhafter die Grundlage, desto totaler die Auslieferung an Gott. 

Heinrich Seuse greift die Erfahrung aus einem anderen Überlieferungs- 
strom (Hieronymus, Bonaventura) auf: •nackent und blos volgent wir dem 
nackenden bloßen Cristo." Ein Wort, das eine Erfahrung jenseits aller 
Sinnlichkeit und Symbolhaftigkeit wiederzugeben scheint, aber wiederum 
voll von sinnenhaftem Erleben ist. 

Man kann Ähnliches an allen Berichten über mystische Erfahrung auf- 
zeigen. So am berühmten Bild vom •Meer der Gottheit" - in indischer wie 
in christlicher Spiritualität beliebt. Es findet sich wiederum bei Pseudo- 
Dionysius: •Weitwerden im Meer der Unendlichkeit" und wird besonders 
von Johannes Tauler benutzt. Angelus Silesius hat es oftmals bedichtet: 

Das Meer der Ewigkeit, je mehr's der Geist beschifft, 
je undurchschifflicher und weiter er's betrifft. 

Man muß das Meer kennen und lieben, um einzusehen und zu erspüren, 
daß damit eine •symbolhafte Wirklichkeit" bis in ihre letzte geistige Tiefe 
hin durchlebt wird - aber es ist und bleibt ein Symbol, das in sinnenhaftem 
Erlebnis verankert ist. 

Am weitesten scheint das Sprechen und Erfahrung von Gott als •Nichts" 
sich von der sinnenhaften Erfahrung zu entfernen. Aber einmal darauf 
aufmerksam geworden, findet man gerade im •Nichts" eine sinnenhaft 
grundgelegte Erfahrung - die Erfahrung des •Bloß"-Werdens und •Al- 
les "-Ablegens; die Erfahrung der •Weite" des Meeres, in der jede Einzel- 
heit untergeht, zunichte wird; die Erfahrung der Totalität von Leib und 
Seele, von der Ganzheit des Menschen und Ganzheit seines Erfahrens. 

So wie Mechthild von Magdeburg am Beginn der Deutschen Mystik 
dichtet: 

du solt minnen das niht 
du solt vliehen das iht (ist). 

Und wie Angelus Silesius an ihrem Ende wiederholt: 

Die zarte Gottheit ist ein Nichts und Ubernichts, 
wer nichts in allem sieht, Mensch, glaube, dieser sieht's. 



Schau nach außen - Erfahrung nach innen 361 

b) Mit solchen Erfahrungen wird auf eine Welt von •Symbolen" hinge- 
wiesen, die, wie mir scheint, die C. G. Jungsche Welt der Archetypen noch 
unterfaßt, näher an der Gottes-Erfahrung selbst steht und doch zugleich 
die ganze Sinnenhaftigkeit des Menschen einbezieht. 

Linguistisch könnte man von Adjektiv-Symbolen sprechen; den sinnen- 
haften Ausgangspunkt bilden nicht mehr Gegenstände, Zeichen und Figu- 
ren, sondern Eigenschaften von Dingen und Symbolen. Also nicht der Kreis 
sondern die Geschlossenheit oder die Leere des Kreises; nicht der Baum in 
sich, sondern sein Gefügtsein und seine naturhafte Kraft; nicht dies oder 
jene am eigenen Körper, sondern die Ganzheit des Leiberlebens. Darauf 
aufmerksam sei gemacht, daß schon Meister Eckhart in ähnlichen, wenn 
auch anders gelagerter Sinngebung von •biwort" spricht. 

Man mag wohl solche Erfahrungen •ungegenständlich" nennen. Aber 
diese Terminologie bleibt noch zu sehr in der Kant'schen Philosophie hän- 
gen, woher sie stammt; was Cassirer über Kant hinaus analysierte, nämlich 
die Leibhaftigkeit und Ganzheit der inneren •Erfahrungen" des Menschen 
wird nicht umgriffen und ein Dualismus von Leib (Gegenstand) und Geist 
(ungegenständlich) nahegelegt. 

Doch einige Beispiele mögen das theoretisch Angedeutete für die Erfah- 
rung fruchtbar machen. Das Erleben von •schwer" und •leicht" kann sich 
gegenständlich konkretisieren im Bild des massiven Thronsessels oder auch 
des fliegenden Vogels. Als Erfahrung aber, die sich zum Bereich der Mystik 
öffnet, bleibt davon die Eigenschaft des Gegründetseins, des Verwur- 
zeltseins oder die des Fliegens und Schwebens - •Schwer - Leicht." Hoch- 

Tief-Niedrig-Weit-Eng-Aufrecht-Krumm-Hart-Weich-Süß-Bitter-Leer- 
Voll-Ruhend-Bewegt - das alles sind •Eigenschafts-Erfahrungen", die 
nahe an die Goteserfahrung (oder ihr Gegenteil) hinführen können. Wenn 
wir in unserer Welt Brückenköpfe suchen für Gotteserfahrung, dann müs- 
sen wir uns solchen Erlebnissen zuwenden und sie in ihrer Symbol-haftig- 
keit aufschlüsseln. Denn genau darum handelt es sich. 

Es ist auch kein Zufall, daß sinnenhaften Gegebenheiten, die am wenig- 
sten von harter Gegenständlichkeit an sich haben, die stärkste Symbolkraft 
für das Göttliche in sich beschließen. So das Licht, das zweifelsohne an 
erster Stelle unter allen Symbolen für Gott in allen Religionen steht. So die 
Musik; so der Duft. Es sind durch und durch sinnenhafte Erfahrungen, die 
sich aber - wie die Religionsgeschichte lehrt - anbieten zur Erfahrung des 
•Übersinnlichen", zur Erfahrung Gottes. Solche Erfahrungen sind •un- 
gegenständlich" nur in dem Sinne, daß nicht dies oder jenes gemeint ist, 
sondern daß der Mensch ganz und gar mitschwingt, ohne sich im einzelnen 
zu fixieren. 



Josef Sudbrack 362 

Wer also das schöne Gedicht von Karl Krolow über den Baum als ein 
Symbol der Gotteserfahrung ausdeuten wollte - und Karl Krolow hätte 
nichts dagegen, da er auch als Agnostiker weiß, daß diese Tiefenerfahrun- 
gen offen stehen für die religiöse Erfahrung -, müßte das gleichsam adjek- 
tivisch-Schwebende an dem Gedicht zu erspüren suchen: Die Weite des 
Geheimnisses, das Erträumte, aber doch Bekannte. Und wie von selbst 
würde er auf Erzählungen stoßen: Märchen und Sagen, Legenden und 
Träume. Die •Symbol"-Erfahrung würde sich zur •narrativen Spirituali- 
tät" erweitern; •Erzählungen" würden die räumliche Festigkeit des Sym- 
bols auflösen in zeithafte Bewegung. 

c) Wie von selbst auch ergeben solche Überlegungen eine Art Medita- 
tionsanweisung. Sie soll am Wort der Dichtung verdeutlicht werden. 

Im Sinn der Symbolwirklichkeit kann man sie als einen Weg von Außen 
nach Innen oder von Unten nach Oben beschreiben. Je mehr vom Außen 
ins Innen mitgenommen wird, je mehr Smnera-Erfahrung einfließt in die 
Siran-Erfahrung, desto richtiger und wirklichkeitsnäher wird die Sinn- 
Erfahrung. 

Das Gedicht von Karl Krolow scheint auf den ersten Blick nur Prosa zu 
sein, die man in Versform gedruckt hat. Doch schnell entdeckt man einen 
feinsinnigen, dichterischen Aufbau in ihm. Ihn sollte man zuerst befragen 
und als schön und stimmig verkosten. Die zwei Teile des Gedichtes mit 
ihrem Angelpunkt im Mittelvers •ein Gedicht wert wie dieses." Jeder Teil 
spricht eine andere Sprache: im ersten sind es substantivische Beschreibun- 
gen wie auf einem Genre-Bild von Peter Breughel; im zweiten aber wird 
es persönlich, auf das Ich des Dichters und des Lesers bezogen, und zugleich 
verbal, eine Geschichte erzählend. 

Ein zweiter Schritt sollte in die Erfahrung des Dichters einzudringen 
versuchen. Dieses •Verkosten" ist wohl untrennbar verbunden mit dem 
noch zu schildernden dritten Schritt. Bei Karl Krolow kann man zum Bei- 
spiel auf ein Schauspiel von Calderon und Grillparzer hingewiesen wer- 
den: Das Leben, ein Traum / Der Traum, ein Leben9. Das Gedicht führt auf 
eine Schwelle, die dennoch Wirklichkeit ist - wir kennen solche Bäume; 
und zugleich - so erzählt Krolow - eine Traumwelt öffnet; sie aber ist - das 
läßt Krolow offen - anziehend schön oder gefährlich; man verirrt sich in 
ihr, wie in einem fernen Land. Die Erfahrung auslösend war der Stein, den 
der Dichter in den Baum hineinwarf und der nicht mehr zurückkam - hin- 
eingeworfen wie in das ersehnte, aber unerreichbare Land. 
9 Der Spanier wie der Österreicher haben unter gleichem Titel die Problematik des Inner- 
einanderlaufens von gelebter und geträumter Wirklichkeit behandelt; der Spanier mit 
klarer, christlicher Aussage, der Österreicher in einer Art nostalgischer Rückwärtsbewe- 
gung. 



Schau nach außen - Erfahrung nach innen 363 

Der dritte Schritt zieht dann mich selbst hinein, meine Erfahrung, mein 
Leben und mein Träumen. Jetzt wird die Deutung - mit dem unschönen 
Wort gesagt - •weltanschaulich". Besser hieße es: persönlich, existentiell. 
Für den Christen kommt Gott ins Spiel, das Paradies in den zu Beginn be- 
schriebenen Dimensionen der alten Spiritualität. Die sinnenhafte Erfah- 
rung öffnet sich, wird weiter. Sie wird nicht beiseite geschoben und 
übersprungen; sie vertieft sich bis zu der Weite, die allein Gott meint. 

öffnet sich damit nicht schon der letzte Schritt - über den Raum der eige- 
nen Erfahrung hinaus in das Reich Gottes hinein? Es ist der Schritt, den die 
christliche Mystik als ihre Beglückung erfahren hat; Beglückung hier nicht 
auf Erfahrung eingegrenzt, sondern in eine Begegnung mündend, die mehr 
ist als Erfahrung; die Gnade und Geschenk ist; die den anderen, Gott, 
meint in dessen eigener Freiheit; die den Menschen •nackt" macht, weil er 
sich ganz, restlos in Gott hineinwerfen muß; so restlos, daß auch noch das 
Sichklammern an die Erfahrung abfällt. 

Was eben beschrieben wurde, ist ein Ausschnitt der •Spiritualität". Sie ist 
gewiß nicht blutleer und leiblos; sie ist vom Geist, Spiritus, durchseelt und 
fordert zugleich den ganzen Menschen ein - so sehr in seiner Ganzheit, daß 
er nicht bei der Kenntnisnahme stehen bleiben darf. Wer sich mit Spiritua- 
lität beschäftigt, muß sich hineingezogen fühlen in die geistliche Praxis; 
muß ergriffen werden von dem Imperativ Jesu: •Geh hin und tu es" - 
sonst lebt dasjenige, was er als Spiritualität zur Kenntnis nahm, nur wie 
eine Karikatur der christlichen Spiritualität in ihm. 

Christliche Spiritualität meint den Menschen in seiner leib-seelischen 
wie in seiner theoretisch-praktischen Einheit. Sicherlich ist das Symbol 
einer der Wege, in denen diese Einheit zum Ausdruck kommt; und mittels 
dessen sich diese Einheit noch deutlicher ausdrücken kann. 




