Josef Sudbrack 348

Rung oder Realitit: das ist Anfrage an jeden ganz personlich. Keiner kann
ihr entgehen; er kann sich lediglich entscheiden.

Damit die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche werde, was
sie ist, bedarf es unseres Zeugnisses. Zeugnis verlangt Mut. Aber das Ri-
siko kann gewagt werden. ,Gottes Kraft kommt in der Schwachheit zur
Vollendung“ (2 Kor 12, 9). Das gilt fir mich, fur dich und fir die ganze
Kirche.*

* Weiterfithrende Literatur: Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Komnstitution
iiber die Kirche ,,Lumen gentium“ 1964. Louis Bouyer, Die Kirche (Theologia Romanica
I1X/X). 2 Bde., Einsiedeln 1977. Josef Finkenzeller, Von der Botschaft Jesu zur Kirche
Christi. Zweifel — Fragen ~ Probleme — Antworten. Miinchen. Walter Kern, Jesus — Mitte
der Kirche, Geistliche Essays, Innsbruck—Wien-Miinchen 1979.

Schau nach auBlen — Erfahrung nach innen

Vom christlichen Umgang mit der Welt der Symbole

Josef Sudbrack, Miinchen

Eine geistliche Zeitschrift wie diese darf mit Genugtuung feststellen, dafl
sich im deutschen Sprachgebrauch mehr und mehr das Wort ,,Spirituali-
tat“! fiir das von ihr betreute Thema durchsetzt. Aber das bedeutet nicht,
daf} damit nun ein leicht hantierbares Instrumentarium vorhanden und
anerkannt sei.

Schon das Wort selbst steckt voller Schwierigkeiten. Es ist vom lateini-
schen Spiritus, also griechisch Pneuma und hebraisch Ruach abgeleitet. Da
im Deutschen die Begriffe ,,Geistlichkeit” und ,Geistigkeit“ mit anderem
Inhalt belegt sind, kam fur die Sache das Fremdwort in Brauch: Spiritua-
litat.

Aber was ist gemeint und nicht gemeint? In unserer Muttersprache wirkt
das Wort blutleer, unkorperlich, fernab der sichtbaren harten Realitit. Im
Englischen und in anderen Sprachen denkt man allzu schnell an gewisse
spiritualistische Kreise, wo man sich mit Tischriicken, Spukgeschichten und
1 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Spiritualitit, GuL 31, 1958, 340-352; Josef Sudbrack,
Um den Stellenwert der Spiritualitiit im Gesamt der Theologie, GuL. 387, 1964, 387--393;
ders., Vom Geheimnis christlicher Spiritualitit, GuL 39, 1966, 24—44; bis zum vorausge-
henden Heft: GuLl 53, 1980, 244 f. (E. v. Severus), 3lof (J. Sudbrack); dazu der Artikel

Spiritualitit in Sacramentum Mundi IV, 674-691; wiederholt in Herders Theologisches
Taschenlexikon VII, 115-130 (J. Sudbrack).



Schau nach aufien — Erfahrung nach innen 349

Geistererscheinungen beschiftigt; auch Randstromungen innerhalb der
evangelischen Kirche — z. B. Valentin Weigel — tragen das Beiwort ,,spiri-
tualistisch“.2 Die Theologie weifl zwar, daff das nicht entspricht; dafl der
biblische Geist voll Kraft und Dynamik ist; dafl er eine Ganzheit meint,
daf} er von Leben strotzt. Man lese daraufhin das 36. und 37. Kapitel bei
Ezechiel mit der Erweckung der Totengebeine zum Leben und der Verhei-
flung einer neuen Volkwerdung Israels.

Doch wie kann man die Kraft dieser Geist-Erfahrungen mit Wortenund
Begriffen festhalten? Hegel hat in seiner Geist-Philosophie versucht, den
gesamten Wirklichkeitsbereich zu umgreifen und einzubringen in das von
ihm mit ,Geist“ Gemeinte. Er wird nicht miide zu behaupten, dafl das Ab-
schreiten und Ordnen der Wirklichkeit mit all ihren Einzelheiten hinein-
gehért in das, was ,,Geist“ besagt. Ein reiner Begriff kann dies nicht fassen.
Er wiirde entweder das Ganze wie ein Zaun umschlieflen — und dann bliebe
Geist diinn und inbaltsleer. Oder er bliebe bei einer einzigen, bei einigen
Wirklichkeiten stehen — und dann wiirden wichtige Rdume der Geistwirk-
lichkeit ausfallen.

Erzihlung und Symbol — Zwei Neuansitze des theologischen Sprechens

a) Mit dem philosophischen Vorgehen Hegels ist — wenigstens annaherungs-
weise — eine entsprechendere Weise ausgemacht, iiber Wirklichkeiten, die
mit Worten wie ,Geist“ gemeint sind, sich auszutauschen; namlich die
Weise des Erzihlens. In Deutschland spricht man von ,narrativer Theolo-
gie“ und im angelsichsischen Raum von ,storytelling“. Fir ,christliche
Spiritualitit“ sollte das bedeuten: man erzihlt Geschichten von dem Wir-
ken des Heiligen Geistes. Und so wurde nun tatsidchlich in fritheren Zeiten
»Spiritualitat® betrieben. Wer die grundlegenden Schriften iiber Mystik,
Meditation, Gottesbegegnung, ekstatische Erfahrung im alten Christentum
studiert, wird bald auf die Mose-Geschichte stoffen. Die Vita Moysis des
Gregor von Nyssa ist ein, — wenn nicht gar, wie Kardinal Daniélou und
Karl Rahner meinen — das grundlegende Werk iiber christliche Mystik.
Wer sich iiber Aszese und Mystik, iiber Spiritualitit des Mittelalters er-
kundigen will, studiert besser das Leben Jesu des Ludolf von Sachsen oder
die Vita Sanctorum des Jakob a Voragine als systematische Werke. Als
Anselm Stolz seine Theologie der Mystik schrieb, stellte er voll Erstaunen
fest, dafl Mystik eigentlich eine Theologie der Paradieses-Erzahlung sei. In
unseren Tagen hat Thomas Merton das wieder aufgegriffen.

2 Es wire verfehlt, sich bei Begriffen aufzuhalten; wie verschiedenes mit einem, und wie
ein einziges mit verschiedenen Begriffen ausgesagt werden kann, zeigt besonders die heu-
tige Diskussion um religiése Wirklichkeiten.



Josef Sudbrack 350

Im Erzihlen und im Predigen wurde die lebendige Spiritualitit weiter-
gegeben; wurde der christliche Glaube vermittelt. Aber das Horen und
Mitvollziehen — oder auch Singen und Feiern — waren fiir den damaligen
Menschen nur méglich, weil neben dem Erzihlen ein zweites Element der
Vermittlung, ndmlich das ,,symbolische Schauen und Verstehen selbstver-
standlich mitgegeben war.

Auch das ist an den erwihnten Beispielen einer ,erzihlten Spiritualitit*
leicht aufzuweisen. Die Paradieseswelt als Exempel fiir ,,mystisches“ Leben
hat nichts mit unserer Nostalgie-Welle, ,Zuriick zur Natur“, zu tun; und
noch weniger mit den kuriosen Dingen, die man heute als Esoterik bezeich-
net. Paradies wurde ,symbolisch® verstanden. Am besten kann ein moder-
ner Mensch sich dies vorstellen, wenn er ein expressionistisches oder sur-
realistisches Bild vor Augen hat: Die angeschaute Paradieses-Welt wurde
wie ein Verheiflungsbild fiir noch Tieferes und noch Schéneres angesehen,
namlich fiir das endgiiltige schauende und liebende Sein des Menschen vor
Gott. Die Gestalt des Adam war als liegende ein Bild fiir den noch nicht
beseelten, noch nicht vor Gott stehenden Menschen; war als gekriimmte ein
Symbol fiir den Menschen der Siinde und des Pilgerseins; und war als ste-
hende cin Bild fiir den Menschen in seiner endgiiltigen Wiirde. Das konnte
man nachempfinden und zugleich in hoffendes Verlangen iibersetzen.

Die beiden Dimensionen unseres irdischen Daseins: die statisch-rium-
liche, in der man schaut, aber auch riecht und fithlt und schmeckt, und die
dynamisch-zeitliche, in der man nach vorwirts ausschreitet in sehnsiichtiger
Liebe oder in dunkler Angst, wurden gedeutet auf Gottes Wirklichkeit hin.

b) Bevor von diesen beiden Grundsiulen einer Erfahrungstheologie, der
Erzidhlung und dem Symbol, nun die eine des symbolischen, riumlichen
sSchauens® fur sich betrachtet wird, mufl auf eine zweifache Entsprechung
aufmerksam gemacht werden.

— Die anthropologische Entsprechung: Durch die raumliche und zeitliche
Breite der Erfahrung wird der ganze Mensch in die Gottesbegegnung ein-
bezogen. Hier haben zum Beispiel die , geistlichen Sinne“ der alten Spiri-
tualitit ihren Platz. Auch wo das dadurch Bezeichnete systematisiert ist,
durchzieht es alle Bereiche von Gotteserfahrung. Man spricht von Gott an-
rithren, von Gott schauen, von Gott schmecken, auch von Gott riechen; man
beschreibt den Weg, der auf Gott zu und sogar in die Gotteswirklichkeit
hineinfiihrt. Nach einigen Kirchenvitern ist die Himmelsseligkeit weniger
ein ,Schauen® oder ein ,Singen®, als ein , Immer-Tiefer-Hineinschreiten®
in Gott. Fiir Bernhard von Clairvaux ist Gotteserfahrung ein Teilhaben an
dem ewigen Kuf§ zwischen Vater und Sohn, der der heilige Geist ist.



Schau nach aufien — Erfahrung nach innen 351

Wer die Wirklichkeit der Himmelsseligkeit sehnend miterleben will,
muf sich die sinnlichen Erfahrungen von ,Schauen®, ,Schmecken®, ,Hin-
eingehen®, ,Singen“ immer dichter und gefillter werden lassen, um in
ihnen als ,Symbol“ das ,Symbolisierte“ zu erahnen.

Als Mensch von heute fallt man den ,Kuf} zwischen Vater und Sohn®, an
dem der heilige Geist Anteil gibt, leichthin als nur bildhaft auf. Aber dann
wird aus der lebendigen Gotteserfahrung, die damit ins Wort gebracht
wurde, eine tote theologische Formel. Es gibt kaum eine dringlichere For-
derung an die heutige Theologie, als den Weg zuriickzufinden zur ganzheit-
lichen Botschaft, die allein Lebenserfahrung vermittelt, statt zu fliichten in
eine entmythologisierte und damit ent-emotionalisierte Theologie.

Bernhard von Clairvaux meint mit dem Kuf der Liebe, der Gottes Geist

zwischen Vater und Sohn ist, weder einen sinnenhaft erfahrenen Kufl noch
eine Metaphorik fir etwas vollig anderes. Die Wirklichkeit liegt dazwi-
schen, oder besser dahinter, beides umfassend: Gemeint ist, dafl der Mensch
nur als ein einziger erfahren kann, mit Leib und Seele, mit der Ganzheit
seiner Sinnlichkeit und der Spitze seines Geistes. Und deshalb hat der Kuf§
der Liebe, den der Mensch in seiner Geistigkeit von Gott empfangt, die
Gnade, die Gotteserfahrung, viel zu tun mit dem Kufl zwischen menschlich-
Liebenden — ebenso wie eine menschliche Liebe immer auch, wenn sie nur
wahre Liebe ist, offen steht fir die gottliche Liebe. Der eine erfahrende
Mensch nimmt sich immer ganz mit hinein — ob er nun das Sublimste seines
Herzens oder das Konkreteste seines Wollens erfahrt. Hegel hat deshalb
die Spannweite des einen deutschen Wortes: Sinn, bewundert, da es zu-
gleich das Sinnlich-Leibliche wie die Totalitat des Lebenssinns umfafit.
— Ein zweites Wort gilt der christologischen Entsprechung. Eben dies ist
mit unserem Glauben an Jesus Christus gemeint, dafl uns Gott nicht mehr
in ungreifbarer Ferne oder in abstrakter Leere begegnet, sondern im sicht-
baren, greifbaren, betastbaren Menschen Jesus Christus. Gewif}, dieser
Glaubensanspruch ist niemals v6llig einzulésen. Jeder Mensch méchte in-
stinktiv vor ihm fliichten. Entweder in die hintergrundlose Konkretheit, als
sel die Sichtbarkeit dieser Welt alles; als bestiinde der Sinn unseres Da-
seins nur in der Bejahung dieser konkreten sinnenhaften Wirklichkeit, nur
im eigenen Leben oder im Dienst an den Menschen, nur im Aufbau einer
besseren Zukunft: Das wire ein Jesus, der nur in seinem Menschsein ernst-
genommen wird.

Auch der andere Fluchtweg ist mit Jesus Christus nicht mehr erlaubt; als
liege der Sinn des Daseins nur hinter dieser Welt, hinter ihrer Konkret-
heit, Greifbarkeit, Sichtbarkeit; als sei die Letztwirklichkeit der Welt eine
leere oder volle Weite jenseits von alledem, was uns im tdglichen Leben
beschaftigt.



Josef Sudbrack 352

Beide Fluchtwege tragen den Richtungsweiser des marxistischen oder
buddhistischen Denkens, die nach dem Religionwissenschaftler Ronald C.
Zaehner, die beiden einzigen Weltanschauungen reprasentieren, die neben
dem Christentum von Bedeutung sind.

Im christlichen Glauben an Jesus Christus, Gottes eingeborenen Sohn,
Gott von Gott seit Ewigkeit, und menschgeworden aus der Jungfrau Maria,
bekennen wir, dafl die unendliche Weite Gottes in ihrer dichtesten und
alles andere bestimmenden Gestalt dort erfahren wird, wo ein Mensch sich
zu Jesus bekennt.

Es ist hier nicht der Ort, um von der Erfahrung Gottes in Jesus her auf
nichtchristliche Gotteserfahrung zu blicken; auch nicht, um iiber die unre-
duzierbare, sondern nur auslegbare Giiltigkeit des christologischen Glau-
bensbekenntnisses zu reflektieren. Hier ist darauf aufmerksam zu machen,
daf} gerade die christologische Struktur unserer Gotteserfahrung bedeutet,
dafl der Mensch als ganzer, mit seiner Sinnlichkeit, mit Leib und Seele, wie
es frither genannt wurde, Gott erkennen und erfahren mufl.

c) Damit gewinnt die Anfrage an die heutige Theologie erneute Dring-
lichkeit. Auch ihre Neuansitze einer erzdhlenden oder schauenden Theo-
logie flichten sich wieder weithin in eine Theologie iiber die Erzahlung
oder uber das zu erschauende Symbol, statt nun selbst zu erzdhlen oder
schauen zu lassen.

Unsere Theologen und — wie ich glaube — wir alle scheuen uns ndmlich,
es ganz und gar ernst zu nehmen, dafl Bilder und konkrete Wirklichkeiten
eine bessere Nachricht iiber Gott bringen, als Begriffe es konnen. Ein
Kreuz-Bild in der Art des Gnadenstuhls oder der Raum einer Kirche oder
das Erlebnis eines Baumes oder — als Héhepunkt — der Mensch in seiner
Konkretheit sagt mehr tiber Gott als eine Dogmatik oder eine begriffliche
genau erfafite Formulierung.

Das Bild oder — wie Hans Urs von Balthasar es nennt — die im Irdischen
geschaute Herrlichkeit Gottes ist kein Hilfsmittel, um fiir begriffsstutzige
Menschen zu demonstrieren, was es um Gott sei. Es ist umgekehrt: Der Be-
griff steht im Dienst des Bildes, und das Begreifen im Dienste des Schauens.
Wo das nicht bedacht wird, hat sich die Theologie ins Abseits begeben.
Nicht die theologischen Summen, sondern die Kathedralen sind die ersten
und wichtigsten Zeugnisse des mittelalterlichen Christentums ~ wobei die
Summa Theologica des heiligen Thomas vieles von einer gotischen Kathe-
drale an sich hat. Den Satz der alten Theologie, dafl die Wissenschaften
nur Ancilla Theologiae, also Magd der Theologie seien, kénnen wir kaum
noch unterschreiben. Richtig aber bleibt, dafl alle Wissenschaften — auch die
Theologie — letztlich nur Magd des Menschen, fiir den Christen eben des



Schau nach aufien — Erfahrung nach innen 353

christlichen Menschen, sein diirfen. Die Begriffe und Systeme miissen der
konkreteren Welt der Bilder dienen.

Das Symbol — Ganzheitskategorie menschlichen Erkennens und Erfahrens

Die Einsicht, dafl Symbole und Bilder nicht nur Hilfsmittel sind, um Nicht-
Intellektuellen die schwere Arbeit des Begriffs zu erleichtern, hat sich wih-
rend der letzten Jahre auf vielen Wegen angebahnt. Von C. G. Jung haben
wir gelernt, dafl die Archetypen Steuerungsprinzipien des inneren Men-
schen sind ; Ernst Bloch hat — in scharfer Absetzung von ihm — sein Prinzip
Hoffnung als eine Sammlung von konkreten Utopien, also Bildern der
Zukunft, entworfen. Die Erforscher des primitiven Bewuftseins sprechen
zwar nicht mebr von einem a-rationalen Zustand der ersten Menschen,
wissen aber, dafl deren Ganzheitserfahrung eingebettet war in Bilder,
Symbole, Handlungen und Vollziige. Sprachanalytik und Strukturalismus
haben das Symbol neu entdeckt. Je niher eine Wissenschaft der Praxis
kommt, desto mehr beginnt sie Bild und Symbol zu schitzen. Das gilt von
der Padagogik ebenso wie von den Meditations-Theorien der letzten
Jahre.

a) Der deutsche Emigrant Ernst Cassirer (1874-1945) hat das symbolische
Denken in die Mitte seiner Philosophie gestellt. Mit Kants kopernikani-
scher Wende zur Moderne war er der Ansicht, daf die erkannte Wirklich-
keit immer auch entworfen wird vom erkennenden Menschen. Aber da es
ihm nicht nur um wissenschaftliche Daten ging, was er bei Kant vermutete,
sondern um die Gesamtheit des Menschen, zeigt er, dafl der Mensch in der
Begegnung mit der Wirklichkeit ,, Symbole“ und nicht Begriffe entwirft, um
Wirklichkeit zu erkennen, zu ordnen und zu verstehen. Das Symbol umfafit
nach ihm ,das Ganze jener Phinomene, in denen iiberhaupt eine wie im-
mer geartete ,Sinnerfiilllung‘ des Sinnlichen sich darstellt; — in denen ein
Sinnliches, in der Art seines Daseins und Soseins sich zugleich als Besonde-
rung und Verkérperung, als Manifestation und Inkarnation eines Sinnes
darstellt.“® In ihm sind ,,Immanenz und Transzendenz in einem, sofern in
ihm ein prinzipiell tberschaulicher Gehalt in anschaulicher Form sich
duflert.“4
Drei Einsichten Cassirers sind festzuhalten:

— Einmal die Erkenntnis, daf sich im Symbol der Sinn-Hintergrund (bis
zur absoluten Transzendenz) und der Realitits-Vordergrund (Immanenz

® Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 8. Teil: Phidnomenologie der Er-
kenninis, Darmstadt 1975, sechste Auflage, 109; vgl. unten Anm. 6.
4 Ebd. 450



Josef Sudbrack 354

bis zum konkreten Gegeniiber der gegenstindlichen Welt) vereinen. Mit
anderen Worten: das Symbol ist die Klammer zwischen dem Sichtbar-Kon-
kreten unserer endlichen Welt und dem Sinn, der dieses Sichtbare iiber-
steigt, zwischen Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit. Und dieses Symbol ist
etwas Letztes, nicht mehr weiter Aufzul6sendes.

Cassirer berithrt dasjenige, was Karl Rahner ,Realsymbol“ genannt hat.

Sein Kant’scher Ansatz braucht von vielen Seiten her Ergdnzungen: Das
»Soziale“, das , Tiefenpsychologische®, das , Dialogische“ kommen zu kurz.
Auflerdem verlegt Cassirer in der Manier seines Lehrmeisters I. Kant die
gesamte Wirklichkeit in die Subjektivitit des Menschen, als entwerfe der
Mensch seine symbolischen Formen aus sich und erhalte nichts von der ihm
gegeniiberstehenden Wirklichkeit geschenkt.
— Doch auch dieser Hinweis auf die Subjektivitiit des Menschen, aus der die
»Symbole® erst entstehen, birgt eine wichtige christliche Wahrheit: Natur-
wissenschaftliche Fakten kann ein Mensch ohne Engagement verstehen.
Zum asthetischen Erfassen von Kunst, das etwas anderes ist als ein kunst-
wissenschaftliches Analysieren, gehort ein Engagement; der Mensch bringt
von sich aus etwas mit in die Begegnung. Man muf sich ergreifen lassen
von einem Choral des Johann Sebastian Bach; man mufl einschwingen in
die Pracht einer barocken Kirche; man mufl mitfihlen wollen mit den Pro-
testen eines sozialkritischen Malers oder Dichters — erst dann wird sich das
Kunstwerk voll erschliefen.

Noch deuatlicher wird es beim Verstehen des aussagekraftigsten Symbols,
was Gott von sich geschaffen hat, beim Verstehen eines Menschen. Nur,
wenn ich mich bis in seine Freiheit in ihn einfihle, wenn ich ihn in seiner
Lebensentscheidung bejahe, werde ich ihm begegnen. Dann 6ffnet sich ein
Raum von Sinnerfahrung, der so unendlich ist, wie nur ein Jemand, ein Du
unendlich sein kann. Unsere Schlagerindustrie bezeugt wie mit einer
Stimme, daf} dort, in der geliebten Freiheit des Gegeniiber der Mensch
den Sinn findet, der restlos alles umschliefit, der — nicht in einem physika-
lischen, aber — in einem personalen Sinn unendlich ist.

Entsprechendes gilt auch von den Symbolen der Transzendenz, den
Symbolen von Gott und Gottes Wirken. Ghne ein vertrauendes, ein glau-
bendes oder doch ein suchendes Engagement sind die Symbole nicht mehr
aussagekraftig. Sie bleiben bei ihrer eigenen Immanenz stehen, ohne sich in
ein Jenseits des Sinnes hinein zu 6ffnen. Ohne ein Engagement sind ge-
kreuzte Balken ein Zufallsprodukt oder vielleicht eine sinnreiche Vorrich-
tung, um verschiedenes miteinander zu verbinden; aber keinesfalls ein
Kreuz als ,Symbol“ des Ganzen und des preisgegebenen Leidens.

Erst wenn der Betrachter oder Leser etwas von der eigenen Erfahrung
einbringt, wird das Symbol sprechend und weist dber sich hinaus.



Schau nach auflen — Erfahrung nach innen 355

— Noch ein Drittes ist von der Philosophie Cassirers festzuhalten. Sie zeigt,
dafl das symbolische Erkennen zur Ganzheit fiihrt und im Erkennen eine
Ganzheit evoziert, das meint eine Ganzheitserkenntnis auslost — das ent-
spricht der Grundeinsicht vom Symbol, das den Sinn anzeigt, den zu er-
kennenden Sinn, mit andern Worten, den Zugang zur Ganzheit erschliefit.

b) Der franzosische Philosoph Paul Ricoeur hat Cassirers Ansicht korri-
giert, zu Ende gefithrt und fiir das Christentum geoffnet.

— Zuerst prazisiert er die Einsichten Cassirers: Ein Symbol liegt dort vor,
»wo die Sprache Zeichen verschiedenen Grades produziert, in denen der
Sinn sich nicht damit begniigt, etwas zu bezeichnen, sondern auflerdem noch
cinen anderen Sinn bezeichnet, der nur in und mittels seiner Ausrichtung
zu errcichen ist.“®

Damit ist die doppelte Ebene des Symbol-V erstindnisses aufgezeigt: die
unmittelbare, durch analytische Betrachtung zu erhebende, und die tiefer-
fiihrende, wo erst die Dimensionen eréffnet werden, um die es uns geht.
Man darf hierbei an die von Hegel bewunderte Doppelbedeutung von
»3inn”“ erinnern.

Zum besseren Verstindnis und, um tber theoretisches Nachdenken hin-
aus einen konkreten Symbolvollzug mit einzubringen, sei ein Gedicht von
Karl Krolow vorgestellt. Der Baum®. Angefihrt wird zuerst die zweite
»oymbol“-Hafte des Gedichtes. Der ganze Ablauf ist aus dem Folgenden
leicht zu rekonstruieren.

Dieser Baum. Ich warf
einen Stein nach ihm.
Er kam nicht zuriidk,
Ich bestieg ihn langsam
und verirrte mich

in einem fernen Land.

Das sinnenkraftige Beschreiben eines Baumes, mit dem das Gedicht be-
ginnt, 6ffnet sich in einen neuen Bereich, in das ferne Land des Sinnes hin-
ein. Der Horer und Leser soll seine Sehnsuchtswelt verbinden mit dem Bild
des Baumes, den er eben betrachtet hat. Auf der Ebene des Unmittelbaren
klingt das wie Widerspruch. Aber der Baum ist nicht nur Gegenstand der
Natur, sondern Symbol fiir Wichtigeres.

Wer Karl Krolow folgen will, mufl ihm glauben, daf} diese tiefere Sinn-
ebene richtig und sinnvoll ist. Wir denken an Bilder von Marc Chagall, wo
in den Bidumen die Braut als Sehnsuchtsland der Liebe liegt.
® Paul Ricoeur, Die Interpretation, ein Versuch iiber Freud, Frankfurt 1974, 29; vgl.

unten, Anm. 6.
8 Der Baum, aus Gesammelte Gedichte 2, Frankfurt 1975, 171 {.



Josef Sudbrack 356

Nun verbinden sich auch die ersten Zeilen des Gedichtes mit Tiefe und
sinnerfilltem Hintergrund.

Dann war da dieser Baum.
Nichts weiter als grun,
wenn es soweit war,

»Nichts weiter als griin . . .“ Vielleicht erinnert man sich wiederum an Marc
Chagall, fir den ,,grun“ die Farbe des Paradieses ist.

Der Dichter macht uns darauf aufmerksam, dafl die erste Sinnebene des
Bildes eines Baumes hinter sich eine tiefere birgt — und daf} dieses ,,symbo-
lische“ Verklammern Ganzheit und Erfiillung verheifit.

— Damit ist aber ein zweites gesagt, was Ricoeur iiber Cassirer hinaus be-
tont: daff ndmlich diese symbolische Welt nur innerhalb von Sprache auf-
blithen kann. Sprache ist in einem weiteren Sinn zu verstehen; nicht nur als
gesprochenes oder gehortes Wort, sondern als Sinn, der sich ausdriickt, als
Einsicht, die zum Logos, zum Wort wird. Hier berithrt Ricoeur die Philo-
sophie von Hans-Georg Gadamer. Die Sinn-Gegebenheit des angeschau-
ten und erlebten Baumes wird erst dann zur Sinn-Erfillung, wenn et-
was wie ein Wort von der Sinn-lichkeit zur Sinn-haftigkeit ausgreift. Die
‘Welt der Sinne braucht den Hinweis, die Deutung, die ErschlieBung, um
von Sinn zu kiinden. Mit anderen Worten: Der Geist des Menschen muf}
mit eintreten, damit die Sinne nicht beim bloflen ,Riechen®, ,Schmecken®,
»ochen” usw. stehen bleiben, sondern Tieferes erahnen lassen.

— Aber noch ein drittes ist wichtig: Josef Pietron, von dessen Arbeit
»Geistliche Schriftauslegung und biblische Predigt“? diese Ausfithrungen
abhingen, macht darauf aufmerksam, dafl Ricoeur die ,zweite kopernika-
nische Wende vollzieht“. Bei Cassirer wird alles aus der Subjektivitit des
Betrachters erklért; Ricoeur weifl, dafl der Sinn, also die Tiefe der Symbo-
lik, dem Betrachter entgegenkommt, ihm geschenkt wird. Psychoanalytisch
ausgedriickt: Nicht der Riickstieg ins Subjekt erschliefit den Sinn, sondern
das Subjekt mufl sich ,,als Subjekt dem Sinn aufs neue einfiigen, ins Gleich-
gewicht bringen.®

Wiederum am obigen Gedicht abgelesen: Krolow stellt den Baum in eine
Geschichte hinein:

wenn es soweit war,
Blittern und Vageln,
7 Uberlegungen zu einer Neubestimmung geistiger Exegese im Blick auf heutige Verkiin-

digung, Diisseldorf, 1979; die Bedeutung dieser Miinsteraner Doktorarbeit fiir die Spiri-
tualitit wird in einer spiteren Rezension noch ausdriicklicher hervorgehoben.



Schaw nach aufien — Erfahrung nach innen 357

mit einem Schatz von
Schatten, je nach Tageszeit,
bei schonem Wetter,

ohne Umwelt, fiir sich,

mit Gewitter und Leuten,

die sich kurz unter ihm liebten,
den Kopf voll Sonne -

ein Gedicht wert wie dieses.

Er legt dem Horer auf, aus sich herauszutreten und den Baum anzusehen.
Er méchte auch die Geschichte des Baumes mit hineingenommen wissen;
und dann, nach all der Menschlichkeit, die sich unter dem Baum ereignete —
dann erst, aus dieser sinnenhaft-kraftigen Erfahrung kehrt der Sinn zum
Betrachter zuriick — ,ein Gedicht wert wie dieses.“

Wir miissen noch weitergehen: wer ein solches Gedicht zu verstehen
sucht, muf} seine eigene Erfahrung mit dem ,Baum® einbringen: Angst-
traume oder Hoffnungserfahren, Schlichtheit oder Erhabenheit, trotz der
Lieblichkeit. Er wird mit seiner eigenen Erfahrung auch die seines Kultur-
raumes mit hineinnehmen in das Verstdndnis des Gedichtes. Vielleicht die
Erfahrung des Weihnachtsbaumes, oder Goethes schwermiitig-schones Ge-
dicht ,Uber allen Wipfeln ist Ruh“. Oder Schuberts Vertonung des ,Lin-
denbauems — Am Brunnen vor dem Tore“. Oder die dkologische Protest-
erfahrungen unserer Zeit, die sich gegen den Raubbau an der Natur, an
den Wildern und Béumen wenden.

Und mit all den Erfahrungen erst 6ffnet sich der Sinn der letzten Zeilen
des Gedichtes:

ein Gedicht wert wie dieses.
Dieser Baum. Ich warf
einen Stein nach ihm.

Er kam nicht zurtck.

Ich bestieg ihn langsam
und verirrte mich

in einem fernen Land.

Kann ein Christ dabei stehen bleiben ~ oder ahnt er nicht ein weiteres Ge-
heimnis, das mit diesem ,fernen Land“ angeriihrt wird? Das Geheimnis
vom Holz eines Baumes, an dem, wie die Liturgie singt, der gleiche Tod
besiegt wird, der vorher am Holz des Baumes Herrschaft tiber die Menschen
gewann, mit dem das ,Land Gottes betreten wurde?



Josef Sudbrack 358

c) Symbolerkenntnis ist Ganzheitsverstehen. Sie umspannt die Sinnlich-
keit des Leibes wie die Endhoffnung eines Sinnes. Sie zicht — um so stirker,
je mehr man sich einldft — den ganzen Menschen mit ein, in seiner Erdver-
haftung, in seiner gesellschaftlichen Bezogenheit, in seiner Tradition, in
seiner BewuBtseinstiefe. Wer seinen Sinn in Gott verwurzelt weif}, wird in
der Symbolerfahrung auf diesen seinen Gott stoflen. Und umgekehrt ist
alle echte Gotteserfahrung eingebunden in die Welt der Symbole — wir
Christen wissen das mit Jesus Christus: ,, Alles ist mir vom Vater iibertra-
gen worden . .. und den Vater erkennt niemand als nur der Sohn und wem
es der Sohn offenbaren will.“ (Mt 11, 26) Der dies gesprochen hat, war ein
Mensch wie wir, hineingebunden in die Welt der Sinne und der Symbole;
aber nicht hineinverbannt in sie wie in einen Kerker — so wie es die grie-
chische und oftmals auch die indische Philosophie lehren, sondern einge-
gangen in diese sinnenhafte Welt, um in ihr Gottes Sinn zu sein.

Gottesbegegnung als Symbol-Erfahrung

Das Nachsinnen iiber die Theologie vergangener Zeiten, die zugleich eine
»Symbol“- und ,Story“-Theologie war, wie die Reflexion auf die Philoso-
phie von Cassirer und Ricoeur, zeigen die enge Verkniipfung von Sinn
und Sinnlichkeit auf. Wer sich in die Dynamik des ,,Symbols® einlafit, wird
dorthin gefithrt, wo er den Sinn seines Lebens ahnend erhofft. Sinn-Erfah-
rung, Sinn-Begegnung hat zu tun mit der Sinnlichkeit des Menschen, der
erfahrt.

Aber widerspricht das nicht der ideal-typischen Gotteserfahrung, die
uns in der Mystik entgegentritt? Sprechen nicht die Mystiker davon, dafl
auf dem Gipfel der Gottesbegegnung alles Sinnenhatfte, alle ,Bilder” ab-
fallen und der Mensch rein, ohne Vermittlung geschaffener Wirklichkeiten
Gott konfrontiert ist oder gar in die Einheit mit Gottes Geist eintaucht?

Diese Frage ist — wenn auch in anderem Zusammenhang — oft behandelt
worden. Auch auflerhalb des Christentums finden sich sowohl mystische
Tendenzen, die auf Sinnen-Verzicht aufzuruhen scheinen, wie andere, die
die Ganzheit der menschlichen Sinnlichkeit moglichst breit in den mysti-
schen Weg einbringen wollen. Innerhalb des Christentums 1aft sich der
Fragestand besonders an der Diskussion iiber die Rolle des Menschen Jesus
fir die Gotteserfahrung ablesen. Eine Gruppe von Forschern — besonders
wichtig ist der Jesuit Maréchal — glaubt, es gebe eine durch nichts vermit-
telte, direkte Berithrung des menschlichen Geistes mit dem gottlichen We-
sen. Eine andere Gruppe betont die von Karl Rahner bedachte ,,ewige Be-
deutung der Menschheit Jesu fiir unser Gottesverhiltnis“. Jede Gottes-
begegnung, auch die der ewigen Glorie, geschehe in der , Vermittlung® der



Schau nach auflen — Erfahrung nach innen 359

Menschheit Jesu, sei ,vermittelte Unmittelbarkeit*. Das aber besagt fiir
die Konkretion, dafl auch in der Gotteserfahrung das Sinnenhafte, Mate-
rielle, Menschliche, Geschaffene eine wichtige Rolle spielt.

Natirlich ist mit solchen theologischen Uberlegungen der Fragestand
noch lange nicht aufgearbeitet. Doch unserem Nachsinnen tber das Sym-
bol und seine Bedeutung in der Gotteserfahrung und Gotteserkenntnis ist
damit — trotz oder gar wegen der mystischen Erfahrung — die theologische
Berechtigung gegeben.

a) Was ist zum Beispiel von dem Zeugnis zu halten, das fiir die christli-
che Mystik des Mittelalters und der Neuzeit von grofiter Bedeutung wur-
de? In einer fingierten Schrift an Timotheus schreibt der syrische Ménch
des 6. Jahrhunderts, der sich den Namen des Paulusschiilers Dionysius zu-
legte, folgendes: ,Und dann, mein geliebter Freund, kénnen wir die wohl-
klingenden und trostvollen Worte unseres verchrten Vaters Paulus nicht
mehr offen vernehmen, wir lassen alles hinter uns und treten nackt vor Gott
selbst. Das aber wird nur geschehen, wenn wir Augen und Sinu verschlos-
sen haben und nach Innen gegangen sind, wenn wir tiber alles Denken hin-
aus Gottes innerste Einheit bertihren — so wie es der hochheilige Hierotheus
tat, als er so mit Gottes Hilfe zur Kenntnis der géttlichen Geheimnisse ge-
langte. Aus eigener Kraft sind wir unfahig, dahin zu gelangen.“®

Die Worte ,nackt®, ,blof“ sind zur typischen Metaphorik in der Gottes-
erfahrung der Wesensmystik geworden, fur die Mechthild von Magde-
burg, Meister Eckhart oder auch Tauler und Seuse stehen. Noch bei
Angelus Silesius konnen wir lesen:

Wie selig ruht der Geist in des Geliebten Schof,
der Gott’s und aller Ding und seiner selbst steht blofS.

Ahnliche Sitze gehen durch die Gipfelerfahrungen aller mystischen Uber-
lieferungen.

8 Die Gedichte aus dem Cherubinischen Wandersmann des Angelus Silesius sind Num-
mer I 130; V 338; I 111. Das Gedicht Mechthilds von Magdeburg steht im Ersten Teil des
Flieflenden Lichts der Gottheit, Nr. XXXI; Ausgabe G. Morel, Regensburg 1869, 17.
Ps. Dionysus ist iibersetzt nach dem wirksam gewordenen lateinischen Text; vgl. M.
Sandius, Theologia Mystica, Koln 1640 (Neudruck 1963) 290; der Terminus ,nudus®,
»gymnos“ stammt aus dem Neuplatonismus, ist aber schon bei Philo dem Juden in ent-
sprechendem religiosen Sinn nachweisbar. Bonaventura schreibt in der Legenda Maior
S. Francisci 2, 3: ,ut nudum sequeretur crucifixum dominum, quem amabat®. Zur Ge-
schichte dieses Satzes vergleiche M. Bernards, Nudus nudum sequi, Wissenschaft und
Weisheit 14, 1951, 148-151; auch — unabhéngig davon — der Artikel Dépouillement, in
DictSpir 111 455-502. Das Seuse-Zitat steht in der kritischen Ausgabe, Bithmeyer, 1907,
488. Edihart meint, dafl alles, was er zu sagen habe nichts anderes als dasjenige sei, ,daz
heizent diu kint in der schuole ein biwort“, in Die deutschen und lateinischen Werke,
Dt. Werke 1, 154.



Josef Sudbrack 360

Wir werden sie — und auch die damit verbundenen Abirrungen — nur
recht verstehen kénnen, wenn wir die symbolische Urerfahrung ernstneh-
men, daf} letzte Sinnerfahrung und sinnliche Ausprigung zusammensto-
fen, ja im Zentrum identisch werden.

In den Worten ,nackt®, ,blof“, ,leer” usw. liegt die Geste totaler Aus-
lieferung an Gott — nichts mehr wird zurlickgehalten vor Gott; der Mensch
wirft sich — allen Eigentuns und Eigenwillens véllig entkleidet — ganz und
gar auf Gott. Das muf} gefillt sein von sinnenhafter Erfahrung. Oder gar:
je sinnenhafter die Grundlage, desto totaler die Auslieferung an Gott.

Heinrich Seuse greift die Erfahrung aus einem anderen Uberlieferungs-
strom (Hieronymus, Bonaventura) auf: ,nackent und blos volgent wir dem
nackenden blofien Cristo.“ Ein Wort, das eine Erfahrung jenseits aller
Sinnlichkeit und Symbolhaftigkeit wiederzugeben scheint, aber wiederum
voll von sinnenhaftem Erleben ist.

Man kann Ahnliches an allen Berichten iiber mystische Erfahrung auf-
zeigen. So am berithmten Bild vom ,Meer der Gottheit“ — in indischer wie
in christlicher Spiritualitit beliebt. Es findet sich wiederum bei Pseudo-
Dionysius: , Weitwerden im Meer der Unendlichkeit® und wird besonders
von Johannes Tauler benutzt. Angelus Silesius hat es oftmals bedichtet:

Das Meer der Ewigkeit, je mehr’s der Geist beschifft,
je undurchschifflicher und weiter er’s betrifft.

Man mufl das Meer kennen und lieben, um einzusehen und zu erspiiren,
daf} damit eine ,symbolhafte Wirklichkeit“ bis in ihre letzte geistige Tiefe
hin durchlebt wird — aber es ist und bleibt ein Symbol, das in sinnenhaftem
Erlebnis verankert ist.

Am weitesten scheint das Sprechen und Erfahrung von Gott als , Nichts“
sich von der sinnenhaften Erfahrung zu entfernen. Aber einmal darauf
aufmerksam geworden, findet man gerade im ,Nichts“ eine sinnenhaft
grundgelegte Erfahrung — die Erfahrung des ,Blof“-Werdens und , Al-
les“-Ablegens; die Erfahrung der , Weite“ des Meeres, in der jede Einzel-
heit untergeht, zunichte wird; die Erfahrung der Totalitit von Leib und
Seele, von der Ganzheit des Menschen und Ganzheit seines Erfahrens.

So wie Mechthild von Magdeburg am Beginn der Deutschen Mystik
dichtet:

du solt minnen das niht
du solt vliehen das iht (ist).

Und wie Angelus Silesius an ihrem Ende wiederholt:

Die zarte Gottheit ist ein Nichts und Ubernichts,
wer nichts in allem sieht, Mensch, glaube, dieser sieht’s.



Schau nach auflen — Erfahrung nach innen 361

b) Mit solchen Erfahrungen wird auf eine Welt von ,Symbolen® hinge-
wiesen, die, wie mir scheint, die C. G. Jungsche Welt der Archetypen noch
unterfafit, niher an der Gottes-Erfahrung selbst steht und doch zugleich
die ganze Sinnenhaftigkeit des Menschen einbezieht.

Linguistisch konnte man von Adjektiv-Symbolen sprechen; den sinnen-
haften Ausgangspunkt bilden nicht mehr Gegenstinde, Zeichen und Figu-
ren, sondern Eigenschaflen von Dingen und Symbolen. Also nicht der Kreis
sondern die Geschlossenheit oder die Leere des Kreises; nicht der Baum in
sich, sondern sein Gefiigtsein und seine naturhafte Kraft; nicht dies oder
jene am eigenen Korper, sondern die Ganzheit des Leiberlebens. Darauf
aufmerksam sei gemacht, dal schon Meister Eckhart in dhnlichen, wenn
auch anders gelagerter Sinngebung von ,biwort“ spricht.

Man mag wohl solche Erfahrungen ,ungegenstindlich nennen. Aber
diese Terminologie bleibt noch zu sehr in der Kant’schen Philosophie hin-
gen, woher sie stammt; was Cassirer iber Kant hinaus analysierte, nimlich
die Leibhaftigkeit und Ganzheit der inneren ,Erfahrungen® des Menschen
wird nicht umgriffen und ein Dualismus von Leib (Gegenstand) und Geist
(ungegenstindlich) nahegelegt.

Doch einige Beispiele mogen das theoretisch Angedeutete fiir die Erfah-
rung fruchtbar machen. Das Erleben von ,schwer® und ,leicht“ kann sich
gegenstandlich konkretisieren im Bild des massiven Thronsessels oder auch
des fliegenden Vogels. Als Erfahrung aber, die sich zum Bereich der Mystik
offnet, bleibt davon die Eigenschaft des Gegriindetseins, des Verwur-
zeltseins oder die des Fliegens und Schwebens — ,Schwer — Leicht.“ Hoch—
Tief-Niedrig-Weit-Eng - Aufrecht-Krumm-Hart- Weich-SiiR -Bitter-Leer-
Voll-Ruhend-Bewegt — das alles sind ,Eigenschafts-Erfahrungen®, die
nahe an die Goteserfahrung (oder ibr Gegenteil) hinfiihren konnen. Wenn
wir in unserer Welt Briickenkdpfe suchen fiir Gotteserfahrung, dann miis-
sen wir uns solchen Erlebnissen zuwenden und sie in ihrer Symbol-haftig-
keit aufschliisseln. Denn genau darum handelt es sich.

Es ist auch kein Zufall, dafl sinnenhaften Gegebenheiten, die am wenig-
sten von harter Gegenstindlichkeit an sich haben, die stirkste Symbolkraft
fir das Gottliche in sich beschliefen. So das Licht, das zweifelsohne an
erster Stelle unter allen Symbolen fir Gott in allen Religionen steht. So die
Musik; so der Duft. Es sind durch und durch sinnenhafte Erfahrungen, die
sich aber — wie die Religionsgeschichte lehrt — anbieten zur Erfahrung des
»Ubersinnlichen®, zur Erfahrung Gottes. Solche Erfabrungen sind ,un-
gegenstindlich® nur in dem Sinne, dafl nicht dies oder jenes gemeint ist,
sondern dafl der Mensch ganz und gar mitschwingt, ohne sich im einzelnen
zu fixieren.



Josef Sudbrack 362

Wer also das schone Gedicht von Karl Krolow iiber den Baum als ein
Symbol der Gotteserfahrung ausdeuten wollte — und Karl Krolow hatte
nichts dagegen, da er auch als Agnostiker weify, dafl diese Tiefenerfahrun-
gen offen stehen fiir die religiose Erfahrung —, mifite das gleichsam adjek-
tivisch-Schwebende an dem Gedicht zu erspiiren suchen: Die Weite des
Geheimnisses, das Ertraumte, aber doch Bekannte. Und wie von selbst
wiirde er auf Erzidhlungen stoflen: Méarchen und Sagen, Legenden und
Traume. Die ,,Symbol“-Erfahrung wirde sich zur ,narrativen Spirituali-
tit“ erweitern; ,Erzdhlungen® wiirden die rdumliche Festigkeit des Sym-
bols auflésen in zeithafte Bewegung.

¢) Wie von selbst auch ergeben solche Uberlegungen eine Art Medita-
tionsanweisung. Sie soll am Wort der Dichtung verdeutlicht werden.

Im Sinn der Symbolwirklichkeit kann man sie als einen Weg von Auflen
nach Innen oder von Unten nach Oben beschreiben. Je mehr vom Auflen
ins Innen mitgenommen wird, je mehr Sinnen-Erfahrung einfliefit in die
Sinn-Erfahrung, desto richtiger und wirklichkeitsndher wird die Sinn-
Erfahrung.

Das Gedicht von Karl Krolow scheint auf den ersten Blick nur Prosa zu
sein, die man in Versform gedruckt hat. Doch schnell entdeckt man einen
feinsinnigen, dichterischen Aufbau in ihm. Thn sollte man zuerst befragen
und als schon und stimmig verkosten. Die zwei Teile des Gedichtes mit
ihrem Angelpunkt im Mittelvers ,ein Gedicht wert wie dieses.“ Jeder Teil
spricht eine andere Sprache: im ersten sind es substantivische Beschreibun-
gen wie auf einem Genre-Bild von Peter Breughel; im zweiten aber wird
es personlich, auf das Ich des Dichters und des Lesers bezogen, und zugleich
verbal, eine Geschichte erzdhlend.

Ein zweiter Schritt sollte in die Erfabhrung des Dichters einzudringen
versuchen. Dieses , Verkosten® ist wohl untrennbar verbunden mit dem
noch zu schildernden dritten Schritt. Bei Karl Krolow kann man zum Bei-
spiel auf ein Schauspiel von Calderén und Grillparzer hingewiesen wer-
den: Das Leben, ein Traum / Der Traum, ein Leben®. Das Gedicht fihrt auf
eine Schwelle, die dennoch Wirklichkeit ist — wir kennen solche Baume;
und zugleich - so erzdhlt Krolow — eine Traumwelt 6ffnet; sie aber ist — das
1aflt Krolow offen — anziehend schon oder gefdhrlich; man verirrt sich in
ihr, wie in einem fernen Land. Die Erfahrung auslésend war der Stein, den
der Dichter in den Baum hineinwarf und der nicht mehr zuriickkam — hin-
eingeworfen wie in das ersehnte, aber unerreichbare Land.

9 Der Spanier wie der Usterreicher haben unter gleichem Titel die Problematik des Inner-

einanderlaufens von gelebter und getriumter Wirklichkeit behandelt; der Spanier mit
klarer, christlicher Aussage, der Usterreicher in einer Art nostalgischer Riickwirtshewe-

gung.



Schau nach aufien — Erfahrung nach innen 363

Der dritte Schritt zieht dann mich selbst hinein, meine Erfahrung, mein
Leben und mein Traumen. Jetzt wird die Deutung — mit dem unschénen
Wort gesagt — , weltanschaulich“. Besser hiefle es: personlich, existentiell.
Fir den Christen kommt Gott ins Spiel, das Paradies in den zu Beginn be-
schriebenen Dimensionen der alten Spiritualitit. Die sinnenhafte Erfah-
rung Offnet sich, wird weiter. Sie wird nicht beiseite geschoben und
ubersprungen; sie vertieft sich bis zu der Weite, die allein Gott meint.

Offnet sich damit nicht schon der letzte Schritt — iber den Raum der eige-
nen Erfahrung hinaus in das Reich Gottes hinein? Es ist der Schritt, den die
christliche Mystik als ihre Begliickung erfahren hat; Begliikung hier nicht
auf Erfahrung eingegrenzt, sondern in eine Begegnung miindend, die mehr
ist als Erfahrung; die Gnade und Geschenk ist; die den anderen, Gott,
meint in dessen eigener Freiheit; die den Menschen ,nackt® macht, weil er
sich ganz, restlos in Gott hineinwerfen muf}; so restlos, dafl auch noch das
Sichklammern an die Erfahrung abfillt.

Was eben beschrieben wurde, ist ein Ausschnitt der ,Spiritualitit®. Sie ist
gewild nicht blutleer und leiblos; sie ist vom Geist, Spiritus, durchseelt und
fordert zugleich den ganzen Menschen ein — so sehr in seiner Ganzheit, daf§
er nicht bei der Kenntnisnahme stehen bleiben darf. Wer sich mit Spiritua-
litdt beschiftigt, muf} sich hineingezogen fiihlen in die geistliche Praxis;
muf} ergriffen werden von dem Imperativ Jesu: ,Geh hin und tu es —
sonst lebt dasjenige, was er als Spiritualitat zur Kenntnis nahm, nur wie
eine Karikatur der christlichen Spiritualitat in ihm.

Christliche Spiritualitdt meint den Menschen in seiner leib-seelischen
wie in seiner theoretisch-praktischen Einheit. Sicherlich ist das Symbol
einer der Wege, in denen diese Einheit zum Ausdruck kommt; und mittels
dessen sich diese Einheit noch deutlicher ausdriicken kann.





