,,Du wirst das, was du meditierste

Reflexionen iiber das gegenseitige Verhaltnis von
Bildbetrachtung, Bildpredigt, Bildprovokation und Bildmeditation!

Rainer Volp, Mainz

Bilder begrinden unser Erkennen und in Bildern endet das mensch-
liche Bewufitsein. Bilder sind die Bedingung dafiir, dafl wir die Welt
konkret begreifen. Nur in Bildern konnen wir verstehen, dafl Gegensétze
wahr sind ~ wahr, sofern sie wirklich sind. Denn Bilder binden die Wahr-
heit an die Dinge des Menschen. Bevor wir uns also auf die Bilder als
Gegenstande, wie sie liturgisch oder als Andachtsvorlage zu verwenden
waren, einlassen, sollten wir uns dessen bewul}t werden, dafl wir unter
der Allgegenwart von Bildern leben, dafl die Macht der Bilder stindig
etwas mit uns vorhat.

Karl Pawek hat in seinem Buch ,Das optische Zeitalter“? geschrieben:
»noch niemals hat die bildliche Darstellung im Haushalt unserer Wahr-
nehmungen, Eindriicke, Vorstellungen, Erkenntnisse eine so grofle Rolle
gespielt wie heute.“ Ich méchte hinzufiigen, eine einzige Illustrierte, ein
einziger Warenhauskatalog, eine einzige Fernsehsendung bietet jedesmal
fiir jeden Zeitgenossen ein so massiertes Bilderangebot, wie es noch vor
100 Jahren kaum jemandem in vielen Jahren zuteil wurde. Die Tatsache,
dafl ein Grofiteil der Zeitgenossen mehr konsumierend als produktiv das
Angebot annimmt und ihm schicksalhaft ausgeliefert ist, darf kein Grund
sein, der Frage auszuweichen. Auf diesem Hintergrund ware aber auch nicht
blof} zu bedenken, ob wir etwa Diapositive in eine Liturgie hineinschmug-
geln oder ob die Kirche auf Litfafisdulen prasent sein sollte, sondern
die weiterreichende Frage ist: wie sortieren wir das, was mit uns umgeht?
Wie gelingt es uns - mit Karl Kraus zu reden —, ,das Chaos abzubinden
und den bewegten Inhalt so zu umfassen, dafl er sich bewegend stehe®?

Ich méchte Sie einladen, einmal mit mir nachzudenken:
(Der nachfolgende Text stammt - unwesentlich
gekiirzt — von Ferdinand Kriwet?)

! Vortrag in der Evangelischen Akademie Loccum am 11. 4. 1979. (Der Verfasser ist
Professor im Fachbereich Evangelische Theologie der Universitit Mainz; die Schrift-
leitung)

2 QOlten und Freiburg 1963, 15.

3 COM.MIX. Die Welt der Schrifi- und Zeichensprache. Kéln, 1972, o. S.



~Du wirst das, was du meditierst” 365

Wir sehen uns an.

Wir sehen aneinander vorbei und iibersehen einander.

Wir schlagen die Augen nieder und reiflen sie auf.

Wir lachen, schmollen, weinen, werden blaff und rot.

Wir blinzeln uns zu, riimpfen die Nase, verziehen den Mund,
fletschen die Zihne, nicken und schiitteln mit dem Kopf,

zucken mit den Schultern, schnippen mit den Fingern, klatschen mit
den Hénden und trampeln mit den Fiiflen.

Mandelstamm studiert das Theaterplakat. Was ist das: Pantomime?
fragt er seinen Freund. Pantomime?, ach das ist ganz einfach. Die
Leute reden miteinander, blof} sie sagen nichts.

Wir zeigen geradeaus, nach rechts, nach links, nach oben, nach unten,
riickwarts, vorwarts, wir zeigen auf andere. Wir zeigen andere an.
Wir zeigen auf uns. Wir ballen die Faust. Wir strecken den Daumen
nach oben und unten. Wir legen die Hand zum Gruf§ an die Stirn,
zum Schwur auf das Herz. Wir klopfen auf Holz. Wir schlagen uns
mit der Faust vor die Brust. Wir tippen mit dem Finger an den Kopf.
Wir legen die Hande an die Hosennaht. Wir erheben die Hinde
(Hénde hoch).

Wir reiflen jubelnd die Arme hoch und lassen traurig die Schultern
héngen. Wir erheben die Arme zum Grufl und Segen.

Wir legen jemandem die Hand auf die Schulter, wir halten Hand-
chen. Wir geben uns die Hand.

Wir verneigen uns voreinander und in die Himmelsrichtungen, in
denen wir unsere jeweiligen Gotter vermuten.

Wir spucken aus.

Wir kiissen einander. Wir kiissen die heilige Erde, den geweihten
Ring, den Fufl, den Altar, das Foto, den Fetisch, die Fahne. Wir
stehen aufrecht. Wir stehen stramm. Wir schreiben. Wir tanzen.
Wir knien. Wir zittern.

Ringe verbinden uns, bis der Tod uns scheidet. Wir zdhlen mit
Punkten, Kugeln, Perlen und Strichen.

Wir machen unser Kreuz auf Wahl- und Totoscheinen.

Wir entwerten Sparbiicher, Ausweise, Fahrkarten durch Lécher.
Wir sind linientreu. Wir folgen ununterbrochen und ununterbroche-
nen Linien, Richtungspfeilen und Leitplanken im Verkehr. Wir
ubertreten Bannmeilen und Grenzen.

Wir befolgen rote, gelbe und griine Lichtsignale. Wir verbrennen
Biicher, Puppen und Menschen. Wir entziinden Fackeln, Kerzen
und olympische Feuer. Wir weihen Wasser und sprengen es tber
Menschen und Walffen. Wir schlagen das Kreuzzeichen und folgen



Rainer Volp 366

dem Hakenkreuz.

Wir kdmpfen mit roten, schwarzen, farbigen Fahnen und ergeben
uns mit einem weiflen Tuch.

Wir trinken Christi Blut und essen seinen Leib. Wir errichten
Triumphbogen, Pyramiden, Obelisken, Freiheitsstatuen, Kathedra-
len und Fernsehtiirme.

Wir frankieren unsere Briefe mit Marken und tauschen Geld in
Miinzen und Scheinen. Wir signieren Schecks, Briefe, Vertrage und
hinterlassen Fingerabdriicke in den Karteien.

Wir geben den Gegenstianden, den Farben, den Formen, den Zeiten,
den Richtungen, den Gesten und Bewegungen Bedeutung. Wir
tragen weifle Kleider als Zeichen der Unschuld, zur Hochzeit, und
schwarze Kleider zum Zeichen des Todes, zur Trauer. Rot sind der
Kommunismus, die Liebe und das Blut.

Wir fasten an Fasttagen, gedenken an Gedenktagen, feiern an Feier-
tagen.

Rechts ist gut und links ist bose. Links ist gut und rechts ist bése.
Wir steigen auf, wir steigen ab.

Als Horer (Leser) dieser Zeilen kann man wohl ein wenig begreifen, wie
wir standig nicht nur Bilder empfangen, sondern auch Bilder erstellen,
also mit Bildern umgehen beim Bilderleben. Dieses im Hintergrund, kon-
nen wir uns vielleicht jetzt daran machen, zu versuchen, abzugrenzen, was
wir in diesen Bildern tun. Ich werde die vier Punkte des Themas: Bild-
betrachtung, Bildpredigt, Bildprovokation und Bildmeditation so behan-
deln, daf} ich sie zunéchst hypothetisch umschreibe und sodann im Einzel-
nen definiere und erliutere.

1. Wir ziehen in Betracht, was uns geordnet erscheint, also einen Kosmos
unserer Welt, wo oben fiir uns oben, oder unten fiir uns unten, rechts fiir
uns rechts und links fiir uns links, nah fiir uns nah und fern uns fern ist;
wo wir die Oberfliche vermuten und wo wir die Tiefe vermuten, was uns
sympathisch erscheint und unsympathisch, also wie wir die Welt als Ord-
nung betrachten und wie wir die Welt ordnen. Dieses ist die Grundlage
unseres Redens von Bildbetrachtung.

2. Was wir betrachten, wollen wir auch benennen. Wir wollen, da wir uns
beim Betrachten Unterschiedliches vorstellen, versuchen, unsere Miflver-
stdndnisse aus dem Wege zu rdumen; also sind Bilder die Wurzel der
Sprache. Das ist der Grund der Bildpredigt (sie verkiindet: Rechts ist
gut...)

8. Bilder rufen in uns Vorstellungen hervor, provozieren etwas, wir provo-
zieren uns auch gegenseitig. Ein Kiinstler hat uns provoziert mit seinen



»Du wirst das, was du meditierst” 367

Vorstellungen und uns kommt das verwirrend vor, weil es jeweils eine
subjektive Welt ist; ist sie stark, dann lockt sie uns hervor. Bildprovokation
lebt von der Einsicht, dafl Bilder Teil der individuellen Schépfung sind, die
sich mehr oder weniger stark Geltung verschafft.
4. Bilder reprisentieren immer eine Macht, vor allem die Macht der Erin-
nerung. Wir stellen Fotos von unserem Geliebten, von einem Verstorbenen
auf unseren Schreibtisch. Diese Macht der Erinnerung oder die Macht der
Hoffnung zu transformieren, den Umgang mit Bildern iben, die uns um-
geben, dieses, denke ich, ist die Aufgabe der Bildmeditation.

Versuchen wir, diese allgemeinen Hinweise ndher zu definieren und zu
erldutern.

1. Die Bildbetrachtung.

Was ist das eigentlich? Lateinisch consideratio heifit, einen Zusammen-
hang von Zeichen, deren wir uns bewuflit werden, diesen Zusammenhang
in Betracht ziehen. Dieses Inbetrachtziehen hat es in sich; denn es ist mehr
als nur ein Bild erkldren oder interpretieren, vielmehr sind es zwei Vor-
ginge, die zusammenkommen miissen. Den einen Vorgang kann man
nennen: das Wahrnehmen, das Wahrnehmen der Dinge — consentire —;
das andere, das Anschauen, das contemplari. Richard von St. Viktor hat
uber die Betrachtung der Dinge in seinem Buch ,De gratia Contempla-
tionis“ folgendes ausgefihrt: , Wenn die Schérfe unseres Geistes sich von
allen Seiten in diese beiden Arten der Betrachtung, ndmlich der Betrach-
tung der natiirlichen und der kiinstlichen Dinge, vertieft und mit erstaun-
licher Lebendigkeit der Intelligenz immer wieder von der einen zu der
anderen eilt, dann erhilt die Weite unserer Arche, also unseres Anfangs,
das ihr durch die gottliche Anordnung zugemessene MaR.“

Ich denke, daf dieses Eine, die Betrachtung der natiirlichen Dinge, meint:
die Dinge wahrnehmen. Das Betrachten der kiinstlichen Dinge, d. h. iiber
die Dinge kontemplierend zur Anschauung gelangen, ware mehr als wahr-
nehmen.

a) Wahrnehmung ist die Grundlage aller Kunst, die Grundlage jeder
geistigen Tatigkeit. Wir nehmen wahr, wenn der Bildumfang ein Rechteck,
ein Oval, ein Quadrat oder eine andere Figur beschreibt. Wir nehmen auf
einem Bilde Gegenstinde wahr, auch die Natur, auch Menschen sind zu-
nachst Gegenstinde; wir nehmen wahr, dafl diese Gegenstdnde mitein-
ander in Beziehung treten, wir bemerken Zusammenhénge, die wir schon
kennen, denn wir nehmen das wahr, was uns ,natiirlich“ zu sein scheint.
Besonders Akademiker haben bestimmte Vorstellungen dessen, was wahr
ist und das nekmen sie auch wahr. Und das kommt ihnen auch natiirlicd:
vor. Wir Menschen wollen immer auf Bilder zurtuckweichen, die wir schon



Rainer Volp 368

kennen. Wir machen Wahrnehmungen nicht im Blick auf das, was wir fiir
unwahr halten. Wie konnten wir das ,,wahr“-nehmen? Auch nehmen wir
gewisse Dinge deshalb nicht wahr, weil sie verschwimmen, weil sie unserer
Wabhrheit gegeniiber nicht prazise zum Vorschein kommen; aber wir mer-
ken in dem Augenblick, in dem wir Bezichungen zwischen den Dingen
herstellen, wie sich diese bei uns Anschauung verschaffen und iiber die
blofle Wahrnehmung hinausgehen. Und damit kommen wir auf die Frage,
was ist Anschauung?

b) Die Anschauung wichst mir bei der Bildbetrachtung zu, auch wenn diese
noch so einfach wire; wir konnen sie nicht ausschalten. Es bilden sich
Dinge, die wir kiinstlich herstellen, ,kiinstlich® im besten Sinne des Wortes
(wovon der Begriff Kunst kommt), ndmlich in unserer Vorstellung. ,Ich
sehe im Leeren entstehen die Dinge“ nennt diesen Vorgang Lukrez, und
Friedrich Schleiermacher fithrt diesen Ansatz zu seinem Ziel mit der Defi-
nition: ,alle Verrichtungen des Geistes in ihrer ewigen Einheit“4, d. h.
inneren Natur, anschauen. Caspar-David Friedrich, in seinen wesentlichen
Anschauungen von Friedrich Schleiermacher theologisch beeinflufits, hat
bekanntlich Riickenfiguren gemalt, Riickenfiguren, welche zur Anschauung
des Universums verleiten wollen. Man sieht diese Figuren zunichst nicht
als Menschenfiguren, denn man sieht anderes, man sieht mit ihnen etwa
Stébe, wie sie am Strand stehen und man merkt plotzlich eine Ahnlichkeit
oder vielleicht sogar eine innere Verwandtschaft zwischen den Dingen und
den Menschen. Ob sie einzeln, paarweise oder zu dritt dastehen, sie stehen,
gehen oder stiitzen sich gegenseitig und wir bemerken, wie die Gegenstinde
Leben gewinnen und wie sie ein Teil unserer selbst sind.

<) »Betrachtung” umfafit in der Tat beides, Wahrnehmung und Anschau-
ung. Denn ,betrachten® kommt, wie das Worterbuch von Dante Olivieri
meint, von considerare in dem Sinne: den Himmel, die Gestirne, aufmerk-
sam beobachten. Es wire das Gegenteil dessen, was wir unter desiderare
verstehen, also etwas wiinschen. Dann wiren die Vorstellungen der An-
schauung keineswegs Projcktion unserer Wiinsche, sondern das Achten
auf das Vorhandenscin eines Sidus, eines Gestirns, was recht gewisse
Schliisse zulassen kann. Andere fithren, nebenbei bemerkt, das contem-
plari auf den Begriff templum zuriick; hier spiegeln sich beim Aufkommen
von Anschauungen (anhand von Wahrnehmungen) der Himmel und Gott.
Luther sagt ganz schlicht, Gott sei, woran du dein Herz hangst. Alles,
woran wir unser Herz hdngen, bringen wir in die Wahrnehmung mit ein.
Es treibt, strukturiert und transformiert das Wahrnehmen, so dafl es

4 F. Schleiermacher, Monologe. Hg. F. Schiele/H. Mulert, 1914, 72.
5 S. R. Volp, Transzendenz als Priifstein. In Kunst und Kirche. 2/78, 71-76.



»Du wirst das, was du meditierst” 369

zur Anschauung wird. Darauf basiert die Werbung, die Reklame, aber
darauf basiert auch die hochste Kunst.

Von Gott reden wir also nicht im Blick auf die Dinge, sondern im Blick
auf die die Dinge tragenden und zusammenhaltenden Kréfte. Deshalb
besteht jeder Kiinstler auf einem ihm prasenten und ihn tragenden inneren
Zusammenhang dieser Krifte. Er fragt nach Grundmustern, nach Model-
len, nach dem, was die Welt im Innersten zusammenhilt. Schon Augustin
sagte, Gott sei reine Struktur, er bestehe in reinen Beziehungen, ein Ge-
webe der Elemente, welches sich in bestimmten Mafleinheiten zeige: in
Rhythmus, Zahl, Maf und Gewicht. Gott ist danach nicht gemacht aus ,na-
tiirlichem Stoff“, sondern enthalten und verborgen im ,heimlichen Schof§
der Natur®. Entsprechend beschreibt Littré, ein franzosisches Worterbuch
vom Ende des 18. Jahrhunderts, die Anschauung: ,Es entsteht noch ein
Vorgang der Verbindung, die die Aufmerksamkeit zwischen unseren Ideen
herstellt, und zwar die Kontemplation; sie besteht darin, dafl man ohne
Unterbrechung die Wakrnehmung, den Namen oder die Umstinde eines
Gegenstandes bewahrt, der soeben entschwunden ist.“

Wir konnen Christus nicht direkt malen, aber er beriihrt uns und hinter-
14t Spuren, die wir malen.

Fiir Schleiermacher war die hichste Anschauung die geheimste Betrach-
tung des eigenen Handelns. Daher konne jeder Mensch auf eigene Art die
Menschheit darstellen. Der Grund: die Liebe ist der Gemiiter Wechsel-
anschauung. Dieses uns bewufit zu machen, d. h. die Strukturen, die wir in
uns tragen, gegenseitig offen lassen, wire also der Vorgang, der sich
ereignet, wenn wir Bilder machen und betrachten. Bilder eréffnen ein
Gesprach, das, wie ich hoffe, offen bleibt, weil wir von den Wahrnehmun-
gen zur Anschauung und von Anschauungen zu je neuen Wahrnehmungen
kommen und uns gegenseitig verwundert und betroffen fragen: ich habe
dich noch gar nicht gekannt. Gut, daf du es gesagt hast. Oder ein anderer
hat mich noch nicht gekannt. Gut, dafl ich mich gesffnet habe. Das Wun-
der widerfahrt dem, der bereit ist, in dem Bild der Aulenwelt sich selbst
zu begegnen, dem dies Bild so trichtig ist, dafl er zum Bild, auch einer
ganzen Epoche, nicht nur eines Menschen wird.

2. Die Bildpredigt :

Unser Verhaltnis zur Bilderpredigt ist, meine ich, dadurch belastet, weil
wir Bilder anderthalb Jahrhunderte lang als Anschauungsmittel fir Lite-
ratur verwendet haben. Man wollte zwar gut und bescheiden lediglich
Bilder in Bilderbibeln und Katechismen hineingeben, damit die Kinder
einen Stoff haben, der ihnen anschaulich macht, was in dem Heiligen
Lande passiert ist. Aber so werden Bilder nicht ernst genommen. Ich habe



Rainer Volp 370

den Eindruck, auch Diavortrage, wie wir sie in der Regel machen, leiden
unter dieser Hypothek, einer unseligen Verbindung zwischen Rationalis-
mus und Erweckungsbewegung. Man wollte Stoffe, wollte das Historische,
wollte Realien der Heilsgeschichte vermitteln, doch man himmerte feste
Vorstellungen in unsere Kopfe. Die Reproduktionstechniken des 19. Jahr-
hunderts, auch die unseres Jahrhunderts, erwecken den Anschein, man
konne Gefiihle reproduzieren und Hegels Asthetik propagierte Ideale und
das Vorurteil, es lieflen sich historische Situationen im kiinstlerischen ,Ge-
wande“ darstellen.

Natiirlich mufl eine Predigt ihr Ziel haben — eine Predigt will zum
Erfassen und zum Begreifen von Zusammenhéngen fithren — auch die Bild-
predigt will sagen am Schlufl: gehe hin und tue desgleichen oder siindige
hinfort nicht mehr. Aber mufl es denn so sein, dafl Ideale und Begriffe
die Betrachtung leiten? Kann eine Bildpredigt gelingen, wenn Bilder nur
Stoff fiir Dogmen oder historische Erkldrungen sind?

Ich spreche aber von Bildpredigt, wenn nicht die Aussage des Bildes,
sondern das Bild bzw. Bilder im Dienst einer anderen, einer umfassenderen
Aussage liegt. Das sind wieder zwei Aspekte, die hier zu sehen sind.

a) Bilder sind Schriflen, die man lesen kann. Bilder sind die Schrift des
Volkes, des Volks, das wir verloren haben. Bilder sind somit als eigen-
stindige Schrift zu sehen, dber die und in der wir predigen. Bilder als
Miniaturen waren keine Illustrationen zur Bibel, sondern eigenstindige
Aussagen. Wenn wir heute die Rdume der alten Kirche sehen, voll mit
Bildern, dann représentieren diese eigenstandige Aussagen, d. h. visuelle
Texte, die anregen sollen, daf sie fortgeschrieben werden von den Men-
schen an ihrer Vorstellung, aber auch im Malen. Und es ist keineswegs
so, dafl die Kirchen im Protestantismus leer gewesen seien: Gestiihl, Orgel,
Empore, Taufstein, Kanzel, Stifter- und Almosentafeln — alles war in
Bildern verfafit, selbst Einlegebilder und personliche Andachtsbilder
haben eine grofle Tradition im protestantischen Raum, besonders Altar-
und Bibel-Bilder haben auf selbstindige Art und Weise gepredigt®. Nur
dort, wo eine Rickfrage der Bilder entstanden ist, warum etwa ein Teufel
so oder anders gemalt wurde, wurde es erst erforderlich, dariiber auch zu
reden. Wir haben nicht das Recht zu schweigen, aber reden ist etwas sehr
Schwerwiegendes.

b) Deshalb ist der Begriff praedicatio — wovon Predigt kommt — immer in
der doppelten Weise interpretiert worden: nicht nur ein Bekanntmachen
und Verkiinden, sondern auch ein Lobpreis. Zur Bildpredigt gehort das
Gebet. Das Gebet, das moglicherweise nicht der Leiter spricht, sondern das
Gebet, das aus einer solchen Betrachtung erwachst, gesprochen, gesungen
& Vgl. ders., Andachtsbild 11, in TRE, Bd. 2, 668672



»Du wirst das, was du meditierst” 371

oder gemalt von denen, die dabei sind, frei formuliert (warum nicht?).
Weil Reden etwas Schwerwiegendes ist, darf der Leiter einer Bildpredigt
nicht seine Meinung durchsetzen wollen und sie nachher im Gebet womog-
lich zementieren!
c) Bilder wollen nicht durch eingeredete Vorstellungen erdriickt werden,
sie wollen doch Anschauung entwickeln helfen!

Wie sollen wir vorgehen? Ich denke an zwei Moglichkeiten:
— Die thematische Bildpredigt: das Thema wird vom Leiter bzw. einer
Vorbereitungsgruppe festgelegt. Quer durch Epochen, Stile und Techniken
oder gebunden an ein einziges Sprachmuster (es mufl aber sehr gut sein!)
erarbeitet man ein Thema (z. B. ,Die Gnade des Humors“, ,Bauen wir
lieber auf Fels® usf.). Jede Reihung fixiert das Thema: man kann viele
Bilder hintereinander zeigen, dann wird es eher eine historische Schau;
man kann sich auf ein einziges Bild beschranken und dieses an die Wand
heften; man kann eine Art Ikonostase aufbauen, indem nach jeder Predigt
das wichtigste Bild als ,Spur® von Erlebtem zuriickbleibt; man kann mit
paarweisen Bildern eine dhnliche und doch andere Situation darstellen
und so Paradigmen vieler Erfahrungsketten bilden; man kann einzelne
Bilder in eine Rede einbauen — nicht zur Illustration, sondern an Stellen,
die unsere verbale Sprache nicht erreichen.
— Die mehr oder weniger gelenkte Bildmeditation: dazu nur dies: Glick-
lich, wem es gelingt, aus einem grofleren Repertoire von Bildern im Laufe
eines Gesprachs jene herauszugreifen, welche schwer Saghares besser, als
unsere Worte es vermégen, ins Bild setzen. Gliicklich, wem es gelingt, nur
lockere Rahmenthemen vorzugeben, ein prazises Thema aber im Laufe der
Meditation mit allen Anwesenden gemeinsam zu profilieren und zu ver-
tiefen und an der jeweils besten Stelle Bild und Musik und Gesprich zu
wechseln. Am glicklichsten der, dem es gelingt, dafl am Ende jeder auf
seine Weise sich, vom Thema angestoflen ,sagt, singt und frohlich® (Lu-
ther) ist: d. h. Bilder und Lieder selbst hervorbringt.

3. Die Bildprovokation

Die Bildprovokation lebt in zwei Bereichen: in der Auseinandersetzung
um kiinstlerische Bildqualitdten und im Streit um offentlich diskutierte
Inhalte; provocare d. i.: jemanden aus seinen Vorbehalten herausrufen.

a) Kiinstlerische Bildqualitdten sind zunachst durch technische Konner-
schaft bedingt, zugleich jedoch auch durch die Féhigkeit eines Kiinstlers,
Grenzerfahrungen Ausdruck zu geben. ,Bilden® nenne ich in diesem Zu-
sammenhang ein Modellieren von Welt, d. h. man zerstort ibliche Uberein-
kinfte, Alltagsmythen und baut neue, oft sehr private auf. Dies stellt eine
Provokation dar. In diesem Sinne ist jede poetische Gestalt hochst provo-



Rainer Volp 372

zierend. Sie mutet anderen, Lesern zu, Klischees abzuwerfen, d. h. iibliche
Vorstellungen und Figuren, in denen wir uns zu schiitzen suchen.

‘Was die neuen Entwiirfe konstituieren, sind nattirlich auch keine abso-
luten Neuigkeiten, sie kombinieren blofl das Ubliche auf neue Weise. Und
dieses blofe Experimentieren, Kollagieren, Kooperieren, Montieren und
Prisentieren ist, weil kein endgiiltiges Heil, weil menschlich-vorlaufig, fiir
viele drgerlich-provozierend. Der Kinstler will ja nicht Anschauungen
bestatigen, nicht hohe und schone Werte vereinigen oder gar iiberhdhen,
er mufl Widerspriiche aufleuchten lassen und — im Unterschied zum blofen
Kritiker — zeigen, dafd sie beide, auf einer anderen Ebene, wahr sein kénn-
ten. Dies widerspricht der Tendenz von Bildern, der Tendenz jedes Bildes
fiir sich, eine eigene Wahrheit zu beanspruchen.

Ich konnte auch so sagen: Bilder werden gewohnlich von uns im prakti-

schen Gebrauch als Mythen verhandelt (Einsteins Hirn, Beckenbauers Fiifie
sind mythische Elemente). Der Kiinstler haut durch das Chaos und die
Menge solcher Bildelemente Aussichten in unabsehbares Geldnde. Das
provoziert weltanschaulich, trifft nicht selten den Nerv des Betrachters.
Insofern braucht man oft nur ein einziges ungewohntes gutes Bild vor-
zeigen und — ohne dafl man etwas sagt — die Provokation abwarten.
b) Die Auseinandersetzung um o6ffentlich diskutierte Inhalte braucht die
politische Provokation. Wir finden sie im visuellen Bereich vor allem auf
Plakatflichen, in den Massenmedien, in Biichern und auf Bithnen — das
Kino eingeschlossen. Einerseits bedient sich die Kirche solcher Medien,
andererseits kann sie dies nur, wenn auch hier die oft iberdeckten religis-
sen Dimensionen erkannt werden.

Mythen - fir die man in der Regel wirbt — machen die Kraft, Lautstirke
und Unvereinbarkeit provozierender Richtungen erkldrbar. Der Abbruch
offentlicher Bedeutung von Religion ist nicht blof durch das Festhalten an
iiberholten Mythen zu erkldren; indem man die Funktion der Alltags-
mythen iibersah, geriet man in immer stirkere Allgemeinheiten und Un-
verstdndlichkeiten. Man regt sich iiber nichts — oder Nichtigkeiten — auf.

Heute erkennen wir wieder, wie stark das Evangelium in den Streit der
offentlichen Meinung hinein geboren war. Schon Philippus begann seine
Jinger-Werbekampagne mit dem beschwérend-humorvollen Zuruf:
~-Komm und sieh’s dir doch an!“ (Joh 1, 46) Den Provokateuren Gottes
wurde mit auf den Weg gegeben: ,Was euch gesagt ist in das Ohr, das
predigt auf den Dachern!* (Mt 10,27; Lk 12, 3) Das hat den Gang
der Weltgeschichte mit Erfolg beeinflufit. Wie jede gute Werbung besteht
das Evangelium aus einem wechselseitigen Austausch von Botschaften,
einem Aufeinander- und Miteinanderwirken, in dem man die Bediirfnisse
des anderen genau einschatzt.



»Du wirst das, was du meditierst” 373

Provokation ohne die Einsicht in die Erwartung des Adressaten ware

nicht nur wirkungslos, sondern auch lieblos. Institutionen, die kein Mei-
nungsmonopol besitzen, sind essentiell auf werbende Provokation ange-
wiesen. Die einzige Alternative wiren Sanktionen. Deshalb muf} sich auch
die Kirche daran gewohnen, in den offentlichen Streit in Massenmedien
einzusteigen — hatte sie doch einmal, was die Flugblétter, Schriften, Mauer-
aufschriften, Plakate, Fahnen usf. betraf, als Schrittmacher gewirkt. Nur,
wo mit ziindenden Ideen (weil mit erstrittenen Vorstellungen) geworben
und provoziert wird, entsteht 6ffentliche Meinung. In dieser Hinsicht steht
die Kirche heute wieder nahezu am Nullpunkt.
c) Da jedoch kaum eine Gruppe so stark wie die Kirche Bilder verschleifit,
muf sie sich am stirksten um Bildqualititen bemithen, muf sie mehr als
jede andere Institution darum bemiiht sein, die erste und die zweite Pro-
vokationsebene zu betreten, d. h. kiinstlerische Bemithungen in den Situa-
tionen der Grenze, auch der individuellen, mit dem Streit der offentlichen
Inhalte in Beziehung zu setzen.

Offentliche Bilder sowie Kunstwerke im Auftrag der Kirche unterliegen
einem besonders hohen Anspruch — insbesondere im Blick auf ihre Glaub-
wiirdigkeit. Sie miissen nicht professionell im tiblichen Sinne sein, doch der
Widerspruch von Anspruch (Provokation enthalt immer einen hohen An-
spruch) und tatsdchlicher Darbietung wird hier besonders schnell und deut-
lich empfunden. Unlautere Methoden laufen schnell auf, wo Glaube
geweckt werden soll. Positiv gewendet: ich meine, Humor und selbstkriti-
sches Engagement sind die besten Tugenden einer iiberzeugenden Bild-
provokation.

Die Stadt, die auf dem Berge liegt, will nicht andere erobern, sprich:
tiberreden. Sie will, kann sie doch nicht verborgen bleiben, nur dies: iiber-
zeugend wirken. Es ist ein Vorgang, den wir nicht erst in Szene setzen
miissen, wir sind mitten drin, sofern wir uns schépferisch und 6ffentlich als
Christen duflern.

4. Die Bildmeditation

Meditieren heifit fiir mich, den Weg vom Wahrnehmen zum Anschauen
und vom Anschauen zum selbstindigen, d.h. kreativen/schopferischen
Wahrnehmen der eigenen inneren und dufleren Méglichkeiten abschrei-
ten. Man lernt dabei Grenzen kennen, Grenzen eigener, anderer und
gemeinsamer Totalitdten.

Wer meditiert, findet zu sich und zu anderen, wird sich bewuft, was er
vermag — authentisch und glaubwiirdig — und was er nicht vermag. Wer
meditiert, ist auf dem Weg zu einem Sein, das ,Ich“ sagen und das ,Du“
sagen kann. Darum ist christliche Meditation stets zu einem guten Teil



Rainer Volp 374

Gebet. Die Unméglichkeiten nicht abgearbeiteter, aufgestauter Vorstellun-
gen lésen sich am chesten auf im Gebet, dem Ursprungsort — hoffentlich —
vielfdltiger Visionen. In der Regel unterscheidet man drei Grundbewegun-
gen des Meditierens: Schweigen, Atmen und Imaginieren. Entsprechend
fasse ich die drei Aufgaben der Bildmeditation.

a) Das Schweigen. In dem schon erwdhnten Worterbuch von Littré steht
der Satz: , Wer meditiert, wendet sich sich selbst zu, wer betrachtet, wendet
sich der Auflenwelt zu“. Sich sich selbst zuwenden hiefle, sich nicht ver-
schliefen vor sich, vor den beunruhigenden Fragen, die sehr einfach sein
konnen wie diese: , Wer ich bin?“

Wir sind kein blofler Gegenstand des Fragens, das Fragen selbst muf}
schweigendes Fragen sein konnen. Wer schweigt, kann zum Resonanz-
boden gottlicher Anrede werden, denn er bemerkt Beziehungen, Relatio-
nen, die sich zugleich als ganz anders und dhnlich dem erweisen, was uns
von Thm bewufit ist.

Im konkreten Beisammensein: wir betrachten ein Gesicht. Ein Gesicht
kann eine Landschaft sein, vielleicht eine gottliche, weil eine wie Christi
Gesicht miflhandelte. Was an Erfahrungen, an Beobachtungen ausge-
tauscht wird, erweist beim Reden, ob und wie es zum Resonanzboden von
Glaubwiirdigkeiten wird. Manches bleibt unausgesprochen, und das ist
kein Schaden, wahrend es bei einer Diskussion schaden kénnte, wenn man
sich nicht meldet. Aus der Verfassung des Dargestellten lernen wir unsere
eigene Verfassung kennen.

Man kann Wahrnehmungshilfen geben, die zur Kontemplation fiihren,

nicht aber dogmatische Zusammenfassungen. Es ist durchaus méglich, wie
es die Quéker in ihren Schulen machen, zum Beginn der Zusammenarbeit
wortlos zu meditieren — und warum nicht mit einem Bild, welches zu
Christus hinfithren kann? — ohne unmittelbar darauf Erklirungen abzu-
geben. Anfénge sollen bekanntlich 6ffnen, nicht verschlieflen.
b) Das Atmen. Atmen heif}it im Kern, etwas zu tun gedenken. Wer Atem
hat, kann singen, kann auch Schmerz und Leid bewaltigen, denn der Atem
ist Kennzeichen des Vertrauens ins Leben. In diesem Sinne wird der Medi-
tation etwas durchaus Schweres, ndmlich ein seelisches Arbeiten zugemutet,
sie ist, um mit Richard von St. Victor zu reden, ,Miihe und Frucht der
Seele”, ein Erforschen der Seele, bei dem wir ,auf steilem und schwieri-
gem Wege mit grofler seelischer Anstrengung aufs Ziel zustreben®, und
von Voltaire kennen wir die Redensart iiber Kiinstler: ,so meditativ wie
arbeitsam®.

Mit der Seele arbeiten heifit nicht, durch Begriffe Bilder erkliren wollen,
etwa ,Hoffnung® mit einem Ankerzeichen garnieren. Das wire, wie wenn
ein Arzt dem Patienten sagt: Atme schnell, atme langsam. Starke Kunst



,Du wirst das, was du meditierst” 375

mutet die Anstrengung des natiirlichen und doch tiefen Atemholens zu.
Starke Bilder setzen, ohne dafl man dies empfiehlt, eine Menge Bedeutun-
gen aus sich heraus; man muf sie wirken lassen, damit sie zum Resonanz-
boden ihrer Ursprungsbeziehungen werden.

Menschliche Erinnerungen und menschliche Sehnsiichte klammern sich
an Bilder; wer mit anderen, aber dhnlichen Bildern konfrontiert wird, doch
so, dafl er das Atmen nicht verlernt hat, der wird seine Erinnerungen und
Sehnsiichte auch transformieren. Denn Bilder reprisentieren verdriangte
und gehortete Macht der Erinnerung, sie zum Leben erwecken und zu
transformieren, dies ist seelische Arbeit.
¢) Das Imaginieren. Nicht fremde, eigene Vorstellungen sollen es sein, die
Verdringtes hervorholen und in die Zusammenhinge der neuen Situation
einfithren. Bildmeditationen sind gefdhrlich, weil der Vielredner — oder
auch nur der Leiter — seine Vorstellungen anderen aufredet. Dabei soll
doch der Umgang mit Bildern geiibt werden.

Bildmeditation gelingt nur, wenn wir Situationen einspielen, in denen
jeder seine ihm eigene innere Landschaft findet: seine Baume, seine Vogel,
seine Idole, seine Gebete. Es ist falsch, Vorstellungen, die uns, dem Leiter
etwa, abwegig, inaddqat, alltaglich erscheinen, zu korrigieren.

Erst das Ensemble der Vorstellungen belegt hochste Anschauung: Liebe.
Und jeder soll die Freiheit erfahren, selbst die Vorstellungen zu korrigie-
ren, die ihn falschlich binden.

Wenn wir einander helfen, Gesagtes stehen zu lassen, finden wir den
Raum fiir Entscheidungen zwischen den Vorstellungen, entwickeln wir erst
die Fihigkeit zur Produktion neuer und authentischer Bilder.

Die hochste Gefahr, eigene Imagination zu unterbinden, droht aus dem
Anpreisen stark besetzter Gottesbilder, auch bzw. gerade dann, wenn sie
durch eine russische Ikone, durch einen Rembrandtchristus, durch Rouault
ins Bewufltsein gehoben werden. Es miissen Nischen freigehalten werden,
in denen jeder seinen Christus einbringen kann. Als Barlach gefragt wurde,
warum er die mittlere Nische seines Figurenfrieses an der Liibecker Katha-
rinenkirche freigelassen habe, antwortete er lapidar: da muf} einem eben
etwas einfallen — oder es fillt cinem nichts ein. Der Kunstler weifl am
besten, dafl man die Vorstellung, insbesondere die Christi, nicht zwingen
darf, auch nicht durch die Wucht einer verinnerlichten Bildgeschichte Got-
tes. Man kann Christus weder objektiv malen noch erst recht nicht objektiv
belegen. Er ersteht uns nur auf, wenn wir im Gelingen zutreffender Vor-
stellungen erfahren, was dabei ,Gnade” heifit. Ich denke, insbesondere in
den 16senden Bezichungen von Michten, die uns in verstellten Situationen
gebunden hielten.



Rainer Volp 376

Bildbetrachtung — Bildpredigt — Bildprovokation — Bildmeditation: die
Omniprésenz der Bilder 14t es nicht zu, beliebig einmal dies, einmal jenes
zu versuchen. Wir sind einerseits stindig dabei, in jeder dieser Weise mit
Bildern umzugehen. Andererseits jedoch mufl man zwei Pole dieser Titig-
keiten im Auge behalten:

Betrachtung und Meditation: wir meditieren, um von der Wahrnehmung
in und durch Bilder zu hochsten Anschauungen zu gelangen; ,,der Gemiiter
Wechselwirkung, die Liebe ist ein Ziel, das man zuvor in seinen Konkre-
tionen noch nicht kennt. Hier gilt es, Gelegenheiten zu schaffen, damit
jeder die ihm gemiflen Vorstellungen einbringen und mit denen anderer
austauschen kann. Hier gilt es, Stehen-lassen-zu-konnen, was ein jeder
vor Gott ausbreiten will. Das Gebet, auch am Schluf einer solchen medi-
tativen Spurensicherung, kann zuvor nicht festgelegt sein, es transponiert
die Spuren auf eine neue Ebene.

Predigt und Provokation: wir haben etwas zu sagen, was andere ver-
schweigen. Dazu braucht man Weisheit, denn man fiihrt andere, bestimmi
ilire Vorstellungen. Themen schwitzt das Leben aus — Themen um Geburt
und Tod, um Freude und Leid, und sie mufl man, mit und durch Bilder,
provokativ und seelsorglich zu gezielten Redeeinheiten in prizisen Aus-
sagen im Sinne des von uns verantworteten Evangeliums profilieren. Das
ist immer in gewisser Weise subjektiv.

Wenn wir den Unterschied verstanden haben, kann man natiirlich beides
miteinander verkniipfen. Denn es gibt keine Methode, die allein dem
Evangelium gemif wire.

Wie immer wir uns entscheiden: in Bildern nehmen wir einander gefan-
gen; also: ,woran du dein Herz hingst, das ist nun dein Gott* (Luther)
oder: du wirst das, was du meditierst”.

? Vgl. ders., Bilder VIL Das Bild als Grundkategorie der Theologie, in TRE, Bd. 6,
557-568.





