
•Du wirst das, was du meditierst" 

Reflexionen über das gegenseitige Verhältnis von 
Bildbetrachtung, Bildpredigt, Bildprovokation und Bildmeditation1 

Rainer Volp, Mainz 

Bilder begründen unser Erkennen und in Bildern endet das mensch- 
liche Bewußtsein. Bilder sind die Bedingung dafür, daß wir die Welt 
konkret begreifen. Nur in Bildern können wir verstehen, daß Gegensätze 
wahr sind - wahr, sofern sie wirklich sind. Denn Bilder binden die Wahr- 
heit an die Dinge des Menschen. Bevor wir uns also auf die Bilder als 
Gegenstände, wie sie liturgisch oder als Andachtsvorlage zu verwenden 
wären, einlassen, sollten wir uns dessen bewußt werden, daß wir unter 
der Allgegenwart von Bildern leben, daß die Macht der Bilder ständig 
etwas mit uns vorhat. 

Karl Pawek hat in seinem Buch •Das optische Zeitalter"2 geschrieben: 
•noch niemals hat die bildliche Darstellung im Haushalt unserer Wahr- 
nehmungen, Eindrücke, Vorstellungen, Erkenntnisse eine so große Rolle 
gespielt wie heute." Ich möchte hinzufügen, eine einzige Illustrierte, ein 
einziger Warenhauskatalog, eine einzige Fernsehsendung bietet jedesmal 
für jeden Zeitgenossen ein so massiertes Bilderangebot, wie es noch vor 
100 Jahren kaum jemandem in vielen Jahren zuteil wurde. Die Tatsache, 
daß ein Großteil der Zeitgenossen mehr konsumierend als produktiv das 
Angebot annimmt und ihm schicksalhaft ausgeliefert ist, darf kein Grund 
sein, der Frage auszuweichen. Auf diesem Hintergrund wäre aber auch nicht 
bloß zu bedenken, ob wir etwa Diapositive in eine Liturgie hineinschmug- 
geln oder ob die Kirche auf Litfaßsäulen präsent sein sollte, sondern 
die weiterreichende Frage ist: wie sortieren wir das, was mit uns umgeht? 
Wie gelingt es uns - mit Karl Kraus zu reden -, •das Chaos abzubinden 
und den bewegten Inhalt so zu umfassen, daß er sich bewegend stehe"? 
Ich möchte Sie einladen, einmal mit mir nachzudenken: 

(Der nachfolgende Text stammt - unwesentlich 
gekürzt - von Ferdinand Kriwet3) 

1 Vortrag in der Evangelischen Akademie Loccum am 11. 4. 1979. (Der Verfasser ist 
Professor im Fachbereich Evangelische Theologie der Universität Mainz; die Schrift- 
leitung) 
2 Ölten und Freiburg 1963, 15. 
3 COM. MIX. Die Welt der Schrift- und Zeichensprache. Köln, 1972, o. S. 



•Du wirst das, was du meditierst" 365 

Wir sehen uns an. 
Wir sehen aneinander vorbei und übersehen einander. 
Wir schlagen die Augen nieder und reißen sie auf. 
Wir lachen, schmollen, weinen, werden blaß und rot. 
Wir blinzeln uns zu, rümpfen die Nase, verziehen den Mund, 
fletschen die Zähne, nicken und schütteln mit dem Kopf, 
zucken mit den Schultern, schnippen mit den Fingern, klatschen mit 
den Händen und trampeln mit den Füßen. 
Mandelstamm studiert das Theaterplakat. Was ist das: Pantomime? 
fragt er seinen Freund. Pantomime?, ach das ist ganz einfach. Die 
Leute reden miteinander, bloß sie sagen nichts. 
Wir zeigen geradeaus, nach rechts, nach links, nach oben, nach unten, 
rückwärts, vorwärts, wir zeigen auf andere. Wir zeigen andere an. 
Wir zeigen auf uns. Wir ballen die Faust. Wir strecken den Daumen 
nach oben und unten. Wir legen die Hand zum Gruß an die Stirn, 
zum Schwur auf das Herz. Wir klopfen auf Holz. Wir schlagen uns 
mit der Faust vor die Brust. Wir tippen mit dem Finger an den Kopf. 
Wir legen die Hände an die Hosennaht. Wir erheben die Hände 
(Hände hoch). 

Wir reißen jubelnd die Arme hoch und lassen traurig die Schultern 
hängen. Wir erheben die Arme zum Gruß und Segen. 
Wir legen jemandem die Hand auf die Schulter, wir halten Händ- 
chen. Wir geben uns die Hand. 
Wir verneigen uns voreinander und in die Himmelsrichtungen, in 
denen wir unsere jeweiligen Götter vermuten. 
Wir spucken aus. 
Wir küssen einander. Wir küssen die heilige Erde, den geweihten 
Ring, den Fuß, den Altar, das Foto, den Fetisch, die Fahne. Wir 
stehen aufrecht. Wir stehen stramm. Wir schreiben. Wir tanzen. 
Wir knien. Wir zittern. 
Ringe verbinden uns, bis der Tod uns scheidet. Wir zählen mit 
Punkten, Kugeln, Perlen und Strichen. 
Wir machen unser Kreuz auf Wahl- und Totoscheinen. 
Wir entwerten Sparbücher, Ausweise, Fahrkarten durch Löcher. 
Wir sind linientreu. Wir folgen ununterbrochen und ununterbroche- 
nen Linien, Richtungspfeilen und Leitplanken im Verkehr. Wir 
übertreten Bannmeilen und Grenzen. 
Wir befolgen rote, gelbe und grüne Lichtsignale. Wir verbrennen 
Bücher, Puppen und Menschen. Wir entzünden Fackeln, Kerzen 
und olympische Feuer. Wir weihen Wasser und sprengen es über 
Menschen und Waffen. Wir schlagen das Kreuzzeichen und folgen 



Rainer Volp 366 

dem Hakenkreuz. 
Wir kämpfen mit roten, schwarzen, farbigen Fahnen und ergeben 
uns mit einem weißen Tuch. 
Wir trinken Christi Blut und essen seinen Leib. Wir errichten 
Triumphbögen, Pyramiden, Obelisken, Freiheitsstatuen, Kathedra- 
len und Fernsehtürme. 
Wir frankieren unsere Briefe mit Marken und tauschen Geld in 
Münzen und Scheinen. Wir signieren Schecks, Briefe, Verträge und 
hinterlassen Fingerabdrücke in den Karteien. 
Wir geben den Gegenständen, den Farben, den Formen, den Zeiten, 
den Richtungen, den Gesten und Bewegungen Bedeutung. Wir 
tragen weiße Kleider als Zeichen der Unschuld, zur Hochzeit, und 
schwarze Kleider zum Zeichen des Todes, zur Trauer. Rot sind der 
Kommunismus, die Liebe und das Blut. 
Wir fasten an Fasttagen, gedenken an Gedenktagen, feiern an Feier- 
tagen. 
Rechts ist gut und links ist böse. Links ist gut und rechts ist böse. 
Wir steigen auf, wir steigen ab. 

Als Hörer (Leser) dieser Zeilen kann man wohl ein wenig begreifen, wie 
wir ständig nicht nur Bilder empfangen, sondern auch Bilder erstellen, 
also mit Bildern umgehen beim Bilderleben. Dieses im Hintergrund, kön- 
nen wir uns vielleicht jetzt daran machen, zu versuchen, abzugrenzen, was 
wir in diesen Bildern tun. Ich werde die vier Punkte des Themas: Bild- 
betrachtung, Bildpredigt, Bildprovokation und Bildmeditation so behan- 
deln, daß ich sie zunächst hypothetisch umschreibe und sodann im Einzel- 
nen definiere und erläutere. 
1. Wir ziehen in Betracht, was uns geordnet erscheint, also einen Kosmos 
unserer Welt, wo oben für uns oben, oder unten für uns unten, rechts für 
uns rechts und links für uns links, nah für uns nah und fern uns fern ist; 
wo wir die Oberfläche vermuten und wo wir die Tiefe vermuten, was uns 
sympathisch erscheint und unsympathisch, also wie wir die Welt als Ord- 
nung betrachten und wie wir die Welt ordnen. Dieses ist die Grundlage 
unseres Redens von Bildbetrachtung. 
2. Was wir betrachten, wollen wir auch benennen. Wir wollen, da wir uns 
beim Betrachten Unterschiedliches vorstellen, versuchen, unsere Mißver- 
ständnisse aus dem Wege zu räumen; also sind Bilder die Wurzel der 
Sprache. Das ist der Grund der Bildpredigt (sie verkündet: Rechts ist 
gut ...) 
3. Bilder rufen in uns Vorstellungen hervor, provozieren etwas, wir provo- 
zieren uns auch gegenseitig. Ein Künstler hat uns provoziert mit seinen 



•Du wirst das, was du meditierst" 367 

Vorstellungen und uns kommt das verwirrend vor, weil es jeweils eine 
subjektive Welt ist; ist sie stark, dann lockt sie uns hervor. Bildprovokation 
lebt von der Einsicht, daß Bilder Teil der individuellen Schöpfung sind, die 
sich mehr oder weniger stark Geltung verschafft. 
4. Bilder repräsentieren immer eine Macht, vor allem die Macht der Erin- 
nerung. Wir stellen Fotos von unserem Geliebten, von einem Verstorbenen 
auf unseren Schreibtisch. Diese Macht der Erinnerung oder die Macht der 
Hoffnung zu transformieren, den Umgang mit Bildern üben, die uns um- 
geben, dieses, denke ich, ist die Aufgabe der Bildmeditation. 

Versuchen wir, diese allgemeinen Hinweise näher zu definieren und zu 
erläutern. 

1. Die Bildbetrachtung. 
Was ist das eigentlich? Lateinisch consideratio heißt, einen Zusammen- 
hang von Zeichen, deren wir uns bewußt werden, diesen Zusammenhang 
in Betracht ziehen. Dieses Inbetrachtziehen hat es in sich; denn es ist mehr 
als nur ein Bild erklären oder interpretieren, vielmehr sind es zwei Vor- 
gänge, die zusammenkommen müssen. Den einen Vorgang kann man 
nennen: das Wahrnehmen, das Wahrnehmen der Dinge • consentire -; 
das andere, das Anschauen, das contemplari. Richard von St. Viktor hat 
über die Betrachtung der Dinge in seinem Buch •De gratia Contempla- 
tionis" folgendes ausgeführt: •Wenn die Schärfe unseres Geistes sich von 
allen Seiten in diese beiden Arten der Betrachtung, nämlich der Betrach- 
tung der natürlichen und der künstlichen Dinge, vertieft und mit erstaun- 
licher Lebendigkeit der Intelligenz immer wieder von der einen zu der 
anderen eilt, dann erhält die Weite unserer Arche, also unseres Anfangs, 
das ihr durch die göttliche Anordnung zugemessene Maß." 

Ich denke, daß dieses Eine, die Betrachtung der natürlichen Dinge, meint: 
die Dinge wahrnehmen. Das Betrachten der künstlichen Dinge, d. h. über 
die Dinge kontemplierend zur Anschauung gelangen, wäre mehr als wahr- 
nehmen. 
a) Wahrnehmung ist die Grundlage aller Kunst, die Grundlage jeder 
geistigen Tätigkeit. Wir nehmen wahr, wenn der Bildumfang ein Rechteck, 
ein Oval, ein Quadrat oder eine andere Figur beschreibt. Wir nehmen auf 
einem Bilde Gegenstände wahr, auch die Natur, auch Menschen sind zu- 
nächst Gegenstände; wir nehmen wahr, daß diese Gegenstände mitein- 
ander in Beziehung treten, wir bemerken Zusammenhänge, die wir schon 
kennen, denn wir nehmen das wahr, was uns •natürlich" zu sein scheint. 
Besonders Akademiker haben bestimmte Vorstellungen dessen, was wahr 
ist und das nehmen sie auch wahr. Und das kommt ihnen auch natürlich 
vor. Wir Menschen wollen immer auf Bilder zurückweichen, die wir schon 



Rainer Volp 368 

kennen. Wir machen Wahrnehmungen nicht im Blick auf das, was wir für 
unwahr halten. Wie könnten wir das •wahr"-nehmen? Auch nehmen wir 
gewisse Dinge deshalb nicht wahr, weil sie verschwimmen, weil sie unserer 
Wahrheit gegenüber nicht präzise zum Vorschein kommen; aber wir mer- 
ken in dem Augenblick, in dem wir Beziehungen zwischen den Dingen 
herstellen, wie sich diese bei uns Anschauung verschaffen und über die 
bloße Wahrnehmung hinausgehen. Und damit kommen wir auf die Frage, 
was ist Anschauung? 
b) Die Anschauung wächst mir bei der Bildbetrachtung zu, auch wenn diese 
noch so einfach wäre; wir können sie nicht ausschalten. Es bilden sich 
Dinge, die wir künstlich herstellen, •künstlich" im besten Sinne des Wortes 
(wovon der Begriff Kunst kommt), nämlich in unserer Vorstellung. •Ich 
sehe im Leeren entstehen die Dinge" nennt diesen Vorgang Lukrez, und 
Friedrich Schleiermacher führt diesen Ansatz zu seinem Ziel mit der Defi- 
nition: •alle Verrichtungen des Geistes in ihrer ewigen Einheit"4, d. h. 
inneren Natur, anschauen. Caspar-David Friedrich, in seinen wesentlichen 
Anschauungen von Friedrich Schleiermacher theologisch beeinflußt6, hat 
bekanntlich Rückenfiguren gemalt, Rückenfiguren, welche zur Anschauung 
des Universums verleiten wollen. Man sieht diese Figuren zunächst nicht 
als Menschenfiguren, denn man sieht anderes, man sieht mit ihnen etwa 
Stäbe, wie sie am Strand stehen und man merkt plötzlich eine Ähnlichkeit 
oder vielleicht sogar eine innere Verwandtschaft zwischen den Dingen und 
den Menschen. Ob sie einzeln, paarweise oder zu dritt dastehen, sie stehen, 
gehen oder stützen sich gegenseitig und wir bemerken, wie die Gegenstände 
Leben gewinnen und wie sie ein Teil unserer selbst sind. 
c) •Betrachtung" umfaßt in der Tat beides, Wahrnehmung und Anschau- 
ung. Denn •betrachten" kommt, wie das Wörterbuch von Dante Olivieri 
meint, von considerare in dem Sinne: den Himmel, die Gestirne, aufmerk- 
sam beobachten. Es wäre das Gegenteil dessen, was wir unter desiderare 
verstehen, also etwas wünschen. Dann wären die Vorstellungen der An- 
schauung keineswegs Projektion unserer Wünsche, sondern das Achten 
auf das Vorhandensein eines Sidus, eines Gestirns, was recht gewisse 
Schlüsse zulassen kann. Andere führen, nebenbei bemerkt, das contem- 
plari auf den Begriff templum zurück; hier spiegeln sich beim Aufkommen 
von Anschauungen (anhand von Wahrnehmungen) der Himmel und Gott. 
Luther sagt ganz schlicht, Gott sei, woran du dein Herz hängst. Alles, 
woran wir unser Herz hängen, bringen wir in die Wahrnehmung mit ein. 
Es treibt, strukturiert und transformiert das Wahrnehmen, so daß es 

4 F. Schleiermacher, Monologe. Hg. F. Schiele/H. Mulert, 1914, 72. 
5 S. R. Volp, Transzendenz als Prüfstein. In Kunst und Kirche. 2/78, 71-76. 



•Du wirst das, was du meditierst" 369 

zur Anschauung wird. Darauf basiert die Werbung, die Reklame, aber 
darauf basiert auch die höchste Kunst. 

Von Gott reden wir also nicht im Blick auf die Dinge, sondern im Blick 
auf die die Dinge tragenden und zusammenhaltenden Kräfte. Deshalb 
besteht jeder Künstler auf einem ihm präsenten und ihn tragenden inneren 
Zusammenhang dieser Kräfte. Er fragt nach Grundmustern, nach Model- 
len, nach dem, was die Welt im Innersten zusammenhält. Schon Augustin 
sagte, Gott sei reine Struktur, er bestehe in reinen Beziehungen, ein Ge- 
webe der Elemente, welches sich in bestimmten Maßeinheiten zeige: in 
Rhythmus, Zahl, Maß und Gewicht. Gott ist danach nicht gemacht aus •na- 
türlichem Stoff", sondern enthalten und verborgen im •heimlichen Schoß 
der Natur". Entsprechend beschreibt Littre, ein französisches Wörterbuch 
vom Ende des 18. Jahrhunderts, die Anschauung: •Es entsteht noch ein 
Vorgang der Verbindung, die die Aufmerksamkeit zwischen unseren Ideen 
herstellt, und zwar die Kontemplation; sie besteht darin, daß man ohne 
Unterbrechung die Wahrnehmung, den Namen oder die Umstände eines 
Gegenstandes bewahrt, der soeben entschwunden ist." 

Wir können Christus nicht direkt malen, aber er berührt uns und hinter- 
läßt Spuren, die wir malen. 

Für Schleiermacher war die höchste Anschauung die geheimste Betrach- 
tung des eigenen Handelns. Daher könne jeder Mensch auf eigene Art die 
Menschheit darstellen. Der Grund: die Liebe ist der Gemüter Wechsel- 
anschauung. Dieses uns bewußt zu machen, d. h. die Strukturen, die wir in 
uns tragen, gegenseitig offen lassen, wäre also der Vorgang, der sich 
ereignet, wenn wir Bilder machen und betrachten. Bilder eröffnen ein 
Gespräch, das, wie ich hoffe, offen bleibt, weil wir von den Wahrnehmun- 
gen zur Anschauung und von Anschauungen zu je neuen Wahrnehmungen 
kommen und uns gegenseitig verwundert und betroffen fragen: ich habe 
dich noch gar nicht gekannt. Gut, daß du es gesagt hast. Oder ein anderer 
hat mich noch nicht gekannt. Gut, daß ich mich geöffnet habe. Das Wun- 
der widerfährt dem, der bereit ist, in dem Bild der Außenwelt sich selbst 
zu begegnen, dem dies Bild so trächtig ist, daß er zum Bild, auch einer 
ganzen Epoche, nicht nur eines Menschen wird. 

2. Die Bildpredigt 
Unser Verhältnis zur Bilderpredigt ist, meine ich, dadurch belastet, weil 
wir Bilder anderthalb Jahrhunderte lang als Anschauungsmittel für Lite- 
ratur verwendet haben. Man wollte zwar gut und bescheiden lediglich 
Bilder in Bilderbibeln und Katechismen hineingeben, damit die Kinder 
einen Stoff haben, der ihnen anschaulich macht, was in dem Heiligen 
Lande passiert ist. Aber so werden Bilder nicht ernst genommen. Ich habe 



Rainer Volp 370 

den Eindruck, auch Diavorträge, wie wir sie in der Regel machen, leiden 
unter dieser Hypothek, einer unseligen Verbindung zwischen Rationalis- 
mus und Erweckungsbewegung. Man wollte Stoffe, wollte das Historische, 
wollte Realien der Heilsgeschichte vermitteln, doch man hämmerte feste 
Vorstellungen in unsere Köpfe. Die Reproduktionstechniken des 19. Jahr- 
hunderts, auch die unseres Jahrhunderts, erwecken den Anschein, man 
könne Gefühle reproduzieren und Hegels Ästhetik propagierte Ideale und 
das Vorurteil, es ließen sich historische Situationen im künstlerischen •Ge- 
wände" darstellen. 

Natürlich muß eine Predigt ihr Ziel haben - eine Predigt will zum 
Erfassen und zum Begreifen von Zusammenhängen führen - auch die Bild- 
predigt will sagen am Schluß: gehe hin und tue desgleichen oder sündige 
hinfort nicht mehr. Aber muß es denn so sein, daß Ideale und Begriffe 
die Betrachtung leiten? Kann eine Bildpredigt gelingen, wenn Bilder nur 
Stoff für Dogmen oder historische Erklärungen sind? 

Ich spreche aber von Bildpredigt, wenn nicht die Aussage des Bildes, 
sondern das Bild bzw. Bilder im Dienst einer anderen, einer umfassenderen 
Aussage liegt. Das sind wieder zwei Aspekte, die hier zu sehen sind. 
a) Bilder sind Schriften, die man lesen kann. Bilder sind die Schrift des 
Volkes, des Volks, das wir verloren haben. Bilder sind somit als eigen- 
ständige Schrift zu sehen, über die und in der wir predigen. Bilder als 
Miniaturen waren keine Illustrationen zur Bibel, sondern eigenständige 
Aussagen. Wenn wir heute die Räume der alten Kirche sehen, voll mit 
Bildern, dann repräsentieren diese eigenständige Aussagen, d. h. visuelle 
Texte, die anregen sollen, daß sie fortgeschrieben werden von den Men- 
schen an ihrer Vorstellung, aber auch im Malen. Und es ist keineswegs 
so, daß die Kirchen im Protestantismus leer gewesen seien: Gestühl, Orgel, 
Empore, Taufstein, Kanzel, Stifter- und Almosentafeln - alles war in 
Bildern verfaßt, selbst Einlegebilder und persönliche Andachtsbilder 
haben eine große Tradition im protestantischen Raum, besonders Altar- 
und Bibel-Bilder haben auf selbständige Art und Weise gepredigt6. Nur 
dort, wo eine Rückfrage der Bilder entstanden ist, warum etwa ein Teufel 
so oder anders gemalt wurde, wurde es erst erforderlich, darüber auch zu 
reden. Wir haben nicht das Recht zu schweigen, aber reden ist etwas sehr 
Schwerwiegendes. 
b) Deshalb ist der Begriff praedicatio - wovon Predigt kommt - immer in 
der doppelten Weise interpretiert worden: nicht nur ein Bekanntmachen 
und Verkünden, sondern auch ein Lobpreis. Zur Bildpredigt gehört das 
Gebet. Das Gebet, das möglicherweise nicht der Leiter spricht, sondern das 
Gebet, das aus einer solchen Betrachtung erwächst, gesprochen, gesungen 

6 Vgl. ders., Andachtsbild II, in TRE, Bd. 2, 668-672 



•Du wirst das, was du meditierst" 371 

oder gemalt von denen, die dabei sind, frei formuliert (warum nicht?). 
Weil Reden etwas Schwerwiegendes ist, darf der Leiter einer Bildpredigt 
nicht seine Meinung durchsetzen wollen und sie nachher im Gebet womög- 
lich zementieren! 
c) Bilder wollen nicht durch eingeredete Vorstellungen erdrückt werden, 
sie wollen doch Anschauung entwickeln helfen! 

Wie sollen wir vorgehen? Ich denke an zwei Möglichkeiten: 
- Die thematische Bildpredigt: das Thema wird vom Leiter bzw. einer 
Vorbereitungsgruppe festgelegt. Quer durch Epochen, Stile und Techniken 
oder gebunden an ein einziges Sprachmuster (es muß aber sehr gut sein!) 
erarbeitet man ein Thema (z.B. •Die Gnade des Humors", •Bauen wir 
lieber auf Fels" usf.). Jede Reihung fixiert das Thema: man kann viele 
Bilder hintereinander zeigen, dann wird es eher eine historische Schau; 
man kann sich auf ein einziges Bild beschränken und dieses an die Wand 
heften; man kann eine Art Ikonostase aufbauen, indem nach jeder Predigt 
das wichtigste Bild als •Spur" von Erlebtem zurückbleibt; man kann mit 
paarweisen Bildern eine ähnliche und doch andere Situation darstellen 
und so Paradigmen vieler Erfahrungsketten bilden; man kann einzelne 
Bilder in eine Rede einbauen • nicht zur Illustration, sondern an Stellen, 
die unsere verbale Sprache nicht erreichen. 
- Die mehr oder weniger gelenkte Bildmeditation: dazu nur dies: Glück- 
lich, wem es gelingt, aus einem größeren Repertoire von Bildern im Laufe 
eines Gesprächs jene herauszugreifen, welche schwer Sagbares besser, als 
unsere Worte es vermögen, ins Bild setzen. Glücklich, wem es gelingt, nur 
lockere Rahmenthemen vorzugeben, ein präzises Thema aber im Laufe der 
Meditation mit allen Anwesenden gemeinsam zu profilieren und zu ver- 
tiefen und an der jeweils besten Stelle Bild und Musik und Gespräch zu 
wechseln. Am glücklichsten der, dem es gelingt, daß am Ende jeder auf 
seine Weise sich, vom Thema angestoßen •sagt, singt und fröhlich" (Lu- 
ther) ist: d. h. Bilder und Lieder selbst hervorbringt. 

3. Die Bildprovokation 
Die Bildprovokation lebt in zwei Bereichen: in der Auseinandersetzung 
um künstlerische Bildqualitäten und im Streit um öffentlich diskutierte 
Inhalte; provocare d. i.: jemanden aus seinen Vorbehalten herausrufen, 
a) Künstlerische Bildqualitäten sind zunächst durch technische Könner- 
schaft bedingt, zugleich jedoch auch durch die Fähigkeit eines Künstlers, 
Grenzerfahrungen Ausdruck zu geben. •Bilden" nenne ich in diesem Zu- 
sammenhang ein Modellieren von Welt, d. h. man zerstört übliche Überein- 
künfte, Alltagsmythen und baut neue, oft sehr private auf. Dies stellt eine 
Provokation dar. In diesem Sinne ist jede poetische Gestalt höchst provo- 



Rainer Volp 372 

zierend. Sie mutet anderen, Lesern zu, Klischees abzuwerfen, d. h. übliche 
Vorstellungen und Figuren, in denen wir uns zu schützen suchen. 

Was die neuen Entwürfe konstituieren, sind natürlich auch keine abso- 
luten Neuigkeiten, sie kombinieren bloß das Übliche auf neue Weise. Und 
dieses bloße Experimentieren, Kollagieren, Kooperieren, Montieren und 
Präsentieren ist, weil kein endgültiges Heil, weil menschlich-vorläufig, für 
viele ärgerlich-provozierend. Der Künstler will ja nicht Anschauungen 
bestätigen, nicht hohe und schöne Werte vereinigen oder gar überhöhen, 
er muß Widersprüche aufleuchten lassen und - im Unterschied zum bloßen 
Kritiker - zeigen, daß sie beide, auf einer anderen Ebene, wahr sein könn- 
ten. Dies widerspricht der Tendenz von Bildern, der Tendenz jedes Bildes 
für sich, eine eigene Wahrheit zu beanspruchen. 

Ich könnte auch so sagen: Bilder werden gewöhnlich von uns im prakti- 
schen Gebrauch als Mythen verhandelt (Einsteins Hirn, Beckenbauers Füße 
sind mythische Elemente). Der Künstler haut durch das Chaos und die 
Menge solcher Bildelemente Aussichten in unabsehbares Gelände. Das 
provoziert weltanschaulich, trifft nicht selten den Nerv des Betrachters. 
Insofern braucht man oft nur ein einziges ungewohntes gutes Bild vor- 
zeigen und - ohne daß man etwas sagt - die Provokation abwarten, 
b) Die Auseinandersetzung um öffentlich diskutierte Inhalte braucht die 
politische Provokation. Wir finden sie im visuellen Bereich vor allem auf 
Plakatflächen, in den Massenmedien, in Büchern und auf Bühnen - das 
Kino eingeschlossen. Einerseits bedient sich die Kirche solcher Medien, 
andererseits kann sie dies nur, wenn auch hier die oft überdeckten religiö- 
sen Dimensionen erkannt werden. 

Mythen - für die man in der Regel wirbt - machen die Kraft, Lautstärke 
und Unvereinbarkeit provozierender Richtungen erklärbar. Der Abbruch 
öffentlicher Bedeutung von Religion ist nicht bloß durch das Festhalten an 
überholten Mythen zu erklären; indem man die Funktion der Alltags- 
mythen übersah, geriet man in immer stärkere Allgemeinheiten und Un- 
verständlichkeiten. Man regt sich über nichts - oder Nichtigkeiten - auf. 

Heute erkennen wir wieder, wie stark das Evangelium in den Streit der 
öffentlichen Meinung hinein geboren war. Schon Philippus begann seine 
Jünger-Werbekampagne mit dem beschwörend-humorvollen Zuruf: 
•Komm und sieh's dir doch an!" (Joh 1,46) Den Provokateuren Gottes 
wurde mit auf den Weg gegeben: •Was euch gesagt ist in das Ohr, das 
predigt auf den Dächern!" (Mt 10,27; Lk 12,3) Das hat den Gang 
der Weltgeschichte mit Erfolg beeinflußt. Wie jede gute Werbung besteht 
das Evangelium aus einem wechselseitigen Austausch von Botschaften, 
einem Aufeinander- und Miteinanderwirken, in dem man die Bedürfnisse 
des anderen genau einschätzt. 



•Du wirst das, was du meditierst" 373 

Provokation ohne die Einsicht in die Erwartung des Adressaten wäre 
nicht nur wirkungslos, sondern auch lieblos. Institutionen, die kein Mei- 
nungsmonopol besitzen, sind essentiell auf werbende Provokation ange- 
wiesen. Die einzige Alternative wären Sanktionen. Deshalb muß sich auch 
die Kirche daran gewöhnen, in den öffentlichen Streit in Massenmedien 
einzusteigen - hatte sie doch einmal, was die Flugblätter, Schriften, Mauer- 
aufschriften, Plakate, Fahnen usf. betraf, als Schrittmacher gewirkt. Nur, 
wo mit zündenden Ideen (weil mit erstrittenen Vorstellungen) geworben 
und provoziert wird, entsteht öffentliche Meinung. In dieser Hinsicht steht 
die Kirche heute wieder nahezu am Nullpunkt. 
c) Da jedoch kaum eine Gruppe so stark wie die Kirche Bilder verschleißt, 
muß sie sich am stärksten um Bildqualitäten bemühen, muß sie mehr als 
jede andere Institution darum bemüht sein, die erste und die zweite Pro- 
vokationsebene zu betreten, d. h. künstlerische Bemühungen in den Situa- 
tionen der Grenze, auch der individuellen, mit dem Streit der öffentlichen 
Inhalte in Beziehung zu setzen. 

öffentliche Bilder sowie Kunstwerke im Auftrag der Kirche unterliegen 
einem besonders hohen Anspruch - insbesondere im Blick auf ihre Glaub- 
würdigkeit. Sie müssen nicht professionell im üblichen Sinne sein, doch der 
Widerspruch von Anspruch (Provokation enthält immer einen hohen An- 
spruch) und tatsächlicher Darbietung wird hier besonders schnell und deut- 
lich empfunden. Unlautere Methoden laufen schnell auf, wo Glaube 
geweckt werden soll. Positiv gewendet: ich meine, Humor und selbstkriti- 
sches Engagement sind die besten Tugenden einer überzeugenden Bild- 
provokation. 

Die Stadt, die auf dem Berge Hegt, will nicht andere erobern, sprich: 
überreden. Sie will, kann sie doch nicht verborgen bleiben, nur dies: über- 
zeugend wirken. Es ist ein Vorgang, den wir nicht erst in Szene setzen 
müssen, wir sind mitten drin, sofern wir uns schöpferisch und öffentlich als 
Christen äußern. 

4. Die Bildmeditation 
Meditieren heißt für mich, den Weg vom Wahrnehmen zum Anschauen 
und vom Anschauen zum selbständigen, d. h. kreativen/schöpferischen 
Wahrnehmen der eigenen inneren und äußeren Möglichkeiten abschrei- 
ten. Man lernt dabei Grenzen kennen, Grenzen eigener, anderer und 
gemeinsamer Totalitäten. 

Wer meditiert, findet zu sich und zu anderen, wird sich bewußt, was er 
vermag - authentisch und glaubwürdig • und was er nicht vermag. Wer 
meditiert, ist auf dem Weg zu einem Sein, das •Ich" sagen und das •Du" 
sagen kann. Darum ist christliche Meditation stets zu einem guten Teil 



Rainer Volp 374 

Gebet. Die Unmöglichkeiten nicht abgearbeiteter, aufgestauter Vorstellun- 
gen lösen sich am ehesten auf im Gebet, dem Ursprungsort - hoffentlich - 
vielfältiger Visionen. In der Regel unterscheidet man drei Grundbewegun- 
gen des Meditier ens: Schweigen, Atmen und Imaginieren. Entsprechend 
fasse ich die drei Aufgaben der Bildmeditation. 
a) Das Schweigen. In dem schon erwähnten Wörterbuch von Littre steht 
der Satz: •Wer meditiert, wendet sich sich selbst zu, wer betrachtet, wendet 
sich der Außenwelt zu". Sich sich selbst zuwenden hieße, sich nicht ver- 
schließen vor sich, vor den beunruhigenden Fragen, die sehr einfach sein 
können wie diese: •Wer ich bin?" 

Wir sind kein bloßer Gegenstand des Fragens, das Fragen selbst muß 
schweigendes Fragen sein können. Wer schweigt, kann zum Resonanz- 
boden göttlicher Anrede werden, denn er bemerkt Beziehungen, Relatio- 
nen, die sich zugleich als ganz anders und ähnlich dem erweisen, was uns 
von Ihm bewußt ist. 

Im konkreten Beisammensein: wir betrachten ein Gesicht. Ein Gesicht 
kann eine Landschaft sein, vielleicht eine göttliche, weil eine wie Christi 
Gesicht mißhandelte. Was an Erfahrungen, an Beobachtungen ausge- 
tauscht wird, erweist beim Reden, ob und wie es zum Resonanzboden von 
Glaubwürdigkeiten wird. Manches bleibt unausgesprochen, und das ist 
kein Schaden, während es bei einer Diskussion schaden könnte, wenn man 
sich nicht meldet. Aus der Verfassung des Dargestellten lernen wir unsere 
eigene Verfassung kennen. 

Man kann Wahrnehmungshilfen geben, die zur Kontemplation führen, 
nicht aber dogmatische Zusammenfassungen. Es ist durchaus möglich, wie 
es die Quäker in ihren Schulen machen, zum Beginn der Zusammenarbeit 
wortlos zu meditieren - und warum nicht mit einem Bild, welches zu 
Christus hinführen kann? - ohne unmittelbar darauf Erklärungen abzu- 
geben. Anfänge sollen bekanntlich öffnen, nicht verschließen. 
b) Das Atmen. Atmen heißt im Kern, etwas zu tun gedenken. Wer Atem 
hat, kann singen, kann auch Schmerz und Leid bewältigen, denn der Atem 
ist Kennzeichen des Vertrauens ins Leben. In diesem Sinne wird der Medi- 
tation etwas durchaus Schweres, nämlich ein seelisches Arbeiten zugemutet, 
sie ist, um mit Richard von St. Victor zu reden, •Mühe und Frucht der 
Seele", ein Erforschen der Seele, bei dem wir •auf steilem und schwieri- 
gem Wege mit großer seelischer Anstrengung aufs Ziel zustreben", und 
von Voltaire kennen wir die Redensart über Künstler: •so meditativ wie 
arbeitsam". 

Mit der Seele arbeiten heißt nicht, durch Begriffe Bilder erklären wollen, 
etwa •Hoffnung" mit einem Ankerzeichen garnieren. Das wäre, wie wenn 
ein Arzt dem Patienten sagt: Atme schnell, atme langsam. Starke Kunst 



•Du wirst das, was du meditierst" 375 

mutet die Anstrengung des natürlichen und doch tiefen Atemholens zu. 
Starke Bilder setzen, ohne daß man dies empfiehlt, eine Menge Bedeutun- 
gen aus sich heraus; man muß sie wirken lassen, damit sie zum Resonanz- 
boden ihrer Ursprungsbeziehungen werden. 

Menschliche Erinnerungen und menschliche Sehnsüchte klammern sich 
an Bilder; wer mit anderen, aber ähnlichen Bildern konfrontiert wird, doch 
so, daß er das Atmen nicht verlernt hat, der wird seine Erinnerungen und 
Sehnsüchte auch transformieren. Denn Bilder repräsentieren verdrängte 
und gehortete Macht der Erinnerung, sie zum Leben erwecken und zu 
transformieren, dies ist seelische Arbeit. 
c) Das Imaginieren. Nicht fremde, eigene Vorstellungen sollen es sein, die 
Verdrängtes hervorholen und in die Zusammenhänge der neuen Situation 
einführen. Bildmeditationen sind gefährlich, weil der Vielredner - oder 
auch nur der Leiter - seine Vorstellungen anderen aufredet. Dabei soll 
doch der Umgang mit Bildern geübt werden. 

Bildmeditation gelingt nur, wenn wir Situationen einspielen, in denen 
jeder seine ihm eigene innere Landschaft findet: seine Bäume, seine Vögel, 
seine Idole, seine Gebete. Es ist falsch, Vorstellungen, die uns, dem Leiter 
etwa, abwegig, inadäqat, alltäglich erscheinen, zu korrigieren. 

Erst das Ensemble der Vorstellungen belegt höchste Anschauung: Liebe. 
Und jeder soll die Freiheit erfahren, selbst die Vorstellungen zu korrigie- 
ren, die ihn fälschlich binden. 

Wenn wir einander helfen, Gesagtes stehen zu lassen, finden wir den 
Raum für Entscheidungen zwischen den Vorstellungen, entwickeln wir erst 
die Fähigkeit zur Produktion neuer und authentischer Bilder. 

Die höchste Gefahr, eigene Imagination zu unterbinden, droht aus dem 
Anpreisen stark besetzter Gottesbilder, auch bzw. gerade dann, wenn sie 
durch eine russische Ikone, durch einen Rembrandtchristus, durch Rouault 
ins Bewußtsein gehoben werden. Es müssen Nischen freigehalten werden, 
in denen jeder seinen Christus einbringen kann. Als Barlach gefragt wurde, 
warum er die mittlere Nische seines Figurenfrieses an der Lübecker Katha- 
rinenkirche freigelassen habe, antwortete er lapidar: da muß einem eben 
etwas einfallen - oder es fällt einem nichts ein. Der Künstler weiß am 
besten, daß man die Vorstellung, insbesondere die Christi, nicht zwingen 
darf, auch nicht durch die Wucht einer verinnerlichten Bildgeschichte Got- 
tes. Man kann Christus weder objektiv malen noch erst recht nicht objektiv 
belegen. Er ersteht uns nur auf, wenn wir im Gelingen zutreffender Vor- 
stellungen erfahren, was dabei •Gnade" heißt. Ich denke, insbesondere in 
den lösenden Beziehungen von Mächten, die uns in verstellten Situationen 
gebunden hielten. 



Rainer Volp 376 

Bildbetrachtung - Bildpredigt - Bildprovokation - Bildmeditation: die 
Omnipräsenz der Bilder läßt es nicht zu, beliebig einmal dies, einmal jenes 
zu versuchen. Wir sind einerseits ständig dabei, in jeder dieser Weise mit 
Bildern umzugehen. Andererseits jedoch muß man zwei Pole dieser Tätig- 
keiten im Auge behalten: 
Betrachtung und Meditation: wir meditieren, um von der Wahrnehmung 
in und durch Bilder zu höchsten Anschauungen zu gelangen; •der Gemüter 
Wechselwirkung, die Liebe" ist ein Ziel, das man zuvor in seinen Konkre- 
tionen noch nicht kennt. Hier gilt es, Gelegenheiten zu schaffen, damit 
jeder die ihm gemäßen Vorstellungen einbringen und mit denen anderer 
austauschen kann. Hier gilt es, Stehen-lassen-zu-können, was ein jeder 
vor Gott ausbreiten will. Das Gebet, auch am Schluß einer solchen medi- 
tativen Spurensicherung, kann zuvor nicht festgelegt sein, es transponiert 
die Spuren auf eine neue Ebene. 
Predigt und Provokation: wir haben etwas zu sagen, was andere ver- 
schweigen. Dazu braucht man Weisheit, denn man führt andere, bestimmt 
ihre Vorstellungen. Themen schwitzt das Leben aus - Themen um Geburt 
und Tod, um Freude und Leid, und sie muß man, mit und durch Bilder, 
provokativ und seelsorglich zu gezielten Redeeinheiten in präzisen Aus- 
sagen im Sinne des von uns verantworteten Evangeliums profilieren. Das 
ist immer in gewisser Weise subjektiv. 

Wenn wir den Unterschied verstanden haben, kann man natürlich beides 
miteinander verknüpfen. Denn es gibt keine Methode, die allein dem 
Evangelium gemäß wäre. 

Wie immer wir uns entscheiden: in Bildern nehmen wir einander gefan- 
gen; also: •woran du dein Herz hängst, das ist nun dein Gott" (Luther) 
oder: du wirst das, was du meditierst7. 

7 Vgl. ders., Bilder VII. Das Bild als Grundkategorie der Theologie, in TRE, Bd. 6 
557-568. 




