
EINÜBUNG  UND WEISUNG 

Denn Gott hat die Welt so sehr geliebt, daß er seinen einzigen Sohn 
dahingab. (Joh 3,16) 

Eine Besinnung vor dem Münchener Gnadenstuhl (vgl. Bildbeilage) 

Im Westen von München, genau dort, wo die Autobahn Stuttgart auf den Stadt- 
rand auftrifft, liegt die Blutenburg, eines der schönsten spätmittelalterlichen 
Kunstwerke. Herzog Sigismund von Bayern ließ sie 1488 errichten, nachdem er 
auf seine Witteisbacher Erbfolgerechte verzichtet hatte. Die Blutenburg ist eine 
heute noch erhaltene, geschlossene mittelalterliche Burg- oder Schloßanlage mit 
der Perle der Blutenburger Schloßkapelle. 

Blutenburg bedeutet Burg der Blüten - und im Frühling ist sie am schönsten, 
wird sie noch schöner sein, wenn die vorgesehene Parkanlage vollendet sein wird. 
Man bleibt einige Augenblicke im Burgtor stehen, durch das man die Schloßanlage 
betreten hat. Früher sah man hier wohl auf das Gewürz-, das Paradieses-Gärtlein 
der Schloßfrauen. Heute noch atmet der Platz Geborgenheit. 

Schon an der Außenwand der Kapelle wird ihre Theologie sichtbar. Über der 
Tür hält uns Gott-Vater seinen geopferten Sohn entgegen. In der Kapelle nimmt 
einen die Raumatmosphäre auf: Festlichkeit und zugleich durchsichtige Leichtig- 
keit. Das gotische Netzwerk über den Fenstern mit den Butzenscheiben vermittelt 
ein Gefühl von Himmelsweite, in dem zugleich eine stille Fröhlichkeit schwingt. 
Man sollte wiederum einige Augenblicke stehen bleiben und nachempfinden, wie 
Herzog Sigismund auf der rückwärtigen Empore sich gleichsam in die Reihe der 
Apostelfiguren, die den Innenraum in Höhe der Fenster umrunden, hineingedacht 
haben mag. Die geistlichen und weltlichen Säulen der Kirche! 

Doch Blick und Schritt werden unwiderstehlich von dem Flügelbild über dem 
Altar angezogen. 

1. Das Opfer 

Ober dem Altar! - man darf nie vergessen, daß dieser Gnadenstuhl sich über dem 
Altar und über der schmalen Predella mit den vier Evangelisten erhebt. Dann 
entdeckt man das Rund der Hostie, das von den Engelflügeln, den Repräsentanten 
kosmischer Macht, um Vater, Sohn und Geist angedeutet wird. Zwei mächtige 
Engelgestalten dürfen - für uns, mit uns - den Leib Jesu stützen, tragen; und zwei 
andere schlagen den goldenen Vorhang auseinander, vor dem sich das Drama der 
erlösenden Versöhnung abspielt. Der Goldgrund hat noch etwas von der direkten 
Mächtigkeit ottonischer Miniaturen an sich; aber er ist doch schon zum fein zise- 
lierten Hintergrund geworden, vor dem der Vater uns seinen Sohn zeigt: Hinter- 

grund für das feierliche Drama unserer Erlösung durch den Opfertod Jesu. 



Einübung und Weisung 384 

Jesus ist vom Schoß der Mutter in den Schoß des Vaters hineingenommen wor- 
den. Er geht hinüber vom Augenblick des Todes - den der gequälte Körper zeigt 
- in die Ewigkeit des Lebens. Sein Blut mischt sich mit dem Herrscherpurpur des 
Vaters. Zwei Begegnungen sind eins geworden. Von unten nach oben: Das Opfer, 
der Tod, die Hingabe. Von oben nach unten: Der Vater zeigt uns den Sohn, und 
dieses Zeigen ist Leben. Man liest im Gesicht des Vaters zugleich Schmerz wie Ma- 
jestät, gütiges Verzeihen wie göttliche Macht. Ganz eng zusammen sind die drei 
•Gesichter" Gottes, von denen der fromme Maler wußte, daß sie mehr sind als nur 
Gesichter, daß sie ein dreifaches, personal ansprechbares Du Gottes bilden: Die 
Barmherzigkeit des Vaters, die Hingabe des Sohnes und die geheimnisvolle Ein- 
heit beider, die durch die Taube symbolisiert wird, der Geist. 

2. Die Schöpfung 

Die in die Hostie eingeborgene trinitarische Liebe breitet sich aus; nach Links 
zum Anfang, nach Rechts zur Vollendung. 

Vollendung! Maria! ein Teil unerer geschaffenen Wirklichkeit ist einbezogen in 
das himmlische Gespräch der Drei. Es läßt sich kaum unterscheiden, wer der Vater 
(der Segnende auf dem Scheitel), wer der Sohn (als Herr und Richter trägt er die 
Weltkugel) und wer der Geist ist, der mit dem Zepter der Liebe die Welt regiert. 
Sie sind ein Gott; wie mit einer Hand krönen sie Maria; ein einziger Mantel 
scheint die gleichgekleideten Figuren, die auf einem einzigen Thron sitzen, zu 
umhüllen. 

Die heilige Dreiheit Gottes nimmt den Menschen, Maria, in ihre Herrlichkeit 
auf! Der viereckige Teppich und das viereckige Baldachin-Dach scheinen diesen 
Vierer-Vorgang zu spiegeln. Ich, als frommer Betrachter, darf in dieses Gesche- 
hen eintreten. Maria ist meine Schwester. 

Anfang! Auf dem linken Flügel ist das Gespräch der Dreifaltigkeit auseinan- 
dergezogen in die Senkrechte. Der Vater sendet den Geist auf Jesus, seinen Sohn. 
Dieser steigt hinab bis in die Tiefe unserer Erde, bis in das Urwasser des Schöp- 
fungsberichts. Man muß die beiden Flügel nebeneinander meditieren, um an Un- 
terschieden und Entsprechungen die Botschaft der Bilder zu verstehen: Thronsaal 
und Natur; eine ruhende und eine bewegte Dreiheit und Vierheit; wie verschie- 
den und doch eins ist der Segen des Vaters auf beiden Bildern! 

Man spürt, daß die Taufe Jesu - in durchaus biblischer Intention - alles um- 
faßt und das Herabsteigen Gottes in diese Welt darstellt; anfangend vom Schwe- 
ben des Geistes über den Urwassern und endgültig geworden in der Herabkunft 
des Geistes auf die junge Kirche. Und ebenso stellt die Krönung Mariens unser al- 
ler Erhöhtwerden bei Gott dar. Die Mitte aber ist einzig das Kreuzesopfer des 
Sohnes, das der Vater uns zeigt. •In keinem anderen ist das Heil zu finden. Denn 
es ist uns Menschen kein anderer Name unter dem Himmel gegeben, durch den 
wir gerettet werden sollen." (Apg 4, 12) 



Die Blutenburger Schloßkapelle am Westrand von München, errichtet duret 

einen ^autrupp der Frauenkirche, ab 1488. 

Oben: Der Chorraum mit dem Programm der drei Altäre. 

Unten: Gesamtansicht von 1830 (CA. Lebschee) etwa der heutigen Sicht ent- 

sprechend. 







,1.11 

Die Blutenburger Madonna; aus der Schule von Erasmus Grasser (1450- 
1518). 

<\ Umseitig: Der geöffnete Hauptaltar mit den Tafeln der beiden Seiten- 
altäre; von Jan Pollack (1435-1519). 



Einübung und Weisung 385 

3. Die Menschwerdung und die Vergöttlichung 

Noch weiter schwingt die Theologie des Gnadenstuhls. Das Tafelbild der Ver- 
kündigung wird als wertvollster der drei Altäre eingeschätzt. Die Offenbarung 
der dreifaltigen Güte im Mittelbild wird greifbar konkret, wird Mensch. Vom 
Vater, von der Mitte-Oben, schwebt das Kind auf Lichtpfeilen zu Maria, auf 
deren Haupt der Geist in der Gestalt der Taube ruht. Mit dem Schlaf gemach und 
dem Bett wird vorsichtig angedeutet, daß es sich um ein leibhaftes Geschehen han- 
delt. Gott tritt ein in den Schoß Mariens. Der Engel mit dem Spruchband zeigt, 
daß es ebenso ein Wortgeschehen ist. Gerade dieses Tafelbild ist durchsetzt mit 
biblischen Worten (in Latein, aus der Verkündigungsszene) und unserer bittenden 
Entsprechung (in Deutsch auf dem Engelgewand). 

Wie in der Verkündigung das göttliche Wort ankommt im Leib Marias, so 
schreitet das Wort auf dem linken Seitenaltar als König zurück zum Vater. •Der- 
selbe, der herabstieg, ist auch hinaufgestiegen bis zum höchsten Himmel, um das 
All zu beherrschen" (Eph 4, 10); und führt mit sich, wie der Epheserbrief 
schreibt, die Schar der Menschen. 

Man muß bei der Meditation des Bildes den Einzelheiten nachgehen. Der kö- 
niglichen Gestalt des Weltenrichters, dessen Mantel - ähnlich wie beim Gnaden- 
stuhl - von vier (jetzt sehr menschlichen) Engeln gehalten wird. Seine Füße, die 
sich zur Mitte und Höhe des Gnadenstuhls zurückwenden, tragen - anders als dort 
- keine Wundmale mehr. Er ist ganz Gott, versinnbildlicht als sogenannter •tri- 
nitarischer Christus" Gottes ungebrochene Herrlichkeit: •Wer mich gesehen hat, 
hat den Vater gesehen." (Joh 14, 9) Seine Geste entspricht der des Verkündi- 
gungsengels, und vielleicht liegt in der Dreiheit der •geistkräftigen" Deute-Finger 
und der Weltkugel in der Hand des Richters und der Erhabenheit der Krone eine 
Andeutung an die trinitarische Füll£. Trinitarisch aber ist die nicht mehr wieder- 
gegebene Schrift unter dem Bild: •Sanctus, Sanctus, Sanctus" - Heilig, Heilig, 
Heilig. 

Das aber ist der Gesang der •unzähligen Schar" der Heiligen, die dem König 
nachfolgen. Wir erkennen Maria, neben ihr die Mutter Anna, dann Petrus. Auch 
noch einige andere lassen sich von der Predella her identifizieren, auf der das 
Tafelbild steht und wo vierzehn Nothelfer abgebildet sind. Aber wichtiger ist die 
große Schar der Heiligen, die heimkehrt zum Vater und in die ich, der Beter, mich 
eingliedern darf. Denn wir sind Brüder und Schwestern dessen, der als Gott es 
nicht scheute, Mensch zu werden. 

4. Wir 

Dann treten wir wieder zurück in den Kirchenraum. Vielleicht steigt in uns ein 
Bedenken auf, ob man Gott so menschlich, ob man die Glaubenswirklichkeit der 
Dreifaltigkeit so sichtbar darstellen darf? 

Gewiß, der Maler ist bis an die Grenzen des Möglichen gegangen. In der Ost- 
kirche (Moskauer Synode von 1667) wie in der Westkirche (1628, Urban VIII.; 
1745, Benedikt XIV.; 1928, AAS 103) gibt es Warnungen vor allzu großer Ver- 



Einübung und Weisung 386 

mensdilichung in den Darstellungen. Doch davon kann hier nicht die Rede sein. 
Dem Künstler ist es gelungen, ein Ganzes zu zeigen; die Ganzheit des Heilsgesche- 
hens. Und es ist ihm gelungen, uns, die betenden Betrachter, mit hineinzubeziehen 
in die Geschichte Gottes. 

Am dichtesten wird alles, wenn auf dem Altar die hl. Messe gefeiert wird; 
wenn die Hingabe und die Verherrlichung des Sohnes nicht nur im Bilde geschaut, 
sondern im Sakrament der Eucharistie gefeiert wird. Da ahmen wir Menschen die 
Engel nach, die den Leib des Herrn halten und stützen: Die feiernde Gemeinde 
und der Priester, dem der Bischof als Nachfolger der Apostel die Hände aufgelegt 
hat. 

Gott ist so groß, daß er das Menschliche - uns Menschen und zuerst den Men- 
schen Jesus - in sein eigenes Leben eingelassen hat. Vielleicht verstehen wir jetzt, 
warum auf diesen Bildern Maria, der zweiten Eva, der Mutter Jesu und Mutter 
der Kirche, eine so bedeutende Stellung gegeben wird. Wir verstehen, daß das 
schönste Schmuckstück der Kapelle, die Blutenburgmadonna, einen so wichtigen 
Platz am Seitentabernakel (auf dem Raumbild nicht sichtbar) einnimmt. 

•Denn Gott hat die Menschen so hoch erhoben...", •denn Gott hat die Welt 
so sehr geliebt...". Josef Sudbrack, München 




