EINUBUNG UND WEISUNG

Denn Gott hat die Welt so sehr geliebt, daB er seinen einzigen Sohn
dahingab. (Joh 3, 16)

Eine Besinnung vor dem Miinchener Gnadenstuhl (vgl. Bildbeilage)

Im Westen von Miinchen, genau dort, wo die Autobahn Stuttgart auf den Stadt-
rand auftrifft, liegt die Blutenburg, eines der schénsten spitmittelalterlichen
Kunstwerke. Herzog Sigismund von Bayern lief sie 1488 errichten, nachdem er
auf seine Wittelsbacher Erbfolgerechte verzichtet hatte. Die Blutenburg ist eine
heute noch erhaltene, geschlossene mittelalterliche Burg- oder Schlofanlage mit
der Perle der Blutenburger Schlofikapelle.

Blutenburg bedeutet Burg der Bliten — und im Frithling ist sie am schonsten,
wird sie noch schoner sein, wenn die vorgesehene Parkanlage vollendet sein wird.
Man bleibt einige Augenblicke im Burgtor stehen, durch das man die Schloflanlage
betreten hat. Frither sah man hier wohl auf das Gewiirz-, das Paradieses-Gartlein
der Schlofifrauen. Heute noch atmet der Platz Geborgenheit.

Schon an der Aulenwand der Kapelle wird ihre Theologie sichtbar. Uber der
Tiir hilt uns Gott-Vater seinen geopferten Sohn entgegen. In der Kapelle nimmt
einen die Raumatmosphire auf: Festlichkeit und zugleich durchsichtige Leichtig-
keit. Das gotische Netzwerk tber den Fenstern mit den Butzenscheiben vermittelt
ein Gefihl von Himmelsweite, in dem zugleich eine stille Frohlichkeit schwingt.
Man sollte wiederum einige Augenblicke stehen bleiben und nachempfinden, wic
Herzog Sigismund auf der riickwirtigen Empore sich gleichsam in die Reihe der
Apostelfiguren, die den Innenraum in Héhe der Fenster umrunden, hineingedacht
haben mag. Die geistlichen und weltlichen Sdulen der Kirche!

Doch Blick und Schritt werden unwiderstehlich von dem Fliigelbild iiber dem
Altar angezogen.

1. Das Opfer

Uber dem Altar! — man darf nie vergessen, daf dieser Gnadenstuhl sich iiber dem
Altar und iiber der schmalen Predella mit den vier Evangelisten erhebt. Dann
entdeckt man das Rund der Hostie, das von den Engeliligeln, den Reprasentanten
kosmischer Macht, um Vater, Sohn und Geist angedeutet wird. Zwei machtige
Engelgestalten dirfen — fiir uns, mit uns — den Leib Jesu stiitzen, tragen; und zwei
andere schlagen den goldenen Vorhang auseinander, vor dem sich das Drama der
erlosenden Versohnung abspielt. Der Goldgrund hat noch etwas von der direkten
Michtigkeit ottonischer Miniaturen an sich; aber er ist doch schon zum fein zise-
lierten Hintergrund geworden, vor dem der Vater uns seinen Sohn zeigt: Hinter-
grund fir das feierliche Drama unserer Erlésung durch den Opfertod Jesu.



Einiibung und Weisung 384

Jesus ist vom Schofl der Mutter in den Schoff des Vaters hineingenommen wor-
den. Er geht hiniiber vom Augenblick des Todes — den der gequilte Korper zeigt
— in die Ewigkeit des Lebens. Sein Blut mischt sich mit dem Herrscherpurpur des
Vaters. Zwei Begegnungen sind eins geworden. Von unten nach oben: Das Opfer,
der Tod, die Hingabe. Von oben nach unten: Der Vater zeigt uns den Sohn, und
dieses Zeigen ist Leben. Man liest im Gesicht des Vaters zugleich Schmerz wie Ma-
jestit, giitiges Verzeihen wie gottliche Macht. Ganz eng zusammen sind die drei
»Gesichter” Gottes, von denen der fromme Maler wufite, dal sie mehr sind als nur
Gesichter, daf sie ein dreifaches, personal ansprechbares Du Gottes bilden: Die
Barmherzigkeit des Vaters, die Hingabe des Sohnes und die geheimnisvolle Ein-
heit beider, die durch die Taube symbolisiert wird, der Geist.

2. Die Schopfung

Die in die Hostie eingeborgene trinitarische Liebe breitet sich aus; nach Links
zum Anfang, nach Rechts zur Vollendung.

Vollendung! Maria! ein Teil unerer geschaffenen Wirklichkeit ist einbezogen in
das himmlische Gesprich der Drei. Es 148t sich kaum unterscheiden, wer der Vater
(der Segnende auf dem Scheitel), wer der Sohn (als Herr und Richter trigt er die
Weltkugel) und wer der Geist ist, der mit dem Zepter der Liebe die Welt regiert.
Sie sind ein Gott; wie mit einer Hand kronen sie Maria; ein einziger Mantel
scheint die gleichgekleideten Figuren, die auf einem einzigen Thron sitzen, zu
umhiillen.

Die heilige Dreiheit Gottes nimmt den Menschen, Maria, in ihre Herrlichkeit
anf! Der viereckige Teppich und das viereckige Baldachin-Dach scheinen diesen
Vierer-Vorgang zu spiegeln. Ich, als frommer Betrachter, darf in dieses Gesche-
hen eintreten. Maria ist meine Schwester.

Anfang! Auf dem linken Fliigel ist das Gesprach der Dreifaltigkeit auseinan-
dergezogen in die Senkrechte. Der Vater sendet den Geist auf Jesus, seinen Sohn.
Dieser steigt hinab bis in die Tiefe unserer Erde, bis in das Urwasser des Schop-
fungsberichts. Man muf die beiden Fliigel nebeneinander meditieren, um an Un-
terschieden und Entsprechungen die Botschafi der Bilder zu verstehen: Thronsaal
und Natur; eine ruhende und eine bewegte Dreiheit und Vierheit; wie verschie-
den und doch eins ist der Segen des Vaters auf beiden Bildern!

Man spiirt, daf§ die Taufe Jesu — in durchaus biblischer Intention — alles um-
faBt und das Herabsteigen Gottes in diese Welt darstellt; anfangend vom Schwe-
ben des Geistes iiber den Urwassern und endgiiltig geworden in der Herabkunft
des Geistes auf die junge Kirche. Und ebenso stellt die Krénung Mariens unser al-
ler Erhohtwerden bei Gott dar. Die Mitte aber ist einzig das Kreuzesopfer des
Sohnes, das der Vater uns zeigt. ,In keinem anderen ist das Heil zu finden. Denn
es ist uns Menschen kein anderer Name unter dem Himmel gegeben, durch den
wir gerettet werden sollen.“ (Apg 4, 12)















Einiibung und Weisung 385
3. Die Menschwerdung und die Vergéttlichung

Noch weiter schwingt die Theologie des Gnadenstuhls. Das Tafelbild der Ver-
kiindigung wird als wertvollster der drei Altire eingeschitzt. Die Offenbarung
der dreifaltigen Giite im Mittelbild wird greifbar konkret, wird Mensch. Vom
Vater, von der Mitte-Oben, schwebt das Kind auf Lichtpfeilen zu Maria, auf
deren Haupt der Geist in der Gestalt der Taube ruht. Mit dem Schlafgemach und
dem Bett wird vorsichtig angedeutet, dafl es sich um ein leibhaftes Geschehen han-
delt. Gott tritt ein in den Schofl Mariens. Der Engel mit dem Spruchband zeigt,
dafl es ebenso ein Wortgeschehen ist. Gerade dieses Tafelbild ist durchsetzt mit
biblischen Worten (in Latein, aus der Verkiindigungsszene) und unserer bittenden
Entsprechung (in Deutsch auf dem Engelgewand).

Wie in der Verkiindigung das gottliche Wort ankommt im Leib Marias, so
schreitet das Wort auf dem linken Seitenaltar als Kénig zuriick zum Vater. ,Der-
selbe, der herabstieg, ist auch hinaufgestiegen bis zum hochsten Himmel, um das
All zu beherrschen® (Eph 4,10); und fihrt mit sich, wie der Epheserbrief
schreibt, die Schar der Menschen.

Man mufl bei der Meditation des Bildes den Einzelheiten nachgehen. Der ké-
niglichen Gestalt des Weltenrichters, dessen Mantel — ahnlich wie beim Gnaden-
stuhl — von vier (jetzt sehr menschlichen) Engeln gehalten wird. Seine Fiifle, die
sich zur Mitte und Hohe des Gnadenstuhls zuriickwenden, tragen — anders als dort
— keine Wundmale mehr. Er ist ganz Gott, versinnbildlicht als sogenannter ,tri-
nitarischer Christus“ Gottes ungebrochene Herrlichkeit: , Wer mich gesehen hat,
hat den Vater gesehen.“ (Joh 14, 9) Seine Geste entspricht der des Verkiindi-
gungsengels, und vielleicht liegt in der Dreiheit der , geistkriftigen® Deute-Finger
und der Weltkugel in der Hand des Richters und der Erhabenheit der Krone eine
Andeutung an die trinitarische Fiill;e. Trinitarisch aber ist die nicht mehr wieder-
gegebene Schrift unter dem Bild: ,Sanctus, Sanctus, Sanctus“ — Heilig, Heilig,
Heilig.

Das aber ist der Gesang der ,unzihligen Schar“ der Heiligen, die dem Kénig
nachfolgen. Wir erkennen Maria, neben ihr die Mutter Anna, dann Petrus. Auch
noch einige andere lassen sich von der Predella her identifizieren, auf der das
Tafelbild steht und wo vierzehn Nothelfer abgebildet sind. Aber wichtiger ist die
grofle Schar der Heiligen, die heimkehrt zum Vater und in die ich, der Beter, mich
eingliedern darf. Denn wir sind Briider und Schwestern dessen, der als Gott es
nicht scheute, Mensch zu werden.

4, Wir

Dann treten wir wieder zuriick in den Kirchenraum. Vielleicht steigt in uns ein
Bedenken auf, ob man Gott so menschlich, ob man die Glaubenswirklichkeit der
Dreifaltigkeit so sichtbar darstellen darf?

Gewif}, der Maler ist bis an die Grenzen des Moglichen gegangen. In der Ost-
kirche (Moskauer Synode von 1667) wie in der Westkirche (1628, Urban VIII.;
1745, Benedikt X1IV.; 1928, AAS 103) gibt es Warnungen vor allzu grofier Ver-



Einiibung und Weisung 386

menschlichung in den Darstellungen. Doch davon kann hier nicht die Rede sein.
Dem Kiinstler ist es gelungen, ein Ganzes zu zeigen; die Ganzheit des Heilsgesche-
hens. Und es ist ihm gelungen, uns, die betenden Betrachter, mit hineinzubeziehen
in die Geschichte Gottes.

Am dichtesten wird alles, wenn auf dem Altar die hl. Messe gefeiert wird;
wenn die Hingabe und die Verherrlichung des Sohnes nicht nur im Bilde geschaut,
sondern im Sakrament der Eucharistie gefeiert wird. Da ahmen wir Menschen die
Engel nach, die den Leib des Herrn halten und stiitzen: Die feiernde Gemeinde
und der Priester, dem der Bischof als Nachfolger der Apostel die Hande aufgelegt
hat.

Gott ist so grof}, dafl er das Menschliche — uns Menschen und zuerst den Men-
schen Jesus — in sein eigenes Leben eingelassen hat. Vielleicht verstehen wir jetzt,
warum auf diesen Bildern Maria, der zweiten Eva, der Mutter Jesu und Mutter
der Kirche, eine so bedeutende Stellung gegeben wird. Wir verstehen, dafl das
schonste Schmuckstiick der Kapelle, die Blutenburgmadonna, einen so wichtigen
Platz am Seitentabernakel (auf dem Raumbild nicht sichtbar) einnimmt.

,Denn Gott hat die Menschen so hoch erhoben...“, ,denn Gott hat die Welt
so sehr geliebt . . .. Josef Sudbrack, Miinchen





