BUCHBESPRECHUNGEN

L Spiritualitit der ,,Wiiste®:

Foucauld, Charles de: Das Evange-
lium — Mein Leben. Notizen von den
Einkehrtagen in Efraim (14.-21. Marz
1898). Minchen — Ziirich — Wien, Ver-
lag Neue Stadt 11976, 144 S., kart. DM
12,80.

Mit diesem Bandchen wird die Verdffent-
lichung des Gesamtwerkes von Charles de
Foucauld in deutscher Ubersetzung fort-
gesetzt. Es enthidlt vor allem die Notizen
der Exerzitien, die Bruder Karl vom 14.
bis 21. 3. 1898 in Efraim machte und in de-
nen er gewissermaflen den Worten Jesu
bei dessen letztem Aufenthalt in Efraim
lauscht (im Anschlu an Job 11, 54). Au-
RBerdem enthilt es die Entscheidung von
Nazaret vom 26. 4. 1900, in der Charles
de Foucauld den Entschlufl fafite, Einsied-
lerpriester auf dem ,Berg der Seligprei-
sungen” zu werden - vorausgesetzt, sein
Seelenfithrer wire damit einverstanden.
Die Texte geben uns cinen tiefen Ein-
blik in eine wichtige Entwicklungspbase
seines inneren Werdeganges. Zwar steht
sein Lebensideal, in der Nachfolge des ver-
borgenen Lebens Jesu in Nazaret in Ar-
mut, Demut, Gebet, Liebe zu Gott und den
Menschen zu leben, schon fest, aber die
konkrete Verwirklichung ist noch offen. Die
Texte zeugen von seiner rastlosen Suche
nach dem Willen Gottes. Dabei verlifit er
sich aber nie ausschliellich auf sein per-
sonliches Urteil, sondern stellt alles noch
einmal seinem Seelenfiihrer anheim. Beim
Lesen der Aufzeichnungen mufl man in
Rechnung stellen, daf sie nicht fir die Of-
fentlichkeit gedacht waren. Gewif ist man-
ches stark dem Frommigkeitsstil des ausge-
henden 19. Jh.s verhaftet: die emotionsge-
ladene, oft blumenreiche Sprache, das
»Lrosten” Jesu im Sinne der Herz-Jesu-
Frommigkeit, das immer wiederholte Ver-
weisen auf die Autoritit des Seelenfiih-
rers (,Wer cuch hért, bért mich!®), die
wortliche Auslegung der Heiligen Schrift,
die Betonung des moralischen Vorbilds Je-
su. Aber in dem zeitbedingten Gewand

wird doch das Entscheidende an der Ge-
stalt dieser aullergewdbnlichen Person-
lichkeit sichtbar: sein Hunger nach Voll-
kommenkheit, sein bestindiges Suchen nach
dem Willen Gottes. Gerade darin kann
Charles de Foucauld dem heutigen Leser
wegweisend sein. G. Switek S]

Six, Jean-Frangois: Charles de Fou-
cauld. Der geistliche Werdegang. Miin-
chen — Ziirich — Wien: Verlag Neue
Stadt 1978. 421 S., kart. DM 32,—; Ln.
DM 42,-.

Abgesehen vom 1. Kapitel, das einen vor-
wiegend biographischen Charakter hat -
Herkunft (Familie), Entwicklung (Kind-
heit, Jugend, Berufsfindung wund erste
Mannesjahre), schon friih sich abzeichnende
Charaktereigenschaften Foucaulds — geht
es dem Autor um ecine Nachzeichnung des
geistlichen Lebensweges dieses ungewdhn-
lichen Mannes, und zwar aufgrund des
iberreichen, fast ganz veréffentlichten
Quellenmaterials (Tagebiicher, geistliche
Aufzeidinungen, Regelentwiirfe fiir eine
geistliche Gemeinschaft, Korrespondenz).
Dieses Quellenmaterial ist vom Vf. nicht
nur verarbeitet worden, um es in ein Ge-
samtlebensbild einzuordnen, sondern bil-
det selbst den Leitfaden der Untersuchung;
es fliefit in wortlichen Zitaten mit nur kur-
zen Zwischenbemerkungen, Erlduterungen
oder Auswertungen des V{. unaufhérlich in
den fortlaufenden Text ein, so dafl man
auf Schritt und Tritt das innere Ringen
Foucaulds, seine Gedanken, Empfindun-
gen, Neigungen, Pline und Entschliisse
miterleben kann. Was dabei zutage tritt,
ist ein geistliches Abenteuer ohnegleichen:
eine sprunghafte Bekehrung, das Aufge-
hen Gottes als des einzigen Gutes in der
Secle, die bewegende Entdeckung der
Knechtsgestalt Jesu, ein Nie-zur-Ruhe-
Kommen, um dieser immer neu bedringen-
den Erfahrung in Anbetung und Nach-
folge zu entsprechen. Die Unruhe will von
diesem groflen Suchenden nicht weichen.



Buchbesprechungen

Das anfordernde Trappistenleben, mag es
in noch so kargen Verhidltnissen gelebt
werden, kann ihm den inneren Frieden
nicht bringen; auch nicht der ,letzte Platz*
in Nazaret, als Hausdiener in einem Klaris-
senkloster. Es zieht ihn immer wieder fort,
bald hierhin, bald dorthin, bis er schlief3-
lich im siidlichen Algerien, unter muslimi-
schen Nomadenstimmen seine eigentliche
Berufung gefunden zu haben glaubt. Was
am Ende als Ruf Gottes sein Leben be-
stimmt, hat er gesuncht und nicht gesucht:
der Geist bat ibn gefiihrt und er hat sich
von ihm ins Unbekannte fithren lassen. In
grofiter Einsamkeit ist er zugleich aller
Menschen Freund und Berater geworden,
in einer armen Hiitte — mitten in der Welt.
Und alles bleibt immer noch offen auf die
je tiefere Nachfolge des gekreuzigten, sein
Leben hinschenkenden Herrn hin, den er
im Sakrament der Eucharistie stindig ge-
genwirtig hat. Der Verrat eines Judas und
die todliche Kugel treffen ibn nicht unvor-
bereitet. Noch am Morgen des Todestages
schreibt er einem seiner Freunde: ,Wir
miissen ein Beispiel des Opfers und der
Hingabe sein...“. Und an seine Kusine,
die scin Leben begleitet hat: ,Unser Zu-
nichtewerden ist das wirksamste Mittel,
das wir besitzen, um uns mit Jesus zn ver-
einigen und den Menschen Gutes zu tun®.
Wer wissen will, was geistliches Leben
ist und wie ein Weg-im-Geist aussieht,
hier wird er es finden. Foucauld hat auf
seinem Weg kluge und groflartige geistli-
che Berater gehabt; sie waren ihm eine un-
ersetzliche Hilfe. Aber diese standen ihrer-
seits oft vor Rétseln und wufiten nicht mehr
weiter; ihre Geduld wurde auf die Probe
gestellt; was sie Foucauld die Treue hal-
ten und nicht an ihm zweifeln liefl, war die
Erfahrung, dafl hier ein im tiefsten vom
Geist Bewegter vor ihnen stand, dessen
Abenteuer auch das ihre wurde.

Das Buch ist im franzdsischen Original

schon 1958 erschienen. Die Ubersetzung
liest sich sehr gut. F. Wulf S}

Schellenberger, Bernardin: ,Fin ande-

res Leben®. Freiburg-Basel-Wien, Her-
der 1980. 235 S., kart. DM 16,80.

Bernardin Schellenberger, ein Monch aus
Mariawald, zeichnet in duflerst klarer, stel-

394

lenweise geradezu barter Sprache das Bild
derer, die sich auf ,ein anderes Leben®
einlassen. Schonungslos trigt er Illusionen
und Traumereien ab, die das Monchsein
und Monchwerden verstellen. Erlittene
und durchgestandene Erfabrungen des
Trappisten aus der Eifel verwehren dem
Leser jedes Fliichten in theoretische Ge-
filde und liebliche Waldeinsamkeiten.
Vielmebr wird er angestofien, eigene Er-
fahrungen kritisch anzuschauen und ihre
Sinnfillle oder Sinnleere im grofieren Zu-
sammenhang zu entdecken. Er wird nim-
lich hineingestellt ins Spannungsfeld der
Nachfolge Jesu Christi. Dort zeigt Schel-
lenberger Situationen auf, die ausweglos,
ja anscheinend sinnlos und verfabren sind,
aber dennoch in der Ausrichtung auf Je-
sus die Wende in eine neue Erfahrung hin-
ein finden.

So formuliert Schellenberger im Kapi-
tel ,Die Quelle der inneren Rube® (S.
80f.): ,...Solltest Du innere Unrube ha-
ben, so ist es klar, dafl Du Dich zu wenig
an Jesus Christus orientierst, daff Du zu
wenig fragst, wie es Ihm ergangen ist, daf}
Dir zu wenig daran liegt, sein Schicksal zu
teilen.”

Der Autor versteht es, dunkle Erfahrun-
gen aufzugreifen aus der Zeit, wenn der
erste Zauber der Berufung vergangen ist,
und sie als sinnvolle Durststrecken auf dem
Berufungsweg zu deuten. Das Budch gibt be-
sonders den Menschen Hilfen, die schon
eine Strecke geistlichen Lebens hinter sich
haben, und hilft ihnen, personliche Erfah-
rungen zu reflektieren, die inneren Gesetz-
mifigkeiten des geistlichen Lebens verste-
hen zu lernen. Vor allem schenkt das Buch
die Ermutigung, weiterzumachen, wo
menschlich keine Aussicht ist, wo die Erfah-
rung der Leere und des Nichts das Weiter-
gehen verhindern wollen.

M. Sproll OSF

Carretto, Carlo: Unser Weg durch die
Wiiste. Gotteserfahrung in dunkler
Zeit. (Herderbiicherei, Bd. 694) Frei-
burg-Basel-Wien, Herder 1979. 141 S.,
kart. DM 5,90.

Ein Satz blieb mir bingen aus diesen Ka-
piteln einer Lebenslehre fiir heute: ,Nar
ein Sterbender versteht das Leben, nur,



Buchbesprechungen

wer die Dinge, die das Leben bietet, da-
hingibt, weifl um ibren eigentlichen Wert.”

Das lernte Carlo Carretto nach einer er-
folgreichen Karriere im Dienste der Ge-
sellschaft und im Dienste der Kirche
durch die Wiistenerfahrung. Im Buch stellt
er sein Lernen und die Frucht seiner er-
neuten Lebrjabre in verschiedenster Be-
leuchtung vor: Als Aufruf zum Gebet mit
Antoine Blum und dem russischen Pilger;
als Begegnung mit der Natur in Nacht-
erfahrung und Schépfungslob; als Entfal-
tung der Bergpredigt mit den Armen, mit
den Sanfimiitigen, den Barmherzigen, de-
nen, die reinen Herzens sind, und den
Friedensstiftern; besonders aber in der Be-
gegnung mit dem Menschen. , Wer Gottes-
und Nachstenliebe trennt, verfilscht den
Sinn des Evangeliums.“

Carrettos Biicher sind unmittelbar, spre-
chen direkt an, geben obne Bruch ins Ge-
bet iiber, greifen Fragen auf, die ein jeder
hat — leben aus dem ganzen, unverfilsch-
ten Christentum; das macht sie so erfolg-
reich; das ist nicht zuletzt auch eine Frucht
der ,Wiiste“. J. Sudbrack S]

Greshake, Gisbert: ,Die Wiiste beste-
hen® — Erlebnis und geistliche Erfah-
rung. Freiburg-Basel-Wien, Herder
1979. 150 S., kart. DM 19,80.

Der Verf. deutet in anschaulicher, bildbaf-
ter Sprache seine Erlebnisse wihrend ver-
schiedener Wiistenexkursionen auf ihren
tieferen Sinngehalt hin aus und ibertrigt
sie in den geistlichen Erfahrungsbereich des
Menschen hinein.

Gerade der Doppelcharakter jeder Wii-
ste, ihr ,Janusgesicht®, ihre einzigartige
Schonheit und zugleich ihre vielfiltigen

IL. Theologie der Spiritualitit:

Rahner, Karl: Worte vom Kreuz. Frei-
burg-Basel-Wien, Herder 1980. 72 S.,
kart. DM 8,80.

Rahner hat wohl selbst die Differenz ge-
spiirt, die zwischen den hier wieder versf-
fentlichten Meditationen aus ,Heilige
Stunde und Passionsandacht® des Jahres

395

Gefahren, bieten immer wieder Stoff zu
geistlicher Reflexion. Es sind Grenzsitua-
tionen, Erfahrungen der menschlichen und
technischen Unzulinglichkeit und Hilflo-
sigkeit, das Ausgeliefertsein des Menschen
an die ,Wiiste®, die plotzlich und in aller
Scharfe die Grundbedingungen menschli-
chen Daseins zutage treten lassen. Vor al-
lem die Wahrheit des eigenen Selbst, die
Begegnung mit dem Du des Mitmenschen
und dem Du Gottes werden in der Wiiste
intensiver erfahren; doch auch in der , Wii-
ste in uns und um uns® ist all dies wabr-
nehmbar und stets neu zu bestchen, wie
Greshake im Sdiluflwort betont: ,Die
Landschafisform Wiiste ist nur Ikone und
Zeichen, eindringliches Lehrbild und vor-
treffliche Lehrstitte dieser viel tieferen
Wiiste, die iiberall in der Welt und — vor
allem - in jedem Menschen steckt.“
»« . Mehr noch: Wiiste — das ist unser
Ausgebranntsein von der Hektik des All-
tags und von der Oberflachlichkeit der Be-
gegnungen. Und schlieflich: Wiiste — ist
das Ausgeliefertsein an uns selbst, an unser
steinernes Herz und unsere ungezdhmten
Triebe.”

Diese Wiiste in uns kann ,von Gott her
zur Geburtsstitte neuen Lebens werden,
wo ihre Gabe ergriffen und ihre Heraus-
forderung angenommen wird.“

Auch die Art der Darlegung, die in kur-
zen Kapiteln (im Umfang von 4 bis 5 Sei-
ten) zundchst ein reales Wiistenerlebnis
beschreibt und eine kurze geistliche Be-
trachtung anschliefit, macht das Buch wert-
voll. Es ist allen zu empfehlen, die per-
sonliche Erlebnisse tiefer einzuordnen ler-
nen mochten; es hilft, die innere , Wiisten®-
Erfahrung als notwendig zu verstehen und
sie mutig durchzustehen. F. Heller OSF

1949 und den neuen Uberlegungen , War-
um 138t uns Gott leiden?® aus dem Jahre
1980 liegt. Die Passionsandacht endet mit
einem Gebet im Sinne einer Herz-Jesu-
Frommigkeit: ,Alles ist Geborgenheit am
Herzen Gottes, wo man alles Schwere aus-
weinen kann und der Vater dem Kind die
Trdnen von den Wangen kiifit...“ Die



Buchbesprechungen

theologische Meditation von 1980 fragt
nach dem Sinn des Leidens, stellt die ab-
strakten Unterscheidungen, ob Gott nun
yzulafit oder bewirkt“, und ob man nicht
»verschiedene Weisen des Leidens® unter-
scheiden miisse, zugunsten der Grundfrage
,wie kann Gott uns leiden lassen?® zu-
riick. Der Weg zur Antwort fihrt dber
Teilantworten, die isoliert falsch wiren,
immer tiefer zur Grundantwort: ,Die Un-
begreiflichkeit des Leids ist ein Stiick der
Unbegreiflichkeit Gottes... Es gibt kein
seliges Licht, das die finstere Abgriindig-
keit des Leides erhellt, als Gott selbst.” —
Und dann erst kommt der Hinweis auf Je-
sus Christus: ,dafl der Auferstandene der
Gekreuzigte und Gestorbene ist... dafl
also die Antwort voller Ubergabe in das
Geheimnis Gottes und des Todes wirklich
von Gott als ewig giiltig . . . angenommen,
mit Gott selbst beantwortet ist.“

Der Leser sollte sich zuerst einmal von
der sprachlichen und gedanklichen Kraft
des Textes gefangennehmen und zum Mit-
erfahren fithren lassen. Dann aber sollte er
auch innerhalb dieses einzigen ,Rahner®
den Unterschied der dreifig Jahre zu er-
splren suchen: es sind sicher nicht nur in-
tellektuelle Uberlegungen, sondern auch
Lebenserfahrungen, die Karl Rahner dazu
fihrten, innerhalb des Gesamtentwurfes
eines Lebens neue Akzente zu setzen, Ak-
zente, die mit der Gestalt Jesu Christi zu
tun haben.

Ein Biichlein, das ebenso zum Beten wie
zum Nachdenken anregt.

J. Sudbrack SJ

Ratzinger, Joseph Kardinal / Baltha-
sar, Hans Urs von: Maria — Kirche im
Ursprung. Freiburg-Basel-Wien: Her-
der 1980. 80 S., kart. DM 9,80.

Das schmale Biichlein — mit einer kurzen
Predigt und einer aktuellen Analyse der
Marienfrommigkeit von Kardinal Ratzin-
ger und einer theologischen Besinnung von
Hans Urs von Balthasar - ist weit mehr als
eine Zusammenstellung mariologischer
Beitriage. Kardinal Ratzinger wagt es,
Tendenzen des Zweiten Vatikanischen
Konzils zu korrigieren: In der Mariologie
komme die Rolle des Geschopflichen und
des Affektiven innerhalb des Christentums

396

zum Tragen — dies allerdings nur als ein
»lebendiges Veronika-Bild“, eine ,Ikone
Christi“. Gegen eine Art von ,Christomo-
nismus® zeige die Mariologie auf die Be-
deutung des Geschichtlichen, des Organi-
schen, des Weiterwachsens der christlichen
Botschaft - wiederum nur als ,, Ikone Chri-
sti“. All diese Anliegen sind — wie immer
im Christentum — nicht nur eine struktu-
relle oder sachliche Angelegenheit, son-
dern gipfeln im Personalen, in Maria.
Kardinal Ratzinger kann zeigen, daf die
Vernachldssigung der Mariologie dem
Ganzen des Glaubens schadet, dafl auch
eine Isolierung des Marianischen dem
Glauben zur Gefahr wird.

Die beiden anderen Beitrige umrabmen
diese wichtige Hervorhebung eines We-
senszuges christlicher Theologie und christ-
licher Frommigkeit. Das meditative Uber-
denken der anklingenden Fragen mufl zur
Erkenntnis fithren, dafl hier tatsichlich ein
Schliissel zu vielen aktuellen Problemen
von Kirche und Christentum angeboten
wird. Es ist zu hoffen, daf ibn viele ergrei-
fen. J. Sudbrack S]

Balthasar, Hans Urs von: Kennt uns
Jesus — kennen wir ihn? Freiburg/Br.,
Herder 1980. 119 S., kart. DM 11,80.

‘Wobhl niemand unter den modernen Theo-
logen versteht es, so dicht, so direkt, so
bildkriftig und so engagiert zu schreiben,
wie der Baseler Theologe von Balthasar.
Jesu ,Kenntnis® von den Menschen reicht
bis in den &duBersten Abgrund der ,Siin-
de“: ,Das Durchleiden dessen, was Anteil
des Sitinders gewesen wire: die Trennung
von Gott, ...ist als Erfahrung des Sohnes
Gottes durchaus moglich.“ Daraus resul-
tiert das Einssein Jesu mit den Menschen:
»Er ist unser Opfer ~ im ganz trivialen
Sinn —, aber dabei madht er uns zu seinem
Opfer, da er uns in sich... Gott vorzeigt
und darbringt.“ Balthasar gelingt es, alte
Worte wie Opfer oder Siihne ganz stehen
zu lassen und sie zugleich dem Menschen
von heute zu erdffnen: Er erfdbrt sich vor
der Alternative stebend: das ist das Chri-
stentum oder es gibt kein Christentum.
Zu unserer Erkenntnis von Jesus zeigt
von Balthasar: Man mufl sich dem ganzen
Jesus, seiner ganzen Gestalt stellen -~ und



Buchbesprechungen

ihn nicht in Einzelwissen auflésen —, dann
erfahrt man die sprengende Kraft dieses
Menschen, die jeden billigen Verstehens-
versuch zerschligt und alles neutrale Wis-
sen vereitelt; entweder seziert man Jesus,
das heifdt ihn toten ~ dann kann man Teil-
stlicke ,wissenschaftlich® untersuchen, oder
man muf} an ibn und seine alles Mensch-
liche sprengende Gestalt glauben.

Viel Wichtiges wird mit diesen Leitge-
danken berithrt: Was ist Gericht? Was ist
heilige Schrift? usw. Doch wiederum ist zu
sagen, dafl die Aktualitit und auch — ob-
gleich von Balthasar das Wort nicht liebt —
die Modernitat des Biichleins gerade dort
aufleuchtet, wo der ganze Glaube und die
Mitte des Glaubens sichtbar werden.

Das Buch ist ,leicht® zu lesen, wenn man
darunter die Plausibilitit versteht, die ei-
nen mitreifit; was aber nicht besagt, es sei
leicht in dem Sinne, der einem das Mitden-
ken und Miterspiiren ersparte.

J. Sudbrack S]

In der Fiille des Glaubens. Hans-Urs-
von-Balthasar-Lesebuch. Hrsg.: Me-
dard Kehl und Werner Loser. Basel —-
Freiburg - Wien, Herder 1980. 408 S.,
geb. DM 46,

Dieser dickleibige, gut aufgemachte Band
war fallig. Er bietet einen Querschnitt
durch das Werk eines katholischen Theo-
logen, dessen Bedeutung fiir heute weit
grofler als seine immer noch mangelhafte
Rezeption ist. Im Stil eines angelsidchsischen
»Reader” sind aus den umfangreichen Bii-
chern (die Gber 35 angefiihrten umfassen
nicht alle selbstdudigen Buchproduktionen
und Aufsitze) zentrale Seiten ausgewihlt
und von W. Loser zu einer Art Dogmatik
zusammengestellt worden. Man kann das
Buch also wie eine Dogmatik benutzen —
die sich aber durch ihren glinzenden Stil
und durch die iiberschiumende Fille der
Ausblicke in die Geistesgeschichte von den
iiblichen unterscheidet.

Das Buch bietet — trotz des weiten Hori-
zonts — nur einen Querschnitt aus von Bal-
thasars Schaffen. Man konnte auch einen
polemischen anlegen (Teilhard de Chardin,
Opus Dei, Meditation); oder einen kriti-
schen (das vielzitierte Buch: Die Gottes-
frage des heutigen Menschen, bleibt uner-

397

wihnt); oder einen literarischen (das glin-
zende Brecht-Buch); oder cinen iiberset-
zungstechnischen (Gregor von Nyssa, Ri-
chard von St. Viktor, Johannes vom Kreuz,
Paul Claudel, Henri de Lubac); oder einen
verlegerischen (Die Biicher seines Johan-
nes-Verlages sind in der deutschsprachigen
christlichen Produktion zweifelsohne die
zuverlassigsten); oder einen personlichen
(Warum blieb Wabhrheit I trotz allem ein
Fragment?); oder einen philologischen (Die
Dionysius-Scholien).

In ecinem Einleitungsessay versucht M.
Kehl einen Zugang zu von Balthasar zu
schaffen, der sehr geschickt die ,Richtung-
weisenden Begegnungen“ in die Mitte
stellt: Erich Przywara, Karl Barth, Henri
de Lubac, Adrienne von Speyr.

Wer sich ernsthaft mit der katholischen
Theologie und der diristlichen Theologie
Giberhaupt beschiftigen mochte (statt Ein-
tagsfliegen nachzujagen) und wem es nicht
moglich ist, das umfangreiche Werk von
Balthasars selbst durchzuarbeiten (wem ist
es schon moglich?), komnit an diesem Bal-
thasar-Reader nicht vorbei. Und wer meint,
mit von Balthasars Opus cinigermaflen
vertraut zu sein, wird mit erneutem Stau-
nen sich wieder cinmal durch das kaum zu
erschopfende theologische Werk des Base-
ler Theologen fithren lassen.

J. Sudbrack S}

Kern, Walter: Auflerhalb der Kirche
kein Heil? Freiburg — Basel — Wien,
Herder 1979. 88 S., kart. DM 9,80.

Wie spannend kénnen doch Theologie und
Theologiegeschichte sein! In einem sehr
verstdndlichen Stil wird kenntnisreich und
geistreich eines der geschichtsmichtigen
Axiome behandelt. Was bedeutet es, daf
die Kirche Jesu Christi der einzige Ort ist,
an dem Gott sein Heil den Menschen
schenkt? Der Innsbrucker Professor verbie-
tet sich die beiden billigen Losungen; die
eine, die alle Menschen auflerbalb der Kir-
che dem Unheil preisgibt: die andere, die
den Satz, der tief im Neuen Testament
wurzelt, iiber Bord wirft.

Das breit dargestellte geschichtliche Rin-
gen um die Heilsbedeutsamkeit der Kirche
liflt auch den nicht vorgebildeten Leser
voll Spannung miterleben, was es um die
»Dogmen-Entfaltung® in der Kirche ist.



Buchbesprechungen

Auch an den Auflerungen des kirchlichen
Lebhramtes kann man die Dialektik des
wachsenden Glaubensbewufltseins ablesen.

Am Schlufl stehen drei moderne Theolo-
gen: Y. Congar, H. Kiing und K. Rahner.
Kern selbst zeigt, daBl die Kirche ,das uni-
versale Sakrament des Heils“ ist (Dogma-
tische Konstitution des II. Vatikanischen
Konzils, ,Lumen Gentium“), und das be-
deutet — nach dem immer nodh giiltigen
Buch von de Lubac, was nach veralteter
Auflage zitiert wird: Katholizismus als Ge-
meinschaft —: nicht ,, Auflerhalb der Kirdhe
seid ihr verdammt“, sondern ,Durch die
Kirche seid ihr gerettet®.  J. Sudbradk S]

Kern, Walter: Jesus — Mitte der Kir-
che. Geistliche Essays. Innsbruck, Ty-
rolia. 175 S. kart. DM 16,50.

Nicht nur geistlich, auch geistreich sind die
Kapitel iber Jesus und seine Kirche. Zum
Teil waren sie schon anderswo (auch in
dieser Zeitschrift) zu lesen. Die Palette ih-
rer Farbtone reicht von exegetischen Ana-
lysen bis zu Zitaten aus der Deutschen Ta-
gespost, von Schmunzelbemerkungen ({iber
G. May, der mit dem Kinguruh argumen-
tiert, das ,Rom 1978... in den Kanon
aufgenommen hat“, um den Steinzeitmen-
schen im australischen Busch den Schop-
fungssegen zu veranschaulichen) bis zu Aus-
einandersetzungen mit moderner theolo-
gischer Literatur (Jesus-Biicher, besonders
die von Kiing, Schillebeeckx und Kasper).
Stets ist das, was der Innsbrucker Professor
schreibt, gut zu lesen.

Dic Thematik ist ernst und wichtig: der
christliche Glaube nach dem Zweiten Vati-
kanischen Konzil. Auf zwei Siulen mufl
die Selbstbesinnung ruhen. Auf Jesus (die
drei erwihnten Autoren beginnen jeweils
»von unten®, aber nur Kasper fiihrt von der
Historie [Kiiug] tiber das Kerygma [Schil-
lebeeckx] zum Dogma) und der Kirche, die
nicht neben Jesus steht, sondern ihn als ihre
Mitte feiert.

Weil das Buch so viele Fragen unserer
Zeit beriihrt, kann es auch die Leser tan-
gieren. Aber weil es ihm gelingt, die Pro-
bleme und Fragen zur Mitte zuriickzobin-
den (nicht aber in billiger Weise einfiiral-
lemal zu 16sen!), kann es vielen Lesern zur
Glaubens- und Lebenshilfe werden.

J. Sudbrack S}

398

Hemmerle, Klaus: Christus nachgehen.
Jungen Menschen den Weg finden hel-
fen. Freiburg 1980. 72 S., kart. DM
8,80.

Im Zentrum dieses Biichleins steht ein Re-
ferat, das H. im Juni 1979 beim 4. Sym-
posion der europiischen Bischéfe in Rom
vorgelegen hat. Sein Thema: wie die Bot-
schaft von Glaube, Christus, Kirche heute
junge Menschen erreichen kann. Vorausge-
schickt ist eine lingere Einleitung, die ein
wenig von dem widerspiegelt, was im Ple-
num, in verschiedenen Zirkeln oder am
Rande der Versammlung zur Sprache kam.
»Autoritit und Verantwortung sind not-
weudig, aber nicht als ein blofles Sagen,
wie es geht, sondern als gelebte Zuwen-
dung, als vollmichtige Nihe, die sich ein-
Iafit, die sich nicht spart, sondern eben:
mitgeht.“ (16)

Teil I des Referats setzt ein bei der heu-
tigen Situation, also bei dem, was den Glau-
ben fremd und schwierig erscheinen 1ifit
(z.B. die konkrete Gestalt der Kirche), aber
auch bei den positiven Faktoren und An-
kniipfungspunkten (z. B. die Magnetwir-
kung Jesu, der in jedem den Nichsten
sieht). ,Die entscheidende Frage ist die
Frage nach dem Weg, der die ganze Span-
ne durchmifit zwischen dem fernen und
fremden Anspruch des Glaubens und jener
Nihe, die uns unmittelbar anspricht und
beriihrt in der Botschaft des Evangeliums.
(30)

Teil II zeigt, dafl ,Weg“ ein genuiner
theologischer Ansatz ist. In allen Dimen-
sionen, die zum Glauben gehéren, begeg-
net uns dieses Motiv, dieser Rhythmus:
Glaube als Weg. H. ist iiberzeugt, dafl die
jungen Leute von heute genau jene sind,
die das Evangelium meint, wie dieses um-
gekehrt die Antwort ist, die in aller Be-
fremdlichkeit und allem Uberschuff doch
genau die Situation der jungen Leute trifft
(87). Er betont jedoch das Mitgehen als
Weg, um aufzudecken, ,dafl da ein Weg
ist, der trigt, ein Weg, den einer schon ge-
baut hat auf mich zu“ (43). In diesem Teil
trifft der Leser auf Gedanken und Einsich-
ten, die H. z. B. auch in »Lebenwege des
Glaubens® (Hrsg. J. Sauer) in dhnlicher
Weise skizziert hat.

Theologische Konsequenzen fiir die Ju-
gendpastoral sind in Teil III zusammenge-



Buchbesprechungen

faflt, einerseits methodische Ansitze von
der Situation der Jugend aus zur Mitte
der Botschaft hin, aber auch Modelle der
Vermittlung des Glaubens von der Mitte
der Botschaft (die schwer verstindliche Kir-
che einbegriffen) hin zur Situation. Wer
mit jungen Menschen von heute zu tun hat,
wird sich freuen, daf ein Bischof dieses Ar-
beitspapier verfalit hat, und er wird hof-
fen, dafl es viele seiner Amtskollegen lesen
und beherzigen. Oder mufl er zugleich be-
klagen, dafl H. vor allem positive Grund-
satze erarbeitet und zu selten Fehler her-
ausstellt, die gemacht wurden, aber zu ver-
meiden wiren? F. ]. Steinmetz S]

Bouyer, Louis: Das Handwerk des
Theologen. Gesprache mit Georges
Daix. (Theologia Romanica XI), Ein-
siedeln, Johannes-Verlag 1980. 182 S.,
kart. sfr. 25,—.

Wer in der Theologie und der Geschichte
der Spiritualitit der letzten fiinfzig Jahre
zu Hause ist, liest diese Gespriche von Ge-
orges Daix mit Louis Bouyer, geb. 1913,
Konvertit, Oratorianer, Professor fiir Spi-
ritualititsgeschichte, mit Spannung. Ge-
schichte (die eigene, die der Kirche) und
Dogmatik (alle grofen Themen werden be-
riihrt) greifen ineinander und verbinden
sich mit dem Lebenswerk Bouyers (etwa
finfzig Biicher) zu einer Gesamtsicht von
Glaube und Kirche.

Bouyer bezicht eindeutig Stellung ge-
gen die Entwicklung, die das katholische
Leben seit dem II. Vatikanischen Konzil,
besonders in Frankreich, genommen hat,
nicht so zornig wie in anderen Schriften,
aber ebenso klar — dabei ist er einer der
Groflen, die die Reformbemiihungen des
Konzils eingeleitet haben.

Kristallisationspunkt der  Reflexion
scheint fiir ihn auch heute die Liturgie zu
sein. Mit dem Gespiir fiir das Geheimnis,
fir den Kult, fir das Symbolische gingen
nicht nur zeitbedingte Ausdrucksformen
verloren, sondern die Kirche (Bouyer klagt
Theologen und auch Bischéfe an) verlor
ihre Richtung. ,Ob man es will oder nicht:
die Verwerfung des Sakralen fithrt zu dem,
was man den ,Tod Gottes‘ genannt hat,
was richtiger das blofle Vergessen heiflen
mifite.”

399

Von daher kommt Bouyer zu seinem
Herzthema: ,Theologie und Mystik®; er
verteidigt die Einheit von Lehre und Le-
ben, von Glaube und Erfahrung, von Ge-
schichte und Gegenwart. Darauf bauen die
Gespriche iiber weitere Themen auf: Kir-
che, Okumene, Christus, Gott.

Bouyer spricht zur Hauptsache in die Si-
tuation der franzésischen Kirche hinein.
Trotz der Ruhe (des weisen Alters) ist
das Buch mit Engagement verfafit. Und
deshalb wird man ihm auch gelegentlich
nicht ohne jeden Grund Einseitigkeit vor-
werfen kénnen. Aber die angesprochenen
Themen, die Fragen Bouyers und seine
Aussetzungen sind alle so wichtig und so
aktuell, dafl man seine Stimme ernst neh-
men mufl. Zu hoffen ist, dafl auch seine
grundsatzlicheren Biicher erneut ins Ge-
sprich kommen: Christologie und Kirche
(Johannes-Verlag 1976/77), Einfiihrung in
die christliche Spiritualitit (Griinewald-
Verlag 1965, in ungeniigender Uberset-
zung) und Gber Liturgie (Griinewald-Ver-
lag 1964; O.-Miiller-Verlag 1965). Die lei-
denschaftliche Stimme eines grofen Theo-
logen darf nicht ungehért verhallen.

J.- Sudbrack S]

Pesch, Herrmann Otto: Das Gebet. To-
pos-Taschenbiicher, Bd. 95. Matthias-
Griinewald-Verlag, Mainz 1980. 124
S., kart. DM 6,80.

Dieses Buch ist bereits 1972 in der Buch-
reihe ,Christliches Leben heute“ im Win-
fried-Werk, Augsburg, erschienen. In GuL
wurde es 1973, Seite 75 {., positiv-kritisch
besprochen. Der urspriingliche Text ist bei-
nahe unverdndert geblieben. Lediglich im
5. Kapitel sind wegen des Fortschritts der
Liturgiereform einige Abschnitte neu ge-
schrieben. Auch cinige Anmerkungen und
Literaturbinweise wurden ergénzt.

Ich moéchte dennoch auf diese Neuauf-
hage hinweisen. Sie setzt in die Praxis um,
was der VI. in seinem bekannten Buch
»Sprechender Glaube* mehr theoretisch
ausgefiihrt hat. Hier findet der Leser iiber-
zeugende Antworten auf die wichtigsten
Fragen, die den Alltag des Betens kenn-
zeichnen (der verborgene Gott, die techni-
sierte Welt, die tiglichen Gebete, Liturgie,
Meditation, Gebet im Leid, Probleme an-



Buchbesprechungen

gesichts des dreifaltigen Gottes). Freilich
lduft dabei alles auf die Frage hinaus, ob
wir heute noch glauben kénnen. Aber das
Ur-Gebet des Glaubenden hat auch eine
eigene Variante fiir den Zweifelnden und
Angefochtenen. Sie lautet: Ich glaube,
Herr; hilf meinem Unglauben.” (Mk 9, 24)
Besonders aktuell scheinen mir die Ge-
danken iiber den Sinn des liturgischen Got-
tesdienstes. Wenn der Gottesdienst ,ver-
zweckt® wird zur unmittelbaren Vorberei-
tung der ,Aktion“: ,Das ist vergleichswei-
se so, wie wenn man ein Familienfest zu
einer Arbeitskonferenz umgestaltet.” (73)
Es wird noch viel Geduld nétig sein, bis
wir hier allseitig zufrieden sein konnen.
Schon deshalb, weil der Vf. mit seltenem
Freimut auch diese Probleme reflektiert, ist
die Neuauflage des seit Jahren vergriffe-
nen Biichleins ohne Zweifel zu begriien.
F. ]. Steinmeiz S

Rahner, Karl: Schriften zur Theologie,
Bd. XIV., In Sorge um die Kirche, be-
arbeitet von Paul Imhof SJ. Ziirich -
Einsiedeln — Koln, Benziger-Verlag
1980. 484 S., Ln. DM 56,—.

Nicht K. Rahners, sondern aller engagier-
ten Christen Sorge ist im Titel dieser Auf-
satzsammlung ausgedriickt: Kirche. Und so
heifit auch gleich der erste Aufsatz: Vom
Mut zum kirchlichen Glauben. Wie Rahner
Kirche auffafit, kann ein Aufsatz iiber die
Heilsgeschichtliche Herkunft der Kirche
zeigen. In deutlicher Absetzung von Hans
Kiing, der Rahmers Argumentation als
sfaule Taktik des Arrangements® ver-
wirft, distanzierte er sich zwar von der
naiven Meinung, Jesus habe an irgend-
einem Zeitpunkt seines Lebens eine detail-
lierte Kirchenstiflung unternommen. Wer
— aufler sektiererischen Christen — meint
das heute noch? Dagegen aber setzt Rah-
ner kein Nein, wie es Kiing zu tun scheint,
sondern zeigt die ,Herkiinfligkeit® der
Kirche vom Jesus der Geschichte, von Tod

400

und Auferstehung Jesu. Also kein dogma-
tistisches oder anti-dogmatistisches Bild
der Kirche, sondern ein geschichtlich-orga-
nisches.

Auf dieser Basis spricht Rahner vom Prie-
stertum, vom Gottesdienst, von Basisge-
meinden, von Gottes Transzendenz; er
fragt nach dem Priestertum der Frau und
nach der Spiritualitit des Amtstrigers. Im-
mer sucht er einen Weg, der das Alte wahrt
und zum Neuen eine Briicke schldgt. So gibt
er auch der Erbschuldlehre eine neue
Chance, die er nicht nur in theologischen
Abstraktionen, sondern auch aus der Le-
benserfahrung sieht.

Auf dieser Basis entwirft Rahner kreative
Ausblicke in die Zukunft, die alle aus der
tiefen Verwurzelung in der kirchlichen
Tradition herauswachsen. Der Sachindex
(neben dem Personenverzeichnis) von P.
Imhof verdient ein ausdriickliches Lob. Das
kurze Vorwort K. Rahners allerdings —
y»Aller Voraussicht nach wird kein weiterer
Band sich... anreihen® — darf hoffentlich
angezweifelt werden. J. Sudbrack S]

Bamberg, Corona: In deiner Gréfle
bin ich groff. Vom Sinn-Geheimnis des
Menschen. Wiirzburg, Echter Verlag
1980. 115 S., kart. DM 12,80.

Das Buch mufl dem Leser unserer Zeit-
schrift nicht ausdriicklich empfohlen wer-
den. Die sieben Kapitel iiber Geborgenheit,
Angst, Dienst, Gebet, Glauben, Entschei-
dung usw., wurden alle (entgegen dem
Vorwort, 9) zum erstenmal in dieser Zeit-
schrift veroffentlicht, z. T. in {iberarbeiteter
Form. Aber in der Gesamtheit vermitteln
sie das Bild einer geschlossenen Spirituali-
tiat, die man von drei Seiten her umreifien
kann: Existentiell Betroffen-sein, im An-
liegen der Mitmenschen stehend, die Weite
des Benediktinertums atmend — und dies
alles in einer Sprache, die mitreifit.

J. Sudbradk SJ





