
Hans Urs von Balthasar 416 

einen schlechten Christen zu halten, dessen Orthodoxie bezweifelt werden 
müßte. Wenn er vertraut: in Jesus von Nazaret, seinem Leben, seiner Leh- 
re, seinem abgründigen Tod, seinem Sieg (Auferstehung genannt) hat Gott 
sich selbst, seine Vergebung, sein eigenes Leben über alle endliche Voll- 
endung hinaus mir zugesagt; wenn er glaubt, diese Zusage ist von Gott 
her unbedingt, irreversibel, endgültig, wird von keiner anderen, neuen 
Zeit mehr abgelöst und überboten, und kann auch als das letzte Wort Got- 
tes nicht mehr überboten werden • wenn ein Christ sich unbefangen glau- 
bend darauf einläßt, diese unüberbietbare Hoffnung gültiger sein läßt als 
alle Zweifel, Skeptizismen und Vorbehalte, dann ist er ein orthodoxer 
Christ; er realisiert die klassische Christologie existentiell; er findet und 
nimmt Jesus wirklich, richtig verstanden, als sein Heil. 

Wenn Sie als Ärzte an den Sterbebetten Ihrer Patienten stehen, ist darin 
auch das eigene Schicksal vorausgesagt enthalten; wenn Sie, wo Sie als 
Arzt besiegt werden, dennoch gelassen glauben und hoffen, daß in diesen 
Untergängen sich der Aufgang des ewigen Lebens in Gott ereignet; wenn 
Sie dies im Blick auf Jesus den Gekreuzigten und Auferstandenen als der 
geschichtlich greifbaren Zusage Gottes glauben und hoffen - dann nehmen 
Sie Jesus wahrhaft als Ihr Heil an. Nicht als ob nicht der unbegreifliche 
Gott das ewige Heil wäre, das nur in bedingungsloser Liebe gefunden 
werden kann, sondern weil Jesus in seinem menschlichen Geschick das Er- 
eignis der Selbstzusage dieses ewigen Gottes ist; und weil diese kreatür- 
liche Selbstzusage Gottes, die der Mensch Jesus ist, so sehr eins mit Gott 
ist, daß in ihr - wo sie angenommen wird -, Gott, das ewige Heil, selber 
gegeben ist. 

•Der sich für mich dahingegeben hat" (Gal 2,20) 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

I. 

Wenn Paulus seinen Glauben an Jesus Christus als seine vollkommene 
persönliche Selbstübergabe an ihn beschreibt, gibt er als Grund dafür die 
persönliche Selbsthingabe Christi an ihn an, die in dessen Liebe zu ihm 
begründet ist. •Ich bin gestorben, damit ich Gott lebe. Ich bin mit Christus 
gekreuzigt... Was ich jetzt noch auf Erden lebe, das lebe ich im Glauben 



•Der sich für mich dahingegeben hat" 417 

an den Sohn Gottes, der mich geliebt und sich für mich dahingegeben hat." 
(Gal 2, 19-20) Das ist das Zentrum der Ethik Pauli, die unmittelbar aus 
seiner Dogmatik fließt und die er für alle Glaubenden als verpflichtend 
erachtet; denn •wenn einer für alle gestorben ist, sind alle (grundsätzlich) 
gestorben", sie dürfen •nicht mehr für sich leben, sondern nur für den, der 
für sie gestorben und auferstanden ist" (2 Kor 5, 14 f.). Die johanneischen 
und petrinischen Schriften legen das Zentrum des Glaubens nicht anders- 
wohin, und es besteht kein Grund, aus den Synoptikern jene Stellen her- 
auszuoperieren - etwa die vom •Lösegeld für die vielen" (Mk 10, 45; Mt 
20, 28) und die gleichsinnigen Abendmahlsworte -, die den Sinn der Pas- 
sion Jesu in das sühnende Tragen der Weltsünde verlegen. Man kann die- 
sen zentralen Komplex, wie jüngst Martin Hengel nochmals eingeschärft 
hat1, nicht als eine •späte Christologie" relativieren; sie ist sicher vorpauli- 
nisch, ja sie ist der Kern des an Ostern aufstrahlenden Glaubensverständ- 
nisses der Kirche. Die Auferstehung war für sie entscheidende Rechtferti- 
gung des Sinnes des Kreuzes, und dieser Sinn kann gar kein anderer sein 
als der eines stellvertretend sühnenden Leidens. (Die abscheuliche Folter 
kann keinesfalls als ein von Gott gegebenes •Zeichen" gedeutet werden, 
daß Gott •immer schon" mit der Welt versöhnt ist!) 

Daß dieses entscheidende Licht auf das ganze Christusereignis ein Är- 
gernis und eine Torheit ist, wissen die ersten Jünger genau und erfahren 
es sogleich am eigenen Leib, aber sie freuen sich, für ihren Herrn •Schmach 
erleiden zu dürfen" (Apg 5, 41); Paulus wird seine zahllosen Bedrängnisse 
(•Kehricht der Welt", 1 Kor 4, 13) nie anders verstehen. Sollte diese völlig 
eindeutige Haltung der ersten Kirche - Glaube als dankbare Lebensant- 
wort auf den stellvertretenden Tod Jesu am Kreuz - auf einer Mißdeutung 
des Kreuzes beruhen, das vielleicht doch nur ein bedauerlicher Fehlent- 
scheid einiger jüdischer und heidnischer Potentaten war, und nicht das in- 
nere Ziel, auf das Jesu ganzes Erdenleben hintendierte? Man lese doch 
einmal die Bergpredigt (Hinhalten der andern Wange, Feindesliebe usf.) 
und frage sich, ob einer solches äußern kann, der nicht als Sinn seines Da- 
seins die Stellvertretung für alle voraussieht? Stellvertretung ist weit mehr, 
als was das heute beliebte, verwaschene Wort •Solidarität" besagt; näm- 
lich durch inneres Erfahren der Schuld-Not und Verlorenheit des andern 
ihm diese Not abnehmen. 

1 Der stellvertretende Sühnetod Jesu, in: Internationale Kath. Zeitschrift Communio 9 
(1980) 1-25, 135-147. 



Hans Urs von Balthasar 418 

II. 

Es ist gewiß nicht zuviel behauptet, wenn wir sagen: alles, was im Lauf 
von bald zweitausend Jahren von der Kirche (stillschweigend oder aus- 
drücklich) als christliche •Heiligkeit" kanonisiert, das heißt als vorbild- 
lich hingestellt wurde, ruht ausschließlich auf diesem Verständnis christ- 
lichen Daseins. Die innerste Feder, die zu den tollsten christlichen Wag- 
nissen und Einsätzen bewegt hat, war immer: Du hast für mich das Äußer- 
ste getan, wie sollte ich für Dich nicht tun, was ich kann. Die Briefe Igna- 
tius' von Antiochien (die Inigo von Loyola bestimmten, seinen Namen zu 
ändern) könnten hier beinahe als Raserei erscheinen, aber sie schlagen nur 
das Leitmotiv an, das unaufhörlich weiterklingt. Im Zentrum der Bene- 
diktsregel (Kp 7) wird die äußerste Demütigung im vollsten •Gehorsam" 
und in •geduldig ertragener Schmach" •aus Liebe zu Christus" in Kauf 
genommen. Der Jesuit soll nach dem Gründer, •aus Liebe und Verehrung 
für seinen Herrn dessen Gewand und Ehrenzeichen zu tragen begehren, 
gerne Schmähung, falsches Zeugnis und Unrecht leiden und für töricht 
gelten. Hat der Herr dies doch selbst aus Liebe zu uns getragen, damit wir 
ihm, dem wahren Weg, mit der göttlichen Gnade soweit als möglich nach- 
zufolgen trachten" (Sum. 11). Streicht man dieses Programm, so bleibt 
von Augustinus, von Franz, von Tauler, Johannes vom Kreuz, der Großen 
und Kleinen Theresia, von Foucauld und Teresa von Kalkutta nichts üb- 
rig - als vielleicht ein etwas verschrobener Humanismus, den man besser 
von dieser überholten Zutat befreien würde zu schlichter Mitbrüderlichkeit. 

Von der höchsten theologischen Spekulation über die gesamte christliche 
Kunst in Ost und West (man denke an die Kreuzform der Kathedralen, 
an die Kruzifixe, die Pietäs, die tiefsinnigen Gnadenstuhlbilder, die Dar- 
stellung der Ekklesia, die ihren Kelch aus der Seitenwunde des Gekreuzig- 
ten füllt, die •mystische Kelter" usf.) bis zur populären Kreuzwegandacht 
und zum •schmerzhaften Rosenkranz": überall widerhallt das •pro nobis", 
das •um unsertwillen" des alten Glaubensbekenntnisses: •der für unsMen- 
schen und um unseres Heiles willen vom Himmel abstieg, der auch für 
uns gekreuzigt wurde." Alles heilige Christenleben ist Zeugnis (martyrion) 
für das vom Gottessohn abgelegte •herrliche Zeugnis" der Liebe Gottes zu 
uns (1 Tim 6, 13). 

III. 

Aber kann dieses Paradox eines leidenden Gottessohnes denn wider- 
spruchslos gedacht werden, wird es nicht zusammenbrechen, sobald wir 
etwas tiefer nachdenken? Gott kann ja in sich nicht leiden, also bestenfalls 



•Der sich für midi dahingegeben hat" 419 

•außer sich", in dem Menschen Jesus von Nazaret; weshalb soll aber dann 
dieses menschliche Leiden den ihm zugeschriebenen Sühnewert haben? Da- 
zu drei Überlegungen. 

1. In keiner Hinsicht kann man im •Sohn Gottes" seine Gottheit und 
Menschheit trennen. Eben der, der •in Gottes Gestalt war, leerte sich aus 
und wurdeMensch und gehorsam bis zum Kreuz". Das Subjekt aller Aktion 
und Passion ist immer das gleiche; trennen wir, so fallen wir in Gnosis oder 
Nestorianismus. Also hat wirklich •einer aus der Dreieinigkeit gelitten", 
wie die Väter sagten? Man muß dazu stehen, und die Möglichkeit, daß der 
Sohn als Gott von seinem menschlichen Leiden •affiziert" wurde, liegt dar- 
in, daß die Geburt des Sohnes aus dem Vater ein so ungeheures, ewiges, 
je-jetzt erfolgendes Ereignis ist, das einerseits eine unendliche Differenz 
(in der Einheit der Gottheit) schafft, in der jede endliche Differenz, das 
heißt die Welt mit all ihren Leiden und Toden, ihren Raum hat, das 
anderseits im mit der Gottheit beschenkten Sohn eine so unendliche Dank- 
barkeit und Verfügbarkeit zum schenkenden Vater hin erzeugt, daß jede 
mögliche Tat und Passion, auch die Kreuzesverlassenheit, darin virtuell 
- vorweg eingeschlossen ist. 

2. So kann der Gottessohn die Last der Weltschuld auf sich nehmen und 
sie sühnend, ja alle Schuld durch seine Liebe überbietend austragen, ohne 
daß man sich vorzustellen braucht, er übernehme gleichsam materiell das 
Quantum der Sünden aller und jedes einzelnen. Die drei einige Liebe hat 
die Möglichkeit, alles Dunkel, alle Entfremdung der Welt in ihre ewigen 
Relationen hineinzustellen, daraus eine gleichsam nächtliche Beziehung zu 
machen (•warum hast du mich verlassen?") und das Schuldmoment durch 
das überbietende Liebesmoment aufzulösen. 

3. Die Erlösung am Kreuz ist demnach ein Werk dreieiniger Liebe: der 
Vater gibt den Sohn aus Liebe zur Welt (in die Nacht der Sünde) •dahin" 
(Rom 8, 32; Joh 3, 16); nicht (wie man Anselm fälschlich interpretiert), um 
seine •Ehre" wiederherzustellen, sondern in einem dreieinigen Beschluß, 
in welchem das Selbstangebot des Sohnes (•sponte", freiwillig, wiederholt 
Anselm unermüdlich) gleichursprünglich ist wie der Hingabewille des Va- 
ters, und ebenso das Einverständnis des Geistes beider, die erlösende 
•Trennung", in der die Welt in die Liebe zurückgeholt wird, durchzuführen. 

Was hier begrifflich auseinandergelegt worden ist, weiß jeder echte 
Christ spontan, und einzig deshalb kann er den Zentralsatz des neuen Te- 
stamentes vertreten und im Glauben auch beweisen (was keine andere Re- 
ligion kann), daß •Gott die Liebe ist" (1 Joh 4, 8. 16)2. 

2 Nähere Ausführungen über das hier Angedeutete im demnächst erscheinenden Band 
Theodramatik III. Die Handlung, Johannesverlag, Einsiedeln 1980. 




