Hans Urs von Balthasar 416

einen schlechten Christen zu halten, dessen Orthodoxie bezweifelt werden
miiite. Wenn er vertraut: in Jesus von Nazaret, seinem Leben, seiner Leh-
re, seinem abgriindigen Tod, seinem Sieg (Auferstehung genannt) hat Gott
sich selbst, seine Vergebung, sein eigenes Leben uber alle endliche Voll-
endung hinaus mir zugesagt; wenn er glaubt, diese Zusage ist von Gott
her unbedingt, irreversibel, endgiiltig, wird von keiner anderen, neuen
Zeit mehr abgelast und tiberboten, und kann auch als das letzte Wort Got-
tes nicht mehr berboten werden — wenn ein Christ sich unbefangen glau-
bend darauf einlafit, diese uniiberbietbare Hoffnung giltiger sein 1afit als
alle Zweifel, Skeptizismen und Vorbehalte, dann ist er ein orthodoxer
Christ; er realisiert die klassische Christologie existentiell; er findet und
nimmt Jesus wirklich, richtig verstanden, als sein Heil.

‘Wenn Sie als Arzte an den Sterbebetten Ihrer Patienten stehen, ist darin
auch das eigene Schicksal vorausgesagt enthalten; wenn Sie, wo Sie als
Arzt besiegt werden, dennoch gelassen glauben und hoffen, dafl in diesen
Untergéngen sich der Aufgang des ewigen Lebens in Gott ereignet; wenn
Sie dies im Blick auf Jesus den Gekreuzigten und Auferstandenen als der
geschichtlich greifbaren Zusage Gottes glauben und hoffen — dann nehmen
Sie Jesus wahrhaft als Thr Heil an. Nicht als ob nicht der unbegreifliche
Gott das ewige Heil wire, das nur in bedingungsloser Liebe gefunden
werden kann, sondern weil Jesus in seinem menschlichen Geschick das Er-
eignis der Selbstzusage dieses ewigen Gottes ist; und weil diese kreatiir-
liche Selbstzusage Gottes, die der Mensch Jesus ist, so sehr eins mit Gott
ist, daff in ihr — wo sie angenommen wird —, Gott, das ewige Heil, selber
gegeben ist.

»Der sich fiir mich dahingegeben hat« (Gal 2, 20)

Hans Urs von Balthasar, Basel

L.

Wenn Paulus seinen Glauben an Jesus Christus als seine vollkommene
personliche Selbstiibergabe an ihn beschreibt, gibt er als Grund dafiir die
personliche Selbsthingabe Christi an ihn an, die in dessen Liebe zu ihm
begriindet ist. ,Ich bin gestorben, damit ich Gott lebe. Ich bin mit Christus
gekreuzigt . . . Was ich jetzt noch auf Erden lebe, das lebe ich im Glauben



»Der sich fiir mich dahingegeben hat* 417

an den Sohn Gottes, der mich geliebt und sich fiir mich dahingegeben hat.®
(Gal 2, 19-20) Das ist das Zentrum der Ethik Pauli, die unmittelbar aus
seiner Dogmatik flieft und die er fiir alle Glaubenden als verpflichtend
crachtet; denn ,wenn einer firr alle gestorben ist, sind alle (grundsatzlich)
gestorben, sie diirfen ,nicht mehr fiir sich leben, sondern nur fur den, der
fiir sie gestorben und auferstanden ist“ (2 Kor 5, 14 £.). Die johanneischen
und petrinischen Schriften legen das Zentrum des Glaubens nicht anders-
wohin, und es besteht kein Grund, aus den Synoptikern jene Stellen her-
auszuoperieren — etwa die vom ,Lésegeld fiir die vielen“ (Mk 10, 45; Mt
20, 28) und die gleichsinnigen Abendmahlsworte —, die den Sinn der Pas-
sion Jesu in das siihnende Tragen der Weltstinde verlegen. Man kann die-
sen zentralen Komplex, wie jiingst Martin Hengel nochmals eingescharft
hat!, nicht als eine ,spite Christologie® relativieren; sie ist sicher vorpauli-
nisch, ja sic ist der Kern des an Ostern aufstrahlenden Glaubensverstind-
nisses der Kirche. Die Auferstehung war fiir sie entscheidende Rechtferti-
gung des Sinnes des Kreuzes, und dieser Sinn kann gar kein anderer sein
als der eines stellvertretend siihnenden Leidens. (Die abscheuliche Folter
kann keinesfalls als ein von Gott gegebenes ,Zeichen® gedeutet werden,
daf Gott ,immer schon® mit der Welt versohnt ist!)

Daf} dieses entscheidende Licht auf das ganze Christusereignis ein Ar-
gernis und eine Torheit ist, wissen die ersten Jinger genau und erfahren
es sogleich am eigenen Leib, aber sie freuen sich, fiir ihren Herrn ,Schmach
erleiden zu diirfen“ (Apg 5, 41); Paulus wird seine zahllosen Bedrangnisse
(,Kehricht der Welt“, 1 Kor 4, 13) nie anders verstehen. Sollte diese vollig
eindeutige Haltung der ersten Kirche — Glaube als dankbare Lebensant-
wort auf den stellvertretenden Tod Jesu am Kreuz — auf einer Mifldeutung
des Kreuzes beruhen, das vielleicht doch nur ein bedauerlicher Fehlent-
scheid einiger jiidischer und heidnischer Potentaten war, und nicht das in-
nere Ziel, auf das Jesu ganzes Erdenleben hintendierte? Man lese doch
einmal die Bergpredigt (Hinhalten der andern Wange, Feindesliebe usf.)
und frage sich, ob einer solches duflern kann, der nicht als Sinn seines Da-
seins die Stellvertretung fiir alle voraussieht? Stellvertretung ist weit mehr,
als was das heute beliebte, verwaschene Wort ,Solidaritdt“ besagt; nam-
lich durch inneres Erfahren der Schuld-Not und Verlorenheit des andern
ihm diese Not abnehmen.

v Der stellvertretende Siiknetod Jesu, in: Internationale Kath. Zeitschrift Communio 9
(1980) 1-25, 135-147.



Hans Urs von Balthasar 418
II.

Es ist gewifl nicht zuviel behauptet, wenn wir sagen: alles, was im Lauf
von bald zweitausend Jahren von der Kirche (stillschweigend oder aus-
driicklich) als christliche ,Heiligkeit* kanonisiert, das heifit als vorbild-
lich hingestellt wurde, ruht ausschlieflich auf diesem Verstindnis christ-
lichen Daseins. Die innerste Feder, die zu den tollsten christlichen Wag-
nissen und Einsdtzen bewegt hat, war immer: Du hast fiir mich das Aufier-
ste getan, wie sollte ich fiir Dich nicht tun, was ich kann. Die Briefe Igna-
tius* von Antiochien (die Ifiigo von Loyola bestimmten, seinen Namen zu
dndern) konnten hier beinahe als Raserei erscheinen, aber sie schlagen nur
das Leitmotiv an, das unaufhorlich weiterklingt. Im Zentrum der Bene-
diktsregel (Kp 7) wird die dulerste Demiitigung im vollsten ,,Gehorsam*
und in ,geduldig ertragener Schmach® ,aus Liebe zu Christus® in Kauf
genommen. Der Jesuit soll nach dem Griinder, ,,aus Liebe und Verehrung
fir seinen Herrn dessen Gewand und Ehrenzeichen zu tragen begehren,
gerne Schméhung, falsches Zeugnis und Unrecht leiden und firr téricht
gelten. Hat der Herr dies doch selbst aus Liebe zu uns getragen, damit wir
ihm, dem wahren Weg, mit der gottlichen Gnade soweit als moglich nach-
zufolgen trachten® (Sum. 11). Streicht man dieses Programm, so bleibt
von Augustinus, von Franz, von Tauler, Johannes vom Kreuz, der Grofien
und Kleinen Theresia, von Foucauld und Teresa von Kalkutta nichts iib-
rig — als vielleicht ein etwas verschrobener Humanismus, den man besser
von dieser iiberholten Zutat befreien wiirde zu schlichter Mitbriiderlichkeit.

Von der hochsten theologischen Spekulation iiber die gesamte christliche
Kunst in Ost und West (man denke an die Kreuzform der Kathedralen,
an die Kruzifixe, die Pietas, die tiefsinnigen Gnadenstuhlbilder, die Dar-
stellung der Ekklesia, die ihren Kelch aus der Seitenwunde des Gekreuzig-
ten fiillt, die ,mystische Kelter“ usf.) bis zur populdren Kreuzwegandacht
und zum ,schmerzhaften Rosenkranz*: iiberall widerhallt das »pro nobis®,
das ,um unsertwillen® des alten Glaubensbekenntnisses: , der fiir uns Men-
schen und um unseres Heiles willen vom Himmel abstieg, der auch fiir
uns gekreuzigt wurde.“ Alles heilige Christenleben ist Zeugnis (martyrion)
fiir das vom Gottessohn abgelegte ,herrliche Zeugnis“ der Liebe Gottes zu
uns (1 Tim 6, 13).

IT1.

Aber kann dieses Paradox eines leidenden Gottessohnes denn wider-
spruchslos gedacht werden, wird es nicht zusammenbrechen, sobald wir
etwas tiefer nachdenken? Gott kann ja in sich nicht leiden, also bestenfalls



»Der sich fiir mich dahingegeben hat* 419

,aufer sich“, in dem Menschen Jesus von Nazaret; weshalb soll aber dann
dieses menschliche Leiden den ihm zugeschriebenen Siihnewert haben? Da-
zu drei Uberlegungen.

1. In keiner Hinsicht kann man im ,Sohn Gottes® seine Gottheit und
Menschheit trennen. Eben der, der ,in Gottes Gestalt war, leerte sich aus
und wurde Mensch und gehorsam bis zum Kreuz“. Das Subjekt aller Aktion
und Passion ist immer das gleiche; trennen wir, so fallen wir in Gnosis oder
Nestorianismus. Also hat wirklich ,einer aus der Dreieinigkeit gelitten®,
wie die Viter sagten? Man muf} dazu stehen, und die Méglichkeit, daf} der
Sohn als Gott von seinem menschlichen Leiden ,affiziert“ wurde, liegt dar-
in, dafl die Geburt des Sohnes aus dem Vater ein so ungeheures, ewiges,
je-jetzt erfolgendes Ereignis ist, das einerseits eine unendliche Differenz
(in der Einheit der Gottheit) schafft, in der jede endliche Differenz, das
heiflt die Welt mit all ihren Leiden und Toden, ihren Raum hat, das
anderseits im mit der Gottheit beschenkten Sohn eine so unendliche Dank-
barkeit und Verfiigbarkeit zum schenkenden Vater hin erzeugt, dafl jede
mogliche Tat und Passion, auch die Kreuzesverlassenheit, darin virtuell
— vorweg eingeschlossen ist.

2. So kann der Gottessohn die Last der Weltschuld auf sich nehmen und
sie sithnend, ja alle Schuld durch seine Liebe tiberbietend austragen, ohne
daf man sich vorzustellen braucht, er ibernehme gleichsam materiell das
Quantum der Siinden aller und jedes einzelnen. Die dreieinige Liebe hat
die Moglichkeit, alles Dunkel, alle Entfremdung der Welt in ihre ewigen
Relationen hineinzustellen, daraus eine gleichsam néchtliche Beziechung zu
machen (,warum hast du mich verlassen?“) und das Schuldmoment durch
das iiberbietende Liebesmoment aufzulsen.

8. Die Erlosung am Kreuz ist demnach ein Werk dreieiniger Liebe: der
Vater gibt den Sohn aus Liebe zur Welt (in die Nacht der Siinde) ,dahin®
(R6m 8, 32; Joh 3, 16); nicht (wie man Anselm falschlich interpretiert), um
seine ,Ehre“ wiederherzustellen, sondern in einem dreieinigen Beschluf},
in welchem das Selbstangebot des Sohnes (,sponte, freiwillig, wiederholt
Anselm unermidlich) gleichurspriinglich ist wie der Hingabewille des Va-
ters, und ebenso das Einverstindnis des Geistes beider, die erlosende
»Trennung“,inder die Welt in die Liebe zuriickgeholt wird, durchzufithren.

Was hier begrifflich auseinandergelegt worden ist, weill jeder echte
Christ spontan, und einzig deshalb kann er den Zentralsatz des neuen Te-
stamentes vertreten und im Glauben auch beweisen (was keine andere Re-
ligion kann), dafl ,Gott die Liebe ist“ (1 Joh 4, 8. 16)2

2 Nihere Ausfithrungen iiber das hier Angedeutete im demnichst erscheinenden Band
Theodramatik 111. Die Handlung, Johannesverlag, Einsiedeln 1980.





