Christus als Gottes Geist, Licht, Wort und Ordnung
in jedem Menschen als Spitze des Kosmos'

Balthasar Stachelin, Ziirich

Wir begriiflen dankbar die neue, fir viele ungewohnte Stimme, die im fol-
genden Beitrag zu Wort kommt. Der Literaturbericht von O. Kopp deckt
cinige Hintergriinde des vorliegenden Beitrages auf — vor allem das Glau-
benszeugnis des Ziiricher Psychosomatikers, dafl der ganze Mensch von Gott
geschaffen, von Jesus erlost und in den Kreislauf der dreifaltigen Liebe
einbezogen ist. Wir finden es ermutigend, daff aus der Erfahrung des
Arztes und in dessen, theologisch gewiff auch zu kritisierenden Sprache ein
Weg in die christliche Erfahrung gezeigt wird, der in die Mitte fithrt.
Stichworte wie Dreifaltigkeit, Gnade und Geschenk, ,Hinter den Bildern’,
Unterscheidung der Geister zeigen es. (Die Schriftleitung.)

Einleitung: Von der geistigen Kommunion

Wie komme ich als Mediziner dazu, unter Theologen von Gott zu spre-
chen, da ich doch weder Theologe noch besonders frei von Siinden bin?
Die Berechtigung ergibt sich vielleicht aus folgenden Erwagungen:

Ich fand und finde — ich ahne heute als Mediziner und Psychiater den
Geist Christi in Kérper und Seele eines jeden gesunden und kranken
Menschen. So habe ich es mir zur Aufgabe gemacht, dariiber zu forschen
und, auch bekenntnishaft, zu sprechen. Denn wo sonst im ganzen Kos-
mos sollte Christus heute und in aller Zukunft sein als in der Inwendig-
keit eines jeden von uns?

Ich erfahre die Dreifaltigkeit heute unter anderem im Sinne eines Bil-
des der geistigen Kommunion (wobei ein solches Bild dann auch wieder
wegzulegen ist als nicht unbedingt letzte, absolute Wahrheit...). Das
Bild méochte ich so schildern: Den unerkennbaren Geist des Vaters spiire
ich — gelegentlich — iiberall; so auch iiber und in jedem von uns. Aus
ihm fliefit wie ein hellgoldener, unsichtbarer Strahlenschein der Heilige
Geist liberall im ganzen Kosmos hin, besonders auf und in die Erde. Fillt
dieses Strahlen auf und in einen Menschen (was es immer tut), dann ent-
steht und ist in ihm Christi Geist. Der Heilige Geist, die Liebe Gottes
und seine Vers6hnung aber strahlen wieder zuriick zum Vater — und so
immerwéhrend hin und her. Der Mensch also wird aufgenommen in die
Gemeinschaft der Dreifaltigkeit.

! Vortrag gehalten am Engadiner Kollegium, St. Moritz, 12. 9. 1980.



Christus in jedem Menschen 421

Dies als Einleitung zu meinem Referat. Die Autorschaften dazu finden
sich ausfihrlich in meinem Buch ,,Der psychosomatische Christus*. Be-
sonders beeindruckt haben mich in diesem Jahr auch folgende Autoren:
J. Hauer, N. Luyten, P. Mommaers, F. J. Schmucker, M. Schoch, ]J.
Stierli, J. Sudbrack und Silja Walter?.

Uber vier Unterscheidungsprinzipien

Die funktionell-vegetativen korperlichen und die vegetativen seelischen
Beschwerden des Menschen sind seit zwei bis drei Jahrzehnten mein spe-
zielles wissenschaftliches Forschungs- und praktisches Behandlungsziel.
Diese somatischen und psychischen Beschwerden als psychosomatisches
Allgemeinsyndrom sind das weitaus hdufigste Beschwerdebild in der ge-
samten Medizin; zehn bis dreiflig Prozent der Bevolkerung haben darun-
ter zu leiden. Die Grundursache dieser Beschwerden ist ein innerer Man-
gel an Urvertrauen. Patienten, die davon betroffen sind, sind voriiberge-
hend oder dauernd nur mehr ungeniigend eingebettet im uns allen inne-
wohnenden Unverginglichen, Ewigen, Himmlischen — in ihrer zweiten

Wirklichkeit. Sie werden zunehmend abhingig vom Verginglichen, Irdi-

schen, von ihrer ersten Wirklichkeit. Daraus ergeben sich Angst, Gebor-

genheitsverlust, Verlorenheit, Sehnsucht und schlieflich Sichte nach

Halt.

Im medizinpsychologischen Umgang mit diesen vegetativen Dystoni-
kern (zu denen auch ich gehdrt habe und sicher teilweise immer noch ge-
hére) begann ich immer mehr vier Prinzipien zu unterscheiden, die wohl
in jedem menschlichen Phinomen anzutreffen sind, ja es recht eigentlich
ausmachen. Es sind dies:

1. das Eingespanntsein von Korper und Seele des Menschen in alle Kau-
salgesetze der natiirlichen Vergénglichkeit, in die genetischen, physika-
lischen, chemischen, biologischen, psychologischen, gesellschaftlichen,
kulturellen Kausalitiatsabhingigkeiten. Mit dieser ersten Wirklichkeit
befafit sich u. a. auch unsere naturwissenschaftliche Schulmedizin — zu
Recht natiirlich.

mWesen und Werden der Anthroposophie. Stuttgart, Verlag Kohlhammer

21923 (eine kritische Auseinandersetzung mit der Neugnosis). Stierli, J.: Gott suchen in

allen Dingen. In Ignatius von Loyola. Wiirzburg, Echter 1956. Walter, Silja: Ruf und

Regel. Ziirich, Arche-Verlag 1980. Mommaers, P.: Was ist Mystik? Frankfurt/M., Insel

Verlag 1979. Schoch, M.: Meditation und Alltag; und Sudbrack, J.: Die Liebeserfahrung

der Mystik — Verschmelzung oder Begegnung? beide im Sammelband Engadiner Kolle-

gium ,Was ist Liebe?”, Ziirich, Theologischer Verlag 1980. Luyten, N.: Glaube und Ur-

vertrauen; Schmudcker, J. F.: Das Verhiltnis von Arbeit und Wirklichkeit; beide im Sam-
melband Engadiner Kollegium ,Glaube und Arbeit”; erscheint demnichst.



Balthasar Stachelin 422

2. Das Wirken des Unvergéinglichen, Ubernatiirlichen; die Anwesenheit
des dreifaltigen Geistes, der zweiten Wirklichkeit in und um Kérper
und Seele jedes Menschen. Dieses zweite Prinzip nenne ich auch den
»psychosomatischen, kosmischen und himmlischen Christus“. Es ist das
mystische Gesetz.

8. Das Wirken des Widersachers gegen diesen Gottesgeist, also Wirken
und lauernde Anwesenheit des Teuflischen, Diabolischen, Bosen, Luzi-
ferischen. Ich nenne es den ,,psychosomatischen und kosmischen Sa-
tan“ (einen himmlischen Satan gibt es nicht).

4. Unsere Moglichkeit und Fahigkeit zur willentlichen Entscheidungsfrei-
heit fiir das eine oder andere der Prinzipien 1, 2 und 3 — oder zu ei-
nem entsprechenden Kompromifiverhalten.

Nach diesen vier Prinzipien versuche ich, eine Unterscheidung der Gei-

ster vorzunehmen. Das sei nun an einem Fallbeispiel erlautert.

Hinweis auf ein Fallbeispiel mit Polytoxikomanie, psychosomatischem
Allgemeinsyndrom und Depressionen

Die Bewilligung zur 6ffentlichen Darstellung dieser Krankengeschichte
habe ich erhalten. Der heute finfzigjihrige Patient, Gartenbauingenieur,
verheiratet, Vater von zwei jetzt selbstindigen Kindern, steht bei uns auf
der Zurcher Medizinischen Poliklinik seit zwei Jahren in Behandlung
wegen periodischer Drang- und Suchtepisoden (Alkohol, Schmerz- und
Schlafmittel und schwerstes Rauchen). Im Vordergrund steht eine Anta-
buskur gegen Alkoholmifibrauch.

Der Patient wuchs in einem duflerlich recht geordneten, dem prote-
stantischen Glauben zugewandten Elternhaus auf. Innerlich vereinsamte
der Mann bereits in seiner Kindheit und Jugend, vor allem infolge des
heimlichen Alkoholkonsums des Vaters und dessen Jidhzorn und Kilte,
sowie durch die iibermiflige Gesetzesstrenge, Engherzigkeit und Sinnlich-
keitsverwerfung der Mutter. Der Patient — der sich beruflich ausge-
zeichnet bewahrte — ging aus diesen frithen Jahren als ein innerlich neu-
rotisch gechemmter, an unentwegter schwerer innerer Angst und Stichtig-
keit leidender, hoch empfindsamer Einzelgdnger hervor. Wéhrend seiner
zweijdhrigen Antisuchtbehandlung hat er uns erzdhlt, seine Grundstim-
mung habe seit seiner Kindheit bis vor etwa einem Jahr nur aus Angst,
Unsicherheit und einer riesigen Sehnsucht nach Halt, Liebe, Zartlichkeit,
Geborgenheit bestanden. Hier lag nun ein schwerer Mangel an Urver-
trauen vor, wie wir ihn bei Stichtigen, Polytoxikomanen und Depressi-
ven fast immer als Grundiibel finden.



Christus in jedem Menschen 423

Der Patient hatte sich schon in seiner Jugend mit aller Entschiedenheit
von jeder christlichen Glaubenslehre abgewandt. Er wurde ein tiberzeug-
ter, einzig dem Materialistischen verpflichteter Atheist.

Wie bei den meisten neurotisch Siichtigen machte sich der innere Mangel
an Urvertrauen auch in einem dreifigjdhrigen Leiden an den Symptomen
des funktionell-vegetativen psychosomatischen Allgemeinsyndroms gel-
tend: Kopfweh, Migrine, Ohrensausen, Schwindel, funktionelle Herz-
Kreislauf-Storungen, Reizmagen, Reizdarm, allgemeines Schwitzen und
korperliche Uberempfindlichkeit waren die Folge. Dieser somatischen
Beschwerden wegen kam es auch zu den hiaufigen Episoden von
Schmerz- und Schlafmittelmiflbrauch im Leben dieses Mannes.

Im seelischen Bereich erwéhnte ich die fortwidhrende Angst, Unsicher-
heit, Katastrophenbefiirchtung, die Kontakt- und Liebesgehemmtheit, ih-
nere Einsamkeit, Depressionen; die Sehnsucht nach irgendwelchen festen
Halten in den Bedingungen und Begebenheiten seiner ersten Wirklich-
keit. Im Vergénglichen seiner Welt suchte der Patient unaufhérlich nach
unverganglichen Festungen — bezeichnenderweise vergebens. Ich be-
zeichne dieses seelische, psychopathologische Syndrom als das ,,vegetative
Psychosyndrom®. Es ist das hiufigste Psychosyndrom in der Medizin.

Vor etwas mehr als einem Jahr nun fihrte dieser Lebensweg der Sehn-
sucht und des Leidens den Mann in eine ihn anfinglich seltsam anmuten-
de Beobachtung und Selbsterfahrung: Er begann zunehmend in seinem
Innern, im ganzen koérperlich-seelischen Innenraum, vornehmlich in der
Gegend des Bauches und des Herzens, eine — wie er sagt — ,,strahlende
Kugel mit unendlichem Radius, eine absolute, unvergingliche, ewige
Macht, Grofle, Herrlichkeit, eine unendliche Wirme und Zirtlichkeit*
zu verspiren. Er nennt diese Ewigkeitsanwesenheit in seiner Innerlich-
keit das ,,unendliche Unbewufte* oder ,,das Uberbewuftsein®, das ,,Kos-
mische — oder einfach ,,Gott*. Die Eigenschaften dieser inneren Ge-
genwart schildert er so: ,,Sie ist immer da, und sie ist wohl auch in jedem
anderen Menschen. Sie ist der Himmel auf Erden. Wenn man sich durch
tigliche Ubung daraufhin o6ffnet, kann sie verspiirt werden. Sie ist
unerschiitterlich. Sie hat keine Zeitgebundenheit und — obgleich im ei-
genen Innern verspiirt — keine Ortsabhingigkeit. Sie ist unendlich in je-
der Hinsicht; sowohl erfahrbar als auch unerforschlich. Fir den Men-
schen und seine Welt der Vergénglichkeit ist sie die eigentliche Gebor-
genheit im Unverginglichen. Diese innere Gottesanwesenheit kann mit
dem inneren Auge geschaut werden. Sie schenkt unentwegt Liebe, Selig-
keit, Frieden, Verzeihen, Licht, Barmherzigkeit. Das ist es wohl, was die
Theologen ,Gnade, Siindenvergebung, Erlésung und ewiges Leben® nen-

[13

nen.



Balthasar Staehelin 424

Auch dieser Patient betont, diese innere Anwesenheit, dieser Himmel
auf Erden enthalte in geistiger Substanz alles und jedes, was je geschah
und war, heute geschieht und ist und jemals kinftig noch geschehen und
sein wird im ganzen Kosmos. Und unser Patient fiigt hinzu, die ,,Sub-
stanz* seines Korpers und seiner Seele wie auch die Substanz von allem
kosmisch Geschaffenen und Existierenden scheine ihm nicht identisch
mit der ,,Ursubstanz* der geschilderten himmlischen Anwesenheit in ihm
und wohl in jedem anderen. Die Grundsubstanz des Verginglichen und
die Grundsubstanz dieses Unverginglichen seien — wiewohl eine Einheit
— doch immer auch verschieden, getrennt. Unser Patient spricht also
nicht ctwa cinem ostlichen Pantheismus das Wort, sondern einem christ-
lichen Pan-en-Theismus: Alles ist in Gott, und Gott ist in allem — aber
dieses ,,alles* selber ist nicht Gott.

Fine weitere Beobachtung dieses Mannes ist fir uns aufschlufl-
reich: Je mehr er — seit einem Jahr nun — jeden Morgen zwischen finf
und sechs Uhr sich innerlich 6ffnet, um sich von dieser Unverganglich-
keit beschenken und starken zu lassen, desto mehr entdeckt er in sich
und um sich herum auch die Anwesenheit des Gegenspielers, des Verhin-
derers und Versuchers, des Satans. Er empfindet, ja sicht innerlich recht
eigentlich diese lauernde Anwesenheit des Depressiven als eine dunkle,
schwarze Masse, als Gefahr und Bedrohung. Sie trachte, seinen nun be-
gonnenen Weg zum inneren Licht nicht nur zu verunméglichen — ihn
wieder blind zu machen —, sondern bemiihe sich ganz besonders, ihn
wieder siichtig zu binden an die oft so hoffnungsvoll schimmernden, Sicher-
heit und Liebe verheiflenden Angebote aus der verganglichen Welt.

Der Patient wurde im Laufe eines Jahres zu einem innerlich vertrauen-
den, selbstindigen Menschen. Seine Angst wandelte sich in Urvertrauen.
Sein Atheismus machte einer elementaren Religiositiat Platz. Die Be-
schwerden des psychosomatischen Allgemeinsyndroms und die Gefahr-
dung durch seine Suchttendenzen laufen zwar wie cingeschliffene Reflexe
vorerst — vielleicht fir immer? — noch weiter. Doch der Patient emp-
findet sie nun als ein ihm auferlegtes Kreuz. Er meint, dieses sein Kreuz
aber nun selbstindig und ohne weitere arztliche Behandlung tragen und
verringern zu kénnen. Er hat ja nun das Getragensein durch Gott in sich
gefunden.

Ich mochte noch beifiigen, dafl ich diesen Patienten erst ganz am
Schluf} seiner Behandlung auf der Medizinischen Poliklinik zu sehen be-
kommen habe. Er erzdhlte mir von seiner ,inneren Unvergéinglichkeit*
und seiner ,,Liebeskugel* schon in der ersten Begegnungsstunde. Die in-
nere Erlebniswelt dieses Mannes ist also nicht etwa durch irgendwelche
Suggestivwirkung meinerseits entstanden.



Christus in jedem Menschen 425

Wir konnen an dieser Fallschilderung das Zusammenwirken der er-
wiahnten vier Prinzipien erkennen: das Verflochtensein des Patienten in
seinen psychischen, biologischen, psychologischen und kulturellen Kausa-
litdtsabhdngigkeiten, in der ersten Wirklichkeit; die Anwesenheit und das
Wirken Gottes als himmlische zweite Wirklichkeit in der ersten Dimen-
sion; Anwesenheit und Wirken eines satanischen Prinzips innerhalb der
ersten Wirklichkeit dieses Mannes — und das Hin und Her der noch er-
haltenen, wenn hier auch ordentlich eingeschrinkten freien Willensent-
scheidung des Patienten auf das eine oder andere der ersten drei Prinzipi-
en hin, oder auf ein entsprechendes Kompromifiverhalten.

Ich schliefe diese Fallstudie aus meiner Psychosomatischen Sprechstun-
de an der Ziircher Medizinischen Poliklinik mit folgendem Hinweis: Ein
Arzt kann bei seinen Patienten recht hdufig auf Andeutungen und Be-
schreibungen von innerer Gotteserfahrung, vom Erspiiren der Anwesen-
heit des himmlischen Ubernatiirlichen in Kérper und Seele, stoflen. Man
muf nur darauf achten wollen. Solche Erfahrungen finden sich nicht nur
bei Gldubigen, die aus Uberzeugung einer Konfession zugehéren — und
sicher nicht nur bei Heiligen. Sie finden sich in uns allen; in {iberzeugten
Atheisten ebenso wie bei Pragmatikern und dem naturwissenschaftlichen
Denken Verpflichteten. Zahlenmaflig schatze ich, dafl mir etwa drei bis
fiinf von hundert Patienten auf der Poliklinik solche Andeutungen von
Eigenerfahrungen des himmlischen Ubernatiirlichen machen.

Den Ausdruck ,himmlisches Ubernatiirliches® benutze ich mit Ab-
sicht. Die Hinweise auf nur ,,Ubersinnliches*, Paranormales, Parapsycho-
logisches, Neugnostisches, Okkultes rechne ich nicht zum echten Uber-
natiirlichen, Gottlichen, Mystischen. Daher nehme ich solcherlei Beob-
achtungen nicht in meine Darstellungen auf, denn sie scheinen mir eher
das wildwachsende Gestriipp, das Unkraut — zumindest das Uneigentli-
che und Unwesentliche — im Blumengarten dieses Wesentlichen, Eigent-
lichen, Entscheidenden zu sein. Beim Ubersinnlichen ist nicht auszuma-
chen, was echte Wahrheit und was Imagination ist.

Das Gebet vom psychosomatischen Christus

Infolge derartiger Beobachtungen beschéftigt mich nun seit dreiffig Jah-
ren taglich die Frage, wie die vielen, von unzahligen funktionell-vegeta-
tiven kérperlichen und seelischen Beschwerden geplagten Menschen auf
einfachste Weise von ihrer inneren Angst und Verunsicherung befreit
werden koénnen. Wie kann Urvertrauensmangel in Urvertrauen und da-
mit in Urglauben (Luyten) umgewandelt werden? Dieses Suchen hat
mich einerseits zur Entwicklung der Psychosomatischen Basistherapie ge-



Balthasar Stachelin 426

fihrt?; gleichzeitig bin ich dann auf die Wahrheit der Anwesenheit von
Christi Geist in und um jeden Menschen gestofien.

Christus in Korper und Seele des Menschen, das ist sein Urvertrauen
— unabhingig davon, ob dieser Mensch davon etwas weill oder nicht.
Der Mensch mit Christus im Herzen ( also jeder Mensch, und mit ihm
unser Planet Erde) ist der einzig mogliche Mittelpunkt des ganzen Kos-
mos.

Wer sich in der Psychosomatischen Basistherapie iiben will, dem sei
empfohlen, dies in drei speziell fiir diese Ubungen ausgesparten Tageszei-
ten zu tun: er bestimme eine ausgesonderte Zeit fiir die Betrachtung,
eine fur die seelische und korperliche Bewegung, das innere Gebet, und
schliefilich eine Zeitspanne fir die Beschauung und das Beschenktwerden
in seelischer Stille und korperlicher Inaktivitit (die genaue Beschreibung
dieser dreiteiligen Basistherapie ist in meinen Publikationen nachzulesen).
Als viertes Grundelement fir diese Therapieform mdochte ich zu einem
vierundzwanzig Stunden im Tag dauernden, immerwahrenden inneren
geistigen Beten raten.

Hier soll als Anregung das Gebet folgen, das sich mir personlich im
Laufe der Jahre ergeben hat. Ich publiziere es einzig in der Absicht, dem
einen oder anderen Leser dieser Arbeit einen kleinen Hinweis zu geben
fir das ,,Herausartikulieren* seines eigenen, ihm am besten zusagenden
immerwahrenden geistlichen Gebetsinhalts, der ihn als Hilfs- und Ge-
betssatz durch sein Leben begleiten soll. Die meisten von uns miissen
heute wieder beten lernen, denn das haben wir gréfitenteils verlernt. Be-
ten ist die wichtigste Aufgabe fiir die Erhaltung der Menschheit und zu-
gunsten einer besseren neuen Zeitepoche.

Siebentausendmal in vierundzwanzig Stunden, itber Wochen, Monate,
Jahre, konnen einzelne Worte, Sétze, Bilder aus der folgenden Gebetszu-
sammenstellung verstandesmafig tberlegt und mit dem Herzen gefiihlt
und erfahren, innerlich gesprochen werden — und dies in der Freizeit
wie auch bei jeder Tétigkeit (die Zahl ,,siebentausendmal® sei als Symbol
verstanden fiir ungezihlte Male, unaufhérlich, selbst wahrend der Stun-
den des Schlafes):

Mein psychosomatischer, kosmischer, himmlischer Christus,
Gottes Sohn und Gottes Wort

aus Gottes Liebesgeist und Gottes Liebeswillen;

meine Maria, du Empfangende und Tragende Gottes in uns allen;
Agnus Dei, qui tollis peccata mea et mundi —

3 Vgl. den Literaturbericht von O. Kopp in diesem Heft S. 460 {.



Christus in jedem Menschen 427

Lamm Gottes, das du meine Siinden, mein Kreuz
und mein irdisches und ewiges Leben trigst:

beschenke, heile, heilige und vereinige uns

mit deiner allgegenwartigen Anwesenheit (Vater),
mit deiner strahlenden Umwesenheit (Heiliger Geist),
mit deiner dienenden Inwesenheit (Sohn),

mit deiner Kommunion

und mit allen deinen Eigenschaften.

Laf uns unseren psychosomatischen und kosmischen
luziferischen Satan,

den schillernden, krankmachenden, uns von dir wegziehenden
Fiirsten dieser Welt,

immer besser erkennen und besiegen —

soweit es dein Wille ist und dir fiir uns als notwendig erscheint.

Gott, schenke mir, daf in mir der Geist deines Wortes,
deine biblische Offenbarung unmittelbare Wirklichkeit werde,
und ich diesem deinem Liebesgesetz gehorsam bleibe.

Gib, Herr, daf} ich dir fiir alles und jedes immerzu danke,
denn von mir allein aus
kann ich nichts.

Christus in mir,

l1af mich nie vergessen,

dafl ich dein Geliebter bin.

Halte mich immer offen fiir dich.

Zum besseren Verstandnis seien zwei Wortfolgen dieses Meditations-, Be-
wegungs- und Kontemplationsgebets gesondert kommentiert:

— .Mein psychosomatischer Christus“: Hiermit sollen unsere Stim-
mung, Aufmerksamkeit und niichterne Wachsamkeit auf und in den Ort
hin gelenkt werden, wo der fiir uns personliche Gott, Christus, am ehe-
sten auf dieser Welt anzutreffen ist: in unseren Kérper und in unsere
Seele, in unsere eigenste und individuellste Verganglichkeit. Dieser Chri-
stus in mir ist nicht nur der als zunehmende Bewufitheit zu mir drangen-
de Jesus, er ist auch der, der als freiheitliches Liebesgeschenk Gottes aus
dem Himmel zu allen und in alle Menschen im ganzen Kosmos hinein
kam, kommt und kommen wird. Er ist als Geist des Himmels in Kérper
und Seele eines jeden Menschen. Christus, Gottes Wort, ist Fleisch ge-
worden. Sein Geist ist in unserem Leib.



Balthasar Staehelin 428

Wachsame, aufmerksame Stimmung, das ist die Grundstimmung von
Liebe und Demut, die Aufgabe der Unterscheidung der Geister gemaf}
den vier erwahnten Prinzipien. Demut ist die moglichst ehrliche und kri-
tische Selbsteinschdtzung vor Gott und seiner Wahrheit. Liebe meint
hier: wir sollen Christus in uns nicht nur mit unserer Glaubensfihigkeit,
sondern vor allem mit unserer Liebesfdhigkeit suchen und finden. Gott
will an erster Stelle geliebt werden. Wenn wir uns unserem Herrn in uns
in moglichst grofler Liebe 6ffnen, dann begegnen wir seiner Liebe und
Zartlichkeit in uns und um uns am ehesten. Die Liebe, mit der wir
Christus in uns wohl am echtesten lieben und Unechtes daran vermeiden
konnen, sei mit der Liebe zu unseren eigenen Kindern verglichen: niich-
tern, herzlich, selbstverstandlich, bestdndig; unerschiitterlich, unabhingig
davon, was sie tun — oder auch nicht tun — und von uns fordern. Also
keine Ekstase, keine Verziickung, kein Rausch; weder Ubersteigerung
noch Uberschwenglichkeit, noch Verliebtheit — kein Ausnahmezustand.
Aber Wirme, Glut, Heiterkeit, Freude; gelegentlich vielleicht ein Hauch
von Seligkeit. Wir sollten Christus lieben, wie Maria in hingegebener
Verfiigbarkeit ihren Sohn geliebt hat. Da auch Maria in jedem von uns
ist, wird uns diese Art von Liebe teilweise moglich sein. So verbiindet
sich verstandesméfliger Glaube an Gottes Wort mit gemiit- und herzens-
mafiger Liebesoffnung und Sehnsucht an den Gottessohn im eigenen In-
nern.

Bei der Unterscheidung der Geister ist streng darauf zu achten, daf wir
durch keinerlei endgiiltige Bilder, durch keine subjektiven Vorstellungen,
wunschabhédngigen Phantasien und Stimmungen, von keinen sich zu
Pseudovisionen verselbstindigenden Gedankenvorspiegelungen aus dem
Reich des Eigenwillens und des schillernden Verfiihrers genarrt werden;
es sollen sich keine Selbsttauschungen und keine neugnostischen, hellsehe-
rischen Wunschtriume von Uber- und Auflersinnlichem einschleichen.
Das Wesentliche ist hinter allen Bildern, Mitteln, Gedanken, Schauungen.
Bilder und Mittel sind immer wieder aufzugeben, wegzustellen. Wir sol-
len und missen von Gottes Himmelreich in uns und um uns nicht mehr
und nichts anderes erkennen, erfahren, schauen, geschenkt erhalten wol-
len, als Gott tiber sich selber in der Bibel offenbart hat.

~ ,,Gottes Sohn und Gottes Wort aus Gottes Liebesgeist und Gottes
Liebeswillen: Hier soll angedeutet werden, dafl wir auf die dreifache
Natur von Gottes Wesen achten diirfen, auf die drei heiligen Personen,
die Dreifaltigkeit.

Gottes Geheimnis ist tiberall, im Himmel, im Kosmos, auf und in der
Erde; in jedem Ding und Menschen, um jeden von uns. Dieser geheim-
nisvolle Vater ist unerkennbar. Er ist aber als ein hellblau-weif}-goldenes,



Christus in jedem Menschen 429

nicht blendendes Licht immer auch wieder erahnbar — gelegentlich am
Ende eines langen dunkeln Ganges, in der ,,dunkeln Nacht* der Seele. In
dreiflig Jahren psychotherapeutischer Praxis wurde mir viele Male gerade
von diesem wundersamen, ginzlich unphysikalischen Licht berichtet.
Und gewif} gibt es auch unter meinen Lesern etliche, die aus eigener Er-
fahrung diese ,,geistliche Kommunion“ kennen und wissen, was ich meine.

Aus diesem Geheimnis Gottes, aus dieser dritten Wirklichkeit, fliefit
der Heilige Geist als der Liebesgeist, als Gottes Wille und Gnade, immer-
wihrend aus und gebiert in jedes Menschen Kérper und Seele den Geist
Christi, den himmlischen, kosmischen und psychosomatischen Christus,
den Sohn, das Wort Gottes.

Es ist ja des Menschen spezifische und allein ihm im ganzen Kosmos
zustehende Eigenart, daf} er Gott in der Zeit und im Raum, in der Ge-
schichte des Kosmos, zur unbewuflten, gelegentlich aber auch zur bewufi-
ten Erscheinung zu bringen hat. Damit ist und bleibt der Mensch, und
mit ihm der Planet Erde, unabdingbar der Mittelpunkt, das Zentrum des
ganzen Kosmos. Nur im Menschen, und nirgendwo sonst, kommen Him-
mel und Erde, Unvergangliches und Vergéinglichkeit zusammen und wer-
den lichthaftes und bewuftes, somatisch-psychisches Erleben. Okne Chri-
stus im Menschen keine BewufStheit und kein Verstehen im Kosmos.

Die ewigen drei gottlichen Personen (an anderer Stelle habe ich sie mit
drei roten Kreuzesrosen verglichen) gehen in jedem Menschen, sei er nun
ein Glaubender oder nicht, durch die Geschichte der Verginglichkeit —
bewuflt geworden fiir den materiellen und psychischen Kosmos. Aus dem
von uns gekreuzigten und uns dennoch in die Auferstehung mitnehmen-
den Gottessohn im Menschen strahlt dieses Liebeslicht, der Heilige Geist,
zuriick zum Vater, zum fiir das Irdische unergriindlichen Liebesgeheim-
nis des Himmels. .

Wie viele Patienten — die gewill keine Heiligen waren oder je sein
werden und die oft iiber lange Zeit psychotherapeutisch behandelt wer-
den mufiten — haben mir doch schon geschildert, wie sie dieses hellgol-
dene dreifaltige Flieflen, das nicht materielles und psychisches, sondern
pneumatisches, spirituelles, geistiges Licht ist, in und um sich und andere
immer wieder vernehmen, fithlen, schauen, schmecken, geschenkt erhal-
ten, und wie sie dieses Liebeslicht als tatsachliche Gewiflheit erfahren und
erkennen — trotz seines paradoxen Charakters im herkémmlichen na-
turwissenschaftlichen Weltbild.

Dieses — unsichtbare — Liebeslicht des dreifaltigen Gottes in und um
jeden von uns kénnen wir mit unseren fiinf Sinnen nicht erfassen. In un-
serer Inwendigkeit aber kann es teilweise sichtbar werden. Der Weg dazu
heifit: moglichst immerwahrendes Beten. Die Haufigkeit, die Quantitat



Balthasar Staehelin 430

des Gebets bestimmen wir selber. Seine Qualitat, und was dann an Begeg-
nung in ihm geschieht, das untersteht allein der freien Gnade Gottes. Wir
kénnten zu solchem Beten, solch taglicher psychischer und somatischer
Glaubensarbeit an uns selber, auch ,,inchristonieren* sagen: alles aus der
je eigenen Auflenwelt, der ersten Wirklichkeit, in stillem Gebet hinein-
nehmen in den Geist Christi im eigenen Innern, in unsere zweite Dimen-
sion; dem Gottessohn alles iibergeben und zu seinem Willen und Urteil
ausbreiten. Die christliche Mystik nennt dieses Vorgehen ,,Reinigung®.

Doch auch wenn wir dieses Liebeslicht nicht erkennen (in mystischer
Sprache: wenn die Erleuchtung nicht iiber uns kommen sollte), so diirfen
wir dennoch getrost annehmen, dafl dieses unvergingliche, unphysikali-
sche, nicht psychische Strahlen als ein zeit- und raumunabhingiges ewi-
ges Hier, Jetzt und Uberall leuchtet — weit stirker und heilbringender
als jedes vergéngliche physikalische oder seelische Licht. Ewigkeit ist zeit-
unabhingig, darum immer ein Jetzt. Diese Liebeshelligkeit leuchtet auch
in der physikalischen Dunkelheit, denn sie ist nicht Sonnenlicht, nicht
Licht aus der Kausalitit des Verginglichen. Sie ist Gottes Licht — nur
dort zwar nicht abwesend, doch verdeckt, wo entweder der Eigenwille,
die heute allzu hoch eingeschitzte vermeintliche Autonomie des Men-
schen, oder aber der Widersacher den vorldufigen Vorrang haben.

Dieses unvergéngliche Licht in jedem von uns ist die himmlische Weis-
heit und Wahrheit, das gottliche Gesetz des Neuen Bundes fiir alle Men-
schen dieser Erde, die allumfassende Liebesordnung Gottes, die letztlich
wohl jeden Menschen heimholt in seine urspriingliche Heimat des unvor-
stellbar schénen ewigen Lebens.

Dies glauben zu kénnen und mit Gewifheit und Gelassenheit zu wis-
sen, heifit Urvertrauen haben, heiflt medizinpsychologisch fiir mich: ge-
sund sein. Hier wird die Angst vor unserer Vergéinglichkeit nebensich-
lich.

Doch das Gnadencharisma der erfahrenden Schaubarkeit des gottli-
chen Liebeslichtes, der lichthaften Inwesenheit Gottes, ist nicht vorran-
gig fiir unser Wesentlich-Werden. Wichtiger ist, daf8 wir uns innerlich —
glaubend, hingebend, liebend — &ffnen, umwandeln, umglithen lassen,
entsprechend dieser An- und Inwesenheit des Dreifaltigen, zugunsten un-
seres Tuns im je eigenen Alltag. Das Dreifaltige in uns, diese zweite Di-
mension, ruft nach dem zweiten Adam, dem neuen Menschen. Auf Gott
hin sich umkehren und sich vereinigen lassen®.

4 Vom Uberindividuellen her gesehen ist es im Bercich der menschlichen Geistesarbeit zu
zwei groflen Entgleisungen gekommen, die auch mir viel zu schaffen machen. Es sind dies
— erstens: die einseitigen, nur materialistischen Welt-, Macht- und Wissenschaftsideolo-
gien (beispielsweise kommunistische, atheistisch-sozialistische, rechtsextremistische Ge-



Christus in jedem Menschen 431

Die kommende Zeitepoche sollte meines Erachtens unter der Devise
»Christusverwirklichung stehen, in gezielter Erweiterung der autono-
men Selbstverwirklichungsthese der Gegenwart. Das materialistische und
das gnostische Weltbild haben grundsétzlich dasselbe Motiv: den autono-
men Selbsterlosungsversuch des Menschen. Aber so geht es nicht. Das
fiihrt in die Sinnentleerung, in die Abwesenheit von Urvertrauen. Urver-
trauen ist ein Gnadengeschenk Gottes. Diesem kénnen wir uns Offnen,
mehr nicht.

Doch zuriick zu unserer Gebetsiibung: Es sei jedem anheimgestellt, ob
er die Worte und Sitze dieser Meditationsexerzitien selber kommentie-
rend veranschaulichen will. Mir selber ist es im Laufe der Jahre mit die-
sen wohl immer noch zu eigenwilligen Wortfolgen so ergangen, daf} ich
allmahlich die unendlich viel grofiere Wahrheit, Weisheit, Schénheit und
Dichte des Gebets begriff, das der Herr uns selber gegeben hat: des Vater-
unsers.

Wir alle benétigen Jahre und Jahrzehnte, bis wir die einfache Néhe
Gottes in uns und um uns zu begreifen beginnen; und dann stehen wir
immer noch am Anfang. Das einzige, was wir tun konnen, ist offen wer-

sellschaftspolitik). Hier wird das Zentrum des Kosmos in jedem Menschen — Gott und
seine Liebeseigenschaften — ausgerechnet fiir eine dem Menschen gemifle Gesellschafts-
politik vergessen;

— zweitens: die auf einem Glauben an Reinkarnationen der Seelen und an das Karma-
gesetz (ein angeblich existierendes ,kosmisches“ Gesetz der Siindenabtragung durch un-
zahlige irdische Wiederverkdrperungen der Seelen wihrend Aeonen) aufbauenden
hermetischen, magischen, gnostischen, hellseherischen, parapsychologischen, paranorma-
len, paramedizinischen, okkulten und neugnostischen Mysterienkulte und ibersinnlichen
Scheingriffe nach den Sternen — Geheimlehren im Kleid scheinbar moderner Wissen-
schaftlichkeit und Spiritualitit. Gnostische und neugnostische Lehren waren und sind
u. a. der Manichdismus, die Lehren der Albigenser, Katharer, Rosenkreuzer, ferner Theo-
sophie, Anthroposophie, Okkultismus, Astrologie (siehe dazu J. Hauer). Man muf heute
wohl auch die dstlich gefdrbten sogenannten Jugendmeditationssekten dazurechnen.

Mein personliches, privates und berufliches, Denken ist dem naturwissenschaftlichen
Weltbild einerseits, andererseits der offiziellen Spiritualitit der protestantischen, katho-
lischen und orthodoxen christlichen Kirchen verpflichtet und wird es auch bleiben.

Im Bereich von Gnosis und Neugnosis ist es meines Erachtens zu einem eigenwilligen
Trugschlufl gekommen: Bei den Reinkarnationslehren wird Ewigkeit, also der zeitlose
Gottesgeist, mit einem wohl Aeonen iiberdauernden, doch gleichwohl zeitlich begrenzten
geschichtlichen Geschehen verwedchselt. Und das Ubernatiirliche, der iiber allem stehende
Gottesgeist, wird mit Ubersinnlichem — dem menschlichen Traum, géttliche Fihigkeiten
zu entwickeln — gleichgesetzt. Was das Karmagesetz fiir eine ,gerechte® Siindenabtra-
gung angeht, so stammt es aus der Kiste nur menschlicher Gerichtsbarkeit und hat mit
der unvorstellbaren Gréfle von Gottes Barmherzigkeit, Liebe, Licht und Eigenschaften
nichts gemein.

Mir scheint, es fehle den atheistischen, die angebliche Autonomie des Menschen eifrig
verkiindenden Ideologien ebenso wie den gnostischen und neugnostischen Lehren an der
notigen Demut und Unterscheidungsfihigkeit der Geister. Es gibt keine atheistische oder
neugnostische Selbstvervollkommnung, wohl aber die atheistische oder neugnostische Ver-
suchung zur menschlichen Selbstiiberschitzung.



Balthasar Staehelin 432

den durch hiufiges Beten. Alles andere ist, wie gesagt, ein Gnadenge-
schenk. Nicht der Mensch kann sich vervollkommnen — das bleibt allein
Gottes Werk. Sein Wille gibt, gibt nicht oder nimmt.

Beten, meditieren, kontemplieren hat, meine ich, folgendes Ziel: Unser
Koérper und unsere Seele miissen werden wie Korper und Seele Marias,
denn die Gottesmutter ist in jedem Menschen. In dem Mafe, als wir all-
méhlich auf Gott hin ganz offen werden, erscheint seine Anwesenheit —
soweit er es will — in uns, auch in unserem Bewufltsein, einem Christus-
bewufitsein. Solch vermehrtes Offenwerden, Verfiigbarsein ist auch Be-
streben und Prinzip der Psychosomatischen Basistherapie.

Von der absoluten Wahrheit: Christi Geist und Zirtlichkeit geniigt

Ich méchte diese Arbeit folgendermafien verdichten und ausweiten:

Jeder Mensch — und nur der Mensch — hat bewuflt oder unbewufit
Christus im Herzen. Darum ist der in Kérper und Seele mit Christi Geist
gesegnete Mensch und mit ihm der Planet Erde der einzig mégliche Mit-
telpunkt des ganzen Kosmos. Nur der Mensch hat Maria in sich. Allein
der Mensch sicht bewufit zugleich in die Welt und in den offenen Him-
mel. Des Menschen Bewufitsein, Verstehen und Freiheit driicken das
Wohnen von Christi Licht in uns aus. Ohne Christus im Menschen keine
Bewufitheit, kein Verstehen, keine Entscheidungs- und Handlungsfreiheit
auf Erden — und keine Gnadengabe zur Unterscheidung der Geister.
»1ch bin das Licht der Welt.® Christi Geist und Zirtlichkeit geniigt. So ein-
fach ist die absolute Wahrheit.

Diese Thesen relativieren den Ausschliefllichkeitsanspruch des nur na-

turwissenschaftlichen ,,heliozentrischen® Weltverstindnisses der Neuzeit

und postulieren wieder die Giiltigkeit des geozentrischen — eines chri-
stozentrischen — Weltbildes.

So haben wir denn zwei Systeme, die ineinander verwoben, aber nicht
identisch, sondern zwei Getrenntheiten sind:

— das System der ersten Wirklichkeit, des Relativen, Bewirkten, Er-
schaffenen, von Natur, Kosmos und Weltall; des Endlichen, Vergingli-
chen, Sichtbaren; des Profanen und Natiirlichen — das erste ,,System
der immer endlichen Kausalitdtsabhiangigkeiten‘;

— das System der zweiten Wirklichkeit, des Absoluten, Verursachenden,
des dreifaltigen Gottes und Schépfers; das Reich des Himmels, des
Geistes und des ewigen Lebens, des Unendlichen, Unverginglichen,
Unsichtbaren, des Sakralen und Ubernatiirlichen; von Wille, Gesetz,
Ordnung und Liebe Gottes ~ das zweite ,,System der immer unendli-
chen Gnadenliebe“.



Christus in jedem Menschen 438

Beten, meditieren, kontemplieren, innere Umkehr, das kann auch als
Versuch bezeichnet werden, von Gefangenschaft und Blindheit aus dem
nur ersten System hiniiberzuwechseln in Licht, Freiheit und Heimat des
auch zweiten Systems, in Gottes Himmelreich auf Erden. Die Schwierig-
keit besteht fiir dic meisten Menschen darin, diese beiden ,Systeme® und
Wirklichkeiten vernehmen und erkennen sowie geniigend auseinander-
halten zu kénnen.

Gedankenbild von Gott: Eine in sich vollkommene, strahlende, sich
verschenkende Liebeskugel, die einen unendlichen Radius und ihren Mit-
telpunkt hier, jetzt und iiberall hat —, die ihres unendlichen Radius we-
gen unendlich viele Mittelpunkte besitzt.

Gedankenbild vom Menschen: Im ganzen Kosmos leuchten solche
gottlichen Mittelpunkte als Bewufitheit und Verstehen in den Menschen,
und nur in den Menschen, auf. Allein der Mensch triagt das Gotteswort
— sollte es bewuflt tragen. Noch mehr aber tragt der unendliche Gottes-
geist Korper und Seele jedes Menschen, wird innere Sprache und artiku-
liert sich in ihm als psychosomatischer Christus. So miifite jeder Mensch,
in der ihm je eigenen Art, Maria sein — aufgenommen in den Himmel,
in das Leben der Dreifaltigkeit.

Schauen wir also — immerfort liebend, glaubend, betend, dankend —
auf Christus in unserem Innern. Denn mit Christus im Menschen sind
die beiden Systeme, die zwei Wirklichkeiten im Kosmos, innerhalb der
Natur gleichzeitig bewufit zu erkennen und zu erfabren. Und danach
sollte gehandelt werden.

Wenn man auf diese Weise in den Geist Christi sieht und hineinhért,
dann sieht, hért und fithlt man immer uberall in sich, um sich herum
und im anderen mitten in das Alpha und Omega, in den Uranfang und
das Urende — was dasselbe ist —, in die absolute Wahrheit. Diese ist
man auch dann zwar nie selbst. Aber man begegnet ihr, soweit es sein
Wille ist, immerwahrend und man wird mit Christus vereinigt fir alle
Ewigkeit.

So, scheint es mir, ist es mit dem fiir die gesamte Schulmedizin und
fiir alle Bereiche des Menschen so grundlegend wichtigen Urvertrauen:
Wesentlich werden.

Zusammenfassung

Schauen wir immer auf Christus in uns und im Anderen! Legen wir dabei
immer wieder alle Bilder und Mittel weg, denn alles wird uns geschenkt
nach seinem Willen und seiner Liebe!



Franz- Josef Steinmetz 434

Himmlischer Christus in uns und um uns,

ihr drei roten Kreuzesrosen,

du Stein der Weisen mit unendlichem Radius,
Mittelpunkt des ganzen Kosmos,

fir jeden Menschen in seinem Innern ergreifbar:
schenke uns,

daf wir in jedem Augenblick,

immer voll und ganz hin- und aufgegeben, dir verfiigbar,
dich brennend lieben und danach handeln -

ganz unabhingig davon,

was du uns gibst, nicht gibst oder nimmst.
,»ouchet mein Angesicht.*

Jeder Mensch ist immer ein von Gott Gesegneter,
Geheiligter, Gebenedeiter.

Alle sind wir immer Benedicti.

Auszug aus dem Westen
Impressionen einer Indien-Reise

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt am Main

Kann man es wagen, einen kleinen Bericht iiber Indien zu schreiben, wenn
man nur drei Wochen dort war? — Die ironischen Worte eines Experten
klingen mir noch in den Ohren: , Wer eine Zwischenlandung in Bombay
macht, schreibt gleich ein ganzes Buch; wer einen knappen Monat durchs
Land fahrt, verfafit zumindest einen Artikel; wer aber ein ganzes Jahr
hier verbringt, der schweigt.“ (E. Zeitler SVD, Poona) Angesichts der Gro-
Re des Landes und seiner sprichwortlichen Gegensétze ein berechtigter Ein-
wand. Man versuche sich vorzustellen: von Osten nach Westen eine Breite
von 2700 km, von Norden nach Stiden eine Linge von 3200 km. 1977 zahlte
man 620 Millionen Einwohner, davon sind 50 Prozent Jugendliche, das ist
ein Zwolftel der Weltbevolkerung; die Amtssprache ist Hindi, daneben
Englisch; es gibt 15 anerkannte Regionalsprachen, aber die etwa 300 we-
niger bedeutenden Idiome sollte man nicht vergessen; nur 2,6 Prozent der
Inder sind Christen (gut zur Halfte Katholiken), 83 Prozent Hindus, 11





