
Christus als Gottes Geist, Licht, Wort und Ordnung 
in jedem Menschen als Spitze des Kosmos1 

Balthasar Staehelin, Zürich 

Wir begrüßen dankbar die neue, für viele ungewohnte Stimme, die im fol- 
genden Beitrag zu Wort kommt. Der Literaturbericht von 0. Kopp deckt 
einige Hintergründe des vorliegenden Beitrages auf - vor allem das Glau- 
benszeugnis des Züricher Psychosomatikers, daß der ganze Mensch von Gott 
geschaffen, von Jesus erlöst und in den Kreislauf der dreifaltigen Liebe 
einbezogen ist. Wir finden es ermutigend, daß aus der Erfahrung des 
Arztes und in dessen, theologisch gewiß auch zu kritisierenden Sprache ein 
Weg in die christliche Erfahrung gezeigt wird, der in die Mitte führt. 
Stichworte wie Dreifaltigkeit, Gnade und Geschenk, .Hinter den Bildern', 
Unterscheidung der Geister zeigen es. (Die Schriftleitung.) 

Einleitung: Von der geistigen Kommunion 

Wie komme ich als Mediziner dazu, unter Theologen von Gott zu spre- 
chen, da ich doch weder Theologe noch besonders frei von Sünden bin? 
Die Berechtigung ergibt sich vielleicht aus folgenden Erwägungen: 

Ich fand und finde - ich ahne heute als Mediziner und Psychiater den 
Geist Christi in Körper und Seele eines jeden gesunden und kranken 
Menschen. So habe ich es mir zur Aufgabe gemacht, darüber zu forschen 
und, auch bekenntnishaft, zu sprechen. Denn wo sonst im ganzen Kos- 
mos sollte Christus heute und in aller Zukunft sein als in der Inwendig- 
keit eines jeden von uns? 

Ich erfahre die Dreifaltigkeit heute unter anderem im Sinne eines Bil- 
des der geistigen Kommunion (wobei ein solches Bild dann auch wieder 
wegzulegen ist als nicht unbedingt letzte, absolute Wahrheit...). Das 
Bild möchte ich so schildern: Den unerkennbaren Geist des Vaters spüre 
ich - gelegentlich - überall; so auch über und in jedem von uns. Aus 
ihm fließt wie ein hellgoldener, unsichtbarer Strahlenschein der Heilige 
Geist überall im ganzen Kosmos hin, besonders auf und in die Erde. Fällt 
dieses Strahlen auf und in einen Menschen (was es immer tut), dann ent- 
steht und ist in ihm Christi Geist. Der Heilige Geist, die Liebe Gottes 
und seine Versöhnung aber strahlen wieder zurück zum Vater - und so 
immerwährend hin und her. Der Mensch also wird aufgenommen in die 
Gemeinschaft der Dreifaltigkeit. 
1 Vortrag gehalten am Engadiner Kollegium, St. Moritz, 12. 9. 1980. 



Christus in jedem Menschen 421 

Dies als Einleitung zu meinem Referat. Die Autorschaften dazu finden 
sich ausführlich in meinem Buch •Der psychosomatische Christus". Be- 
sonders beeindruckt haben mich in diesem Jahr auch folgende Autoren: 
J. Hauer, N. Luyten, P. Mommaers, F. J. Schmucker, M. Schoch, J. 
Stierli, J. Sudbrack und Silja Walter2. 

Über vier Unterscheidungsprinzipien 

Die funktionell-vegetativen körperlichen und die vegetativen seelischen 
Beschwerden des Menschen sind seit zwei bis drei Jahrzehnten mein spe- 
zielles wissenschaftliches Forschungs- und praktisches Behandlungsziel. 
Diese somatischen und psychischen Beschwerden als psychosomatisches 
Allgemeinsyndrom sind das weitaus häufigste Beschwerdebild in der ge- 
samten Medizin; zehn bis dreißig Prozent der Bevölkerung haben darun- 
ter zu leiden. Die Grundursache dieser Beschwerden ist ein innerer Man- 
gel an Urvertrauen. Patienten, die davon betroffen sind, sind vorüberge- 
hend oder dauernd nur mehr ungenügend eingebettet im uns allen inne- 
wohnenden Unvergänglichen, Ewigen, Himmlischen - in ihrer zweiten 
Wirklichkeit. Sie werden zunehmend abhängig vom Vergänglichen, Irdi- 
schen, von ihrer ersten Wirklichkeit. Daraus ergeben sich Angst, Gebor- 
genheitsverlust, Verlorenheit, Sehnsucht und schließlich Süchte nach 
Halt. 

Im medizinpsychologischen Umgang mit diesen vegetativen Dystoni- 
kern (zu denen auch ich gehört habe und sicher teilweise immer noch ge- 
höre) begann ich immer mehr vier Prinzipien zu unterscheiden, die wohl 
in jedem menschlichen Phänomen anzutreffen sind, ja es recht eigentlich 
ausmachen. Es sind dies: 
1. das Eingespanntsein von Körper und Seele des Menschen in alle Kau- 

salgesetze der natürlichen Vergänglichkeit, in die genetischen, physika- 
lischen, chemischen, biologischen, psychologischen, gesellschaftlichen, 
kulturellen Kausalitätsabhängigkeiten. Mit dieser ersten Wirklichkeit 
befaßt sich u. a. auch unsere naturwissenschaftliche Schulmedizin - zu 
Recht natürlich. 

2 Hauer, J.: Wesen und Werden der Anthroposophie. Stuttgart, Verlag Kohlhammer 
21923 (eine kritische Auseinandersetzung mit der Neugnosis). Stierli, J.: Gott suchen in 
allen Dingen. In Ignatius von Loyola. Würzburg, Echter 1956. Walter, Silja: Ruf und 
Regel. Zürich, Arche-Verlag 1980. Mommaers, P.: Was ist Mystik? Frankfurt/M., Insel 
Verlag 1979. Schoch, M.: Meditation und Alltag; und Sudbrack, J.: Die Liebeserfahrung 
der Mystik - Verschmelzung oder Begegnung? beide im Sammelband Engadiner Kolle- 
gium •Was ist Liebe?", Zürich, Theologischer Verlag 1980. Luyten, N.: Glaube und Ur- 
vertrauen; Schmucker, J. F.: Das Verhältnis von Arbeit und Wirklichkeit; beide im Sam- 
melband Engadiner Kollegium •Glaube und Arbeit"; erscheint demnächst. 



Balthasar Staehelin 422 

2. Das Wirken des Unvergänglichen, Übernatürlichen; die Anwesenheit 
des dreifaltigen Geistes, der zweiten Wirklichkeit in und um Körper 
und Seele jedes Menschen. Dieses zweite Prinzip nenne ich auch den 
•psychosomatischen, kosmischen und himmlischen Christus". Es ist das 
mystische Gesetz. 

3. Das Wirken des Widersachers gegen diesen Gottesgeist, also Wirken 
und lauernde Anwesenheit des Teuflischen, Diabolischen, Bösen, Luzi- 
ferischen. Ich nenne es den •psychosomatischen und kosmischen Sa- 
tan" (einen himmlischen Satan gibt es nicht). 

4. Unsere Möglichkeit und Fähigkeit zur willentlichen Entscheidungsfrei- 
heit für das eine oder andere der Prinzipien 1, 2 und 3 - oder zu ei- 
nem entsprechenden Kompromißverhalten. 

Nach diesen vier Prinzipien versuche ich, eine Unterscheidung der Gei- 
ster vorzunehmen. Das sei nun an einem Fallbeispiel erläutert. 

Hinweis auf ein Fallbeispiel mit Polytoxikomanie, psychosomatischem 
Allgemeinsyndrom und Depressionen 

Die Bewilligung zur öffentlichen Darstellung dieser Krankengeschichte 
habe ich erhalten. Der heute fünfzigjährige Patient, Gartenbauingenieur, 
verheiratet, Vater von zwei jetzt selbständigen Kindern, steht bei uns auf 
der Zürcher Medizinischen Poliklinik seit zwei Jahren in Behandlung 
wegen periodischer Drang- und Suchtepisoden (Alkohol, Schmerz- und 
Schlafmittel und schwerstes Rauchen). Im Vordergrund steht eine Anta- 
buskur gegen Alkoholmißbrauch. 

Der Patient wuchs in einem äußerlich recht geordneten, dem prote- 
stantischen Glauben zugewandten Elternhaus auf. Innerlich vereinsamte 
der Mann bereits in seiner Kindheit und Jugend, vor allem infolge des 
heimlichen Alkoholkonsums des Vaters und dessen Jähzorn und Kälte, 
sowie durch die übermäßige Gesetzesstrenge, Engherzigkeit und Sinnlich- 
keitsverwerfung der Mutter. Der Patient - der sich beruflich ausge- 
zeichnet bewährte • ging aus diesen frühen Jahren als ein innerlich neu- 
rotisch gehemmter, an unentwegter schwerer innerer Angst und Süchtig- 
keit leidender, hoch empfindsamer Einzelgänger hervor. Während seiner 
zweijährigen Antisuchtbehandlung hat er uns erzählt, seine Grundstim- 
mung habe seit seiner Kindheit bis vor etwa einem Jahr nur aus Angst, 
Unsicherheit und einer riesigen Sehnsucht nach Halt, Liebe, Zärtlichkeit, 
Geborgenheit bestanden. Hier lag nun ein schwerer Mangel an Urver- 
trauen vor, wie wir ihn bei Süchtigen, Polytoxikomanen und Depressi- 
ven fast immer als Grundübel finden. 



Christus in jedem Menschen 423 

Der Patient hatte sich schon in seiner Jugend mit aller Entschiedenheit 
von jeder christlichen Glaubenslehre abgewandt. Er wurde ein überzeug- 
ter, einzig dem Materialistischen verpflichteter Atheist. 

Wie bei den meisten neurotisch Süchtigen machte sich der innere Mangel 
an Urvertrauen auch in einem dreißigjährigen Leiden an den Symptomen 
des funktionell-vegetativen psychosomatischen Allgemeinsyndroms gel- 
tend: Kopfweh, Migräne, Ohrensausen, Schwindel, funktionelle Herz- 
Kreislauf-Störungen, Reizmagen, Reizdarm, allgemeines Schwitzen und 
körperliche Überempfindlichkeit waren die Folge. Dieser somatischen 
Beschwerden wegen kam es auch zu den häufigen Episoden von 
Schmerz- und Schlafmittelmißbrauch im Leben dieses Mannes. 

Im seelischen Bereich erwähnte ich die fortwährende Angst, Unsicher- 
heit, Katastrophenbefürchtung, die Kontakt- und Liebesgehemmtheit, in- 
nere Einsamkeit, Depressionen; die Sehnsucht nach irgendwelchen festen 
Halten in den Bedingungen und Begebenheiten seiner ersten Wirklich- 
keit. Im Vergänglichen seiner Welt suchte der Patient unaufhörlich nach 
unvergänglichen Festungen - bezeichnenderweise vergebens. Ich be- 
zeichne dieses seelische, psychopathologische Syndrom als das •vegetative 
Psychosyndrom". Es ist das häufigste Psychosyndrom in der Medizin. 

Vor etwas mehr als einem Jahr nun führte dieser Lebensweg der Sehn- 
sucht und des Leidens den Mann in eine ihn anfänglich seltsam anmuten- 
de Beobachtung und Selbsterfahrung: Er begann zunehmend in seinem 
Innern, im ganzen körperlich-seelischen Innenraum, vornehmlich in der 
Gegend des Bauches und des Herzens, eine - wie er sagt • •strahlende 
Kugel mit unendlichem Radius, eine absolute, unvergängliche, ewige 
Macht, Größe, Herrlichkeit, eine unendliche Wärme und Zärtlichkeit" 
zu verspüren. Er nennt diese Ewigkeitsanwesenheit in seiner Innerlich- 
keit das •unendliche Unbewußte" oder •das Überbewußtsein", das •Kos- 
mische" - oder einfach •Gott". Die Eigenschaften dieser inneren Ge- 
genwart schildert er so: •Sie ist immer da, und sie ist wohl auch in jedem 
anderen Menschen. Sie ist der Himmel auf Erden. Wenn man sich durch 
tägliche Übung daraufhin öffnet, kann sie verspürt werden. Sie ist 
unerschütterlich. Sie hat keine Zeitgebundenheit und - obgleich im ei- 
genen Innern verspürt - keine Ortsabhängigkeit. Sie ist unendlich in je- 
der Hinsicht; sowohl erfahrbar als auch unerforschlich. Für den Men- 
schen und seine Welt der Vergänglichkeit ist sie die eigentliche Gebor- 
genheit im Unvergänglichen. Diese innere Gottesanwesenheit kann mit 
dem inneren Auge geschaut werden. Sie schenkt unentwegt Liebe, Selig- 
keit, Frieden, Verzeihen, Licht, Barmherzigkeit. Das ist es wohl, was die 
Theologen ,Gnade, Sündenvergebung, Erlösung und ewiges Leben' nen- 
nen." 



Balthasar Staehelin 424 

Auch dieser Patient betont, diese innere Anwesenheit, dieser Himmel 
auf Erden enthalte in geistiger Substanz alles und jedes, was je geschah 
und war, heute geschieht und ist und jemals künftig noch geschehen und 
sein wird im ganzen Kosmos. Und unser Patient fügt hinzu, die •Sub- 
stanz" seines Körpers und seiner Seele wie auch die Substanz von allem 
kosmisch Geschaffenen und Existierenden scheine ihm nicht identisch 
mit der •Ursubstanz" der geschilderten himmlischen Anwesenheit in ihm 
und wohl in jedem anderen. Die Grundsubstanz des Vergänglichen und 
die Grundsubstanz dieses Unvergänglichen seien - wiewohl eine Einheit 
- doch immer auch verschieden, getrennt. Unser Patient spricht also 
nicht etwa einem östlichen Pantheismus das Wort, sondern einem christ- 
lichen Pan-en-Theismus: Alles ist in Gott, und Gott ist in allem - aber 
dieses •alles" selber ist nicht Gott. 

Eine weitere Beobachtung dieses Mannes ist für uns aufschluß- 
reich: Je mehr er - seit einem Jahr nun - jeden Morgen zwischen fünf 
und sechs Uhr sich innerlich öffnet, um sich von dieser Unvergänglich- 
keit beschenken und stärken zu lassen, desto mehr entdeckt er in sich 
und um sich herum auch die Anwesenheit des Gegenspielers, des Verhin- 
derers und Versuchers, des Satans. Er empfindet, ja sieht innerlich recht 
eigentlich diese lauernde Anwesenheit des Depressiven als eine dunkle, 
schwarze Masse, als Gefahr und Bedrohung. Sie trachte, seinen nun be- 
gonnenen Weg zum inneren Licht nicht nur zu verunmöglichen - ihn 
wieder blind zu machen -, sondern bemühe sich ganz besonders, ihn 
wieder süchtig zu binden an die oft so hoffnungsvoll schimmernden, Sicher- 
heit und Liebe verheißenden Angebote aus der vergänglichen Welt. 

Der Patient wurde im Laufe eines Jahres zu einem innerlich vertrauen- 
den, selbständigen Menschen. Seine Angst wandelte sich in Urvertrauen. 
Sein Atheismus machte einer elementaren Religiosität Platz. Die Be- 
schwerden des psychosomatischen Allgemeinsyndroms und die Gefähr- 
dung durch seine Suchttendenzen laufen zwar wie eingeschliffene Reflexe 
vorerst • vielleicht für immer? - noch weiter. Doch der Patient emp- 
findet sie nun als ein ihm auferlegtes Kreuz. Er meint, dieses sein Kreuz 
aber nun selbständig und ohne weitere ärztliche Behandlung tragen und 
verringern zu können. Er hat ja nun das Getragensein durch Gott in sich 
gefunden. 

Ich möchte noch beifügen, daß ich diesen Patienten erst ganz am 
Schluß seiner Behandlung auf der Medizinischen Poliklinik zu sehen be- 
kommen habe. Er erzählte mir von seiner •inneren Unvergänglichkeit" 
und seiner •Liebeskugel" schon in der ersten Begegnungsstunde. Die in- 
nere Erlebniswelt dieses Mannes ist also nicht etwa durch irgendwelche 
Suggestivwirkung meinerseits entstanden. 



Christus in jedem Menschen 425 

Wir können an dieser Fallschilderung das Zusammenwirken der er- 
wähnten vier Prinzipien erkennen: das Verflochtensein des Patienten in 
seinen psychischen, biologischen, psychologischen und kulturellen Kausa- 
litätsabhängigkeiten, in der ersten Wirklichkeit; die Anwesenheit und das 
Wirken Gottes als himmlische zweite Wirklichkeit in der ersten Dimen- 
sion; Anwesenheit und Wirken eines satanischen Prinzips innerhalb der 
ersten Wirklichkeit dieses Mannes • und das Hin und Her der noch er- 
haltenen, wenn hier auch ordentlich eingeschränkten freien Willensent- 
scheidung des Patienten auf das eine oder andere der ersten drei Prinzipi- 
en hin, oder auf ein entsprechendes Kompromiß verhalten. 

Ich schließe diese Fallstudie aus meiner Psychosomatischen Sprechstun- 
de an der Zürcher Medizinischen Poliklinik mit folgendem Hinweis: Ein 
Arzt kann bei seinen Patienten recht häufig auf Andeutungen und Be- 
schreibungen von innerer Gotteserfahrung, vom Erspüren der Anwesen- 
heit des himmlischen Übernatürlichen in Körper und Seele, stoßen. Man 
muß nur darauf achten wollen. Solche Erfahrungen finden sich nicht nur 
bei Gläubigen, die aus Überzeugung einer Konfession zugehören - und 
sicher nicht nur bei Heiligen. Sie finden sich in uns allen; in überzeugten 
Atheisten ebenso wie bei Pragmatikern und dem naturwissenschaftlichen 
Denken Verpflichteten. Zahlenmäßig schätze ich, daß mir etwa drei bis 
fünf von hundert Patienten auf der Poliklinik solche Andeutungen von 
Eigenerfahrungen des himmlischen Übernatürlichen machen. 

Den Ausdruck •himmlisches Übernatürliches" benutze ich mit Ab- 
sicht. Die Hinweise auf nur •Übersinnliches", Paranormales, Parapsycho- 
logisches, Neugnostisches, Okkultes rechne ich nicht zum echten Über- 
natürlichen, Göttlichen, Mystischen. Daher nehme ich solcherlei Beob- 
achtungen nicht in meine Darstellungen auf, denn sie scheinen mir eher 
das wildwachsende Gestrüpp, das Unkraut - zumindest das Uneigentli- 
che und Unwesentliche - im Blumengarten dieses Wesentlichen, Eigent- 
lichen, Entscheidenden zu sein. Beim Übersinnlichen ist nicht auszuma- 
chen, was echte Wahrheit und was Imagination ist. 

Das Gebet vom psychosomatischen Christus 

Infolge derartiger Beobachtungen beschäftigt mich nun seit dreißig Jah- 
ren täglich die Frage, wie die vielen, von unzähligen funktionell-vegeta- 
tiven körperlichen und seelischen Beschwerden geplagten Menschen auf 
einfachste Weise von ihrer inneren Angst und Verunsicherung befreit 
werden können. Wie kann Urvertrauensmangel in Urvertrauen und da- 
mit in Urglauben (Luyten) umgewandelt werden? Dieses Suchen hat 
mich einerseits zur Entwicklung der Psychosomatischen Basistherapie ge- 



Balthasar Staehelin 426 

führt3; gleichzeitig bin ich dann auf die Wahrheit der Anwesenheit von 
Christi Geist in und um jeden Menschen gestoßen. 

Christus in Körper und Seele des Menschen, das ist sein Urvertrauen 
- unabhängig davon, ob dieser Mensch davon etwas weiß oder nicht. 
Der Mensch mit Christus im Herzen ( also jeder Mensch, und mit ihm 
unser Planet Erde) ist der einzig mögliche Mittelpunkt des ganzen Kos- 
mos. 

Wer sich in der Psychosomatischen Basistherapie üben will, dem sei 
empfohlen, dies in drei speziell für diese Übungen ausgesparten Tageszei- 
ten zu tun: er bestimme eine ausgesonderte Zeit für die Betrachtung, 
eine für die seelische und körperliche Bewegung, das innere Gebet, und 
schließlich eine Zeitspanne für die Beschauung und das Beschenktwerden 
in seelischer Stille und körperlicher Inaktivität (die genaue Beschreibung 
dieser dreiteiligen Basistherapie ist in meinen Publikationen nachzulesen). 
Als viertes Grundelement für diese Therapieform möchte ich zu einem 
vierundzwanzig Stunden im Tag dauernden, immerwährenden inneren 
geistigen Beten raten. 

Hier soll als Anregung das Gebet folgen, das sich mir persönlich im 
Laufe der Jahre ergeben hat. Ich publiziere es einzig in der Absicht, dem 
einen oder anderen Leser dieser Arbeit einen kleinen Hinweis zu geben 
für das •Herausartikulieren" seines eigenen, ihm am besten zusagenden 
immerwährenden geistlichen Gebetsinhalts, der ihn als Hilfs- und Ge- 
betssatz durch sein Leben begleiten soll. Die meisten von uns müssen 
heute wieder beten lernen, denn das haben wir größtenteils verlernt. Be- 
ten ist die wichtigste Aufgabe für die Erhaltung der Menschheit und zu- 
gunsten einer besseren neuen Zeitepoche. 

Siebentausendmal in vierundzwanzig Stunden, über Wochen, Monate, 
Jahre, können einzelne Worte, Sätze, Bilder aus der folgenden Gebetszu- 
sammenstellung verstandesmäßig überlegt und mit dem Herzen gefühlt 
und erfahren, innerlich gesprochen werden - und dies in der Freizeit 
wie auch bei jeder Tätigkeit (die Zahl •siebentausendmal" sei als Symbol 
verstanden für ungezählte Male, unaufhörlich, selbst während der Stun- 
den des Schlafes): 

Mein psychosomatischer, kosmischer, himmlischer Christus, 
Gottes Sohn und Gottes Wort 
aus Gottes Liebesgeist und Gottes Liebeswillen; 
meine Maria, du Empfangende und Tragende Gottes in uns allen; 
Agnus Dei, qui tollis peccata mea et mundi - 

3 Vgl. den Literaturbericht von O. Kopp in diesem Heft S. 460 f. 



Christus in jedem Menschen 427 

Lamm Gottes, das du meine Sünden, mein Kreuz 
und mein irdisches und ewiges Leben trägst: 

beschenke, heile, heilige und vereinige uns 
mit deiner allgegenwärtigen Anwesenheit (Vater), 
mit deiner strahlenden Umwesenheit (Heiliger Geist), 
mit deiner dienenden Inwesenheit (Sohn), 
mit deiner Kommunion 
und mit allen deinen Eigenschaften. 

Laß uns unseren psychosomatischen und kosmischen 
luziferischen Satan, 
den schillernden, krankmachenden, uns von dir wegziehenden 
Fürsten dieser Welt, 
immer besser erkennen und besiegen - 
soweit es dein Wille ist und dir für uns als notwendig erscheint. 

Gott, schenke mir, daß in mir der Geist deines Wortes, 
deine biblische Offenbarung unmittelbare Wirklichkeit werde, 
und ich diesem deinem Liebesgesetz gehorsam bleibe. 

Gib, Herr, daß ich dir für alles und jedes immerzu danke, 
denn von mir allein aus 
kann ich nichts. 

Christus in mir, 
laß mich nie vergessen, 
daß ich dein Geliebter bin. 
Halte mich immer offen für dich. 

Zum besseren Verständnis seien zwei Wortfolgen dieses Meditations-, Be- 
wegungs- und Kontemplationsgebets gesondert kommentiert: 

- •Mein psychosomatischer Christus": Hiermit sollen unsere Stim- 
mung, Aufmerksamkeit und nüchterne Wachsamkeit auf und in den Ort 
hin gelenkt werden, wo der für uns persönliche Gott, Christus, am ehe- 
sten auf dieser Welt anzutreffen ist: in unseren Körper und in unsere 
Seele, in unsere eigenste und individuellste Vergänglichkeit. Dieser Chri- 
stus in mir ist nicht nur der als zunehmende Bewußtheit zu mir drängen- 
de Jesus, er ist auch der, der als freiheitliches Liebesgeschenk Gottes aus 
dem Himmel zu allen und in alle Menschen im ganzen Kosmos hinein 
kam, kommt und kommen wird. Er ist als Geist des Himmels in Körper 
und Seele eines jeden Menschen. Christus, Gottes Wort, ist Fleisch ge- 
worden. Sein Geist ist in unserem Leib. 



Balthasar Staehelin 428 

Wachsame, aufmerksame Stimmung, das ist die Grundstimmung von 
Liebe und Demut, die Aufgabe der Unterscheidung der Geister gemäß 
den vier erwähnten Prinzipien. Demut ist die möglichst ehrliche und kri- 
tische Selbsteinschätzung vor Gott und seiner Wahrheit. Liebe meint 
hier: wir sollen Christus in uns nicht nur mit unserer Glaubensfähigkeit, 
sondern vor allem mit unserer Liebesfähigkeit suchen und finden. Gott 
will an erster Stelle geliebt werden. Wenn wir uns unserem Herrn in uns 
in möglichst großer Liebe öffnen, dann begegnen wir seiner Liebe und 
Zärtlichkeit in uns und um uns am ehesten. Die Liebe, mit der wir 
Christus in uns wohl am echtesten lieben und Unechtes daran vermeiden 
können, sei mit der Liebe zu unseren eigenen Kindern verglichen: nüch- 
tern, herzlich, selbstverständlich, beständig; unerschütterlich, unabhängig 
davon, was sie tun • oder auch nicht tun • und von uns fordern. Also 
keine Ekstase, keine Verzückung, kein Rausch; weder Übersteigerung 
noch Überschwenglichkeit, noch Verliebtheit - kein Ausnahmezustand. 
Aber Wärme, Glut, Heiterkeit, Freude; gelegentlich vielleicht ein Hauch 
von Seligkeit. Wir sollten Christus lieben, wie Maria in hingegebener 
Verfügbarkeit ihren Sohn geliebt hat. Da auch Maria in jedem von uns 
ist, wird uns diese Art von Liebe teilweise möglich sein. So verbündet 
sich verstandesmäßiger Glaube an Gottes Wort mit gemüt- und herzens- 
mäßiger Liebesöffnung und Sehnsucht an den Gottessohn im eigenen In- 
nern. 

Bei der Unterscheidung der Geister ist streng darauf zu achten, daß wir 
durch keinerlei endgültige Bilder, durch keine subjektiven Vorstellungen, 
wunschabhängigen Phantasien und Stimmungen, von keinen sich zu 
Pseudovisionen verselbständigenden Gedankenvorspiegelungen aus dem 
Reich des Eigenwillens und des schillernden Verführers genarrt werden; 
es sollen sich keine Selbsttäuschungen und keine neugnostischen, hellsehe- 
rischen Wunschträume von Über- und Außersinnlichem einschleichen. 
Das Wesentliche ist hinter allen Bildern, Mitteln, Gedanken, Schauungen. 
Bilder und Mittel sind immer wieder aufzugeben, wegzustellen. Wir sol- 
len und müssen von Gottes Himmelreich in uns und um uns nicht mehr 
und nichts anderes erkennen, erfahren, schauen, geschenkt erhalten wol- 
len, als Gott über sich selber in der Bibel offenbart hat. 

- •Gottes Sohn und Gottes Wort aus Gottes Liebesgeist und Gottes 
Liebeswillen": Hier soll angedeutet werden, daß wir auf die dreifache 
Natur von Gottes Wesen achten dürfen, auf die drei heiligen Personen, 
die Dreifaltigkeit. 

Gottes Geheimnis ist überall, im Himmel, im Kosmos, auf und in der 
Erde; in jedem Ding und Menschen, um jeden von uns. Dieser geheim- 
nisvolle Vater ist unerkennbar. Er ist aber als ein hellblau-weiß-goldenes, 



Christus in jedem Menschen 429 

nicht blendendes Licht immer auch wieder erahnbar - gelegentlich am 
Ende eines langen dunkeln Ganges, in der •dunkeln Nacht" der Seele. In 
dreißig Jahren psychotherapeutischer Praxis wurde mir viele Male gerade 
von diesem wundersamen, gänzlich unphysikalischen Licht berichtet. 
Und gewiß gibt es auch unter meinen Lesern etliche, die aus eigener Er- 
fahrung diese •geistliche Kommunion" kennen und wissen, was ich meine. 

Aus diesem Geheimnis Gottes, aus dieser dritten Wirklichkeit, fließt 
der Heilige Geist als der Liebesgeist, als Gottes Wille und Gnade, immer- 
während aus und gebiert in jedes Menschen Körper und Seele den Geist 
Christi, den himmlischen, kosmischen und psychosomatischen Christus, 
den Sohn, das Wort Gottes. 

Es ist ja des Menschen spezifische und allein ihm im ganzen Kosmos 
zustehende Eigenart, daß er Gott in der Zeit und im Raum, in der Ge- 
schichte des Kosmos, zur unbewußten, gelegentlich aber auch zur bewuß- 
ten Erscheinung zu bringen hat. Damit ist und bleibt der Mensch, und 
mit ihm der Planet Erde, unabdingbar der Mittelpunkt, das Zentrum des 
ganzen Kosmos. Nur im Menschen, und nirgendwo sonst, kommen Him- 
mel und Erde, Unvergängliches und Vergänglichkeit zusammen und wer- 
den lichthaftes und bewußtes, somatisch-psychisches Erleben. Ohne Chri- 
stus im Menschen keine Bewußtheit und kein Verstehen im Kosmos. 

Die ewigen drei göttlichen Personen (an anderer Stelle habe ich sie mit 
drei roten Kreuzesrosen verglichen) gehen in jedem Menschen, sei er nun 
ein Glaubender oder nicht, durch die Geschichte der Vergänglichkeit - 
bewußt geworden für den materiellen und psychischen Kosmos. Aus dem 
von uns gekreuzigten und uns dennoch in die Auferstehung mitnehmen- 
den Gottessohn im Menschen strahlt dieses Liebeslicht, der Heilige Geist, 
zurück zum Vater, zum für das Irdische unergründlichen Liebesgeheim- 
nis des Himmels. 

Wie viele Patienten - die gewiß keine Heiligen waren oder je sein 
werden und die oft über lange Zeit psychotherapeutisch behandelt wer- 
den mußten - haben mir doch schon geschildert, wie sie dieses hellgol- 
dene dreifaltige Fließen, das nicht materielles und psychisches, sondern 
pneumatisches, spirituelles, geistiges Licht ist, in und um sich und andere 
immer wieder vernehmen, fühlen, schauen, schmecken, geschenkt erhal- 
ten, und wie sie dieses Liebeslicht als tatsächliche Gewißheit erfahren und 
erkennen - trotz seines paradoxen Charakters im herkömmlichen na- 
turwissenschaftlichen Weltbild. 

Dieses - unsichtbare - Liebeslicht des dreifaltigen Gottes in und um 
jeden von uns können wir mit unseren fünf Sinnen nicht erfassen. In un- 
serer Inwendigkeit aber kann es teilweise sichtbar werden. Der Weg dazu 
heißt: möglichst immerwährendes Beten. Die Häufigkeit, die Quantität 



Balthasar Staehelin 430 

des Gebets bestimmen wir selber. Seine Qualität, und was dann an Begeg- 
nung in ihm geschieht, das untersteht allein der freien Gnade Gottes. Wir 
könnten zu solchem Beten, solch täglicher psychischer und somatischer 
Glaubensarbeit an uns selber, auch •inchristonieren" sagen: alles aus der 
je eigenen Außenwelt, der ersten Wirklichkeit, in stillem Gebet hinein- 
nehmen in den Geist Christi im eigenen Innern, in unsere zweite Dimen- 
sion; dem Gottessohn alles übergeben und zu seinem Willen und Urteil 
ausbreiten. Die christliche Mystik nennt dieses Vorgehen •Reinigung". 

Doch auch wenn wir dieses Liebeslicht nicht erkennen (in mystischer 
Sprache: wenn die Erleuchtung nicht über uns kommen sollte), so dürfen 
wir dennoch getrost annehmen, daß dieses unvergängliche, unphysikali- 
sche, nicht psychische Strahlen als ein zeit- und raumunabhängiges ewi- 
ges Hier, Jetzt und Überall leuchtet - weit stärker und heilbringender 
als jedes vergängliche physikalische oder seelische Licht. Ewigkeit ist zeit- 
unabhängig, darum immer ein Jetzt. Diese Liebeshelligkeit leuchtet auch 
in der physikalischen Dunkelheit, denn sie ist nicht Sonnenlicht, nicht 
Licht aus der Kausalität des Vergänglichen. Sie ist Gottes Licht - nur 
dort zwar nicht abwesend, doch verdeckt, wo entweder der Eigenwille, 
die heute allzu hoch eingeschätzte vermeintliche Autonomie des Men- 
schen, oder aber der Widersacher den vorläufigen Vorrang haben. 

Dieses unvergängliche Licht in jedem von uns ist die himmlische Weis- 
heit und Wahrheit, das göttliche Gesetz des Neuen Bundes für alle Men- 
schen dieser Erde, die allumfassende Liebesordnung Gottes, die letztlich 
wohl jeden Menschen heimholt in seine ursprüngliche Heimat des unvor- 
stellbar schönen ewigen Lebens. 

Dies glauben zu können und mit Gewißheit und Gelassenheit zu wis- 
sen, heißt Urvertrauen haben, heißt medizinpsychologisch für mich: ge- 
sund sein. Hier wird die Angst vor unserer Vergänglichkeit nebensäch- 
lich. 

Doch das Gnadencharisma der erfahrenden Schaubarkeit des göttli- 
chen Liebeslichtes, der lichthaften Inwesenheit Gottes, ist nicht vorran- 
gig für unser Wesentlich-Werden. Wichtiger ist, daß wir uns innerlich - 
glaubend, hingebend, liebend - öffnen, umwandeln, umglühen lassen, 
entsprechend dieser An- und Inwesenheit des Dreifaltigen, zugunsten un- 
seres Tuns im je eigenen Alltag. Das Dreifaltige in uns, diese zweite Di- 
mension, ruft nach dem zweiten Adam, dem neuen Menschen. Auf Gott 
hin sich umkehren und sich vereinigen lassen4. 

4 Vom Überindividuellen her gesehen ist es im Bereich der menschlichen Geistesarbeit zu 
zwei großen Entgleisungen gekommen, die auch mir viel zu schaffen machen. Es sind dies 
- erstens: die einseitigen, nur materialistischen Welt-, Macht- und Wissenschaftsideolo- 
gien  (beispielsweise kommunistische,  atheistisch-sozialistische,  rechtsextremistische Ge- 



Christus in jedem Menschen 431 

Die kommende Zeitepoche sollte meines Erachtens unter der Devise 
•Christusverwirklichung" stehen, in gezielter Erweiterung der autono- 
men Selbstverwirklichungsthese der Gegenwart. Das materialistische und 
das gnostische Weltbild haben grundsätzlich dasselbe Motiv: den autono- 
men Selbsterlösungsversuch des Menschen. Aber so geht es nicht. Das 
führt in die Sinnentleerung, in die Abwesenheit von Urvertrauen. Urver- 
trauen ist ein Gnadengeschenk Gottes. Diesem können wir uns öffnen, 
mehr nicht. 

Doch zurück zu unserer Gebetsübung: Es sei jedem anheimgestellt, ob 
er die Worte und Sätze dieser Meditationsexerzitien selber kommentie- 
rend veranschaulichen will. Mir selber ist es im Laufe der Jahre mit die- 
sen wohl immer noch zu eigenwilligen Wortfolgen so ergangen, daß ich 
allmählich die unendlich viel größere Wahrheit, Weisheit, Schönheit und 
Dichte des Gebets begriff, das der Herr uns selber gegeben hat: des Vater- 
unsers. 

Wir alle benötigen Jahre und Jahrzehnte, bis wir die einfache Nähe 
Gottes in uns und um uns zu begreifen beginnen; und dann stehen wir 
immer noch am Anfang. Das einzige, was wir tun können, ist offen wer- 

sellschaftspolitik). Hier wird das Zentrum des Kosmos in jedem Menschen - Gott und 
seine Liebeseigenschaften - ausgerechnet für eine dem Menschen gemäße Gesellschafts- 
politik vergessen; 
- zweitens: die auf einem Glauben an Reinkarnationen der Seelen und an das Karma- 
gesetz (ein angeblich existierendes •kosmisches" Gesetz der Sündenabtragung durch un- 
zählige irdische Wiederverkörperungen der Seelen während Aeonen) aufbauenden 
hermetischen, magischen, gnostischen, hellseherischen, parapsychologischen, paranorma- 
len, paramedizinischen, okkulten und neugnostischen Mysterienkulte und übersinnlichen 
Scheingriffe nach den Sternen - Geheimlehren im Kleid scheinbar moderner Wissen- 
schaftlichkeit und Spiritualität. Gnostische und neugnostische Lehren waren und sind 
u. a. der Manichäismus, die Lehren der Albigenser, Katharer, Rosenkreuzer, ferner Theo- 
sophie, Anthroposophie, Okkultismus, Astrologie (siehe dazu J. Hauer). Man muß heute 
wohl auch die östlich gefärbten sogenannten Jugendmeditationssekten dazurechnen. 

Mein persönliches, privates und berufliches, Denken ist dem naturwissenschaftlichen 
Weltbild einerseits, andererseits der offiziellen Spiritualität der protestantischen, katho- 
lischen und orthodoxen christlichen Kirchen verpflichtet und wird es auch bleiben. 

Im Bereich von Gnosis und Neugnosis ist es meines Erachtens zu einem eigenwilligen 
Trugschluß gekommen: Bei den Reinkarnationslehren wird Ewigkeit, also der zeitlose 
Gottesgeist, mit einem wohl Aeonen überdauernden, doch gleichwohl zeitlich begrenzten 
geschichtlichen Geschehen verwechselt. Und das Übernatürliche, der über allem stehende 
Gottesgeist, wird mit Übersinnlichem - dem menschlichen Traum, göttliche Fähigkeiten 
zu entwickeln - gleichgesetzt. Was das Karmagesetz für eine •gerechte" Sündenabtra- 
gung angeht, so stammt es aus der Kiste nur menschlicher Gerichtsbarkeit und hat mit 
der unvorstellbaren Größe von Gottes Barmherzigkeit, Liebe, Licht und Eigenschaften 
nichts gemein. 

Mir scheint, es fehle den atheistischen, die angebliche Autonomie des Menschen eifrig 
verkündenden Ideologien ebenso wie den gnostischen und neugnostischen Lehren an der 
nötigen Demut und Unterscheidungsfähigkeit der Geister. Es gibt keine atheistische oder 
neugnostische Selbstvervollkommnung, wohl aber die atheistische oder neugnostische Ver- 
suchung zur menschlichen Selbstüberschätzung. 



Balthasar Staehelin 432 

den durch häufiges Beten. Alles andere ist, wie gesagt, ein Gnadenge- 
schenk. Nicht der Mensch kann sich vervollkommnen - das bleibt allein 
Gottes Werk. Sein Wille gibt, gibt nicht oder nimmt. 

Beten, meditieren, kontemplieren hat, meine ich, folgendes Ziel: Unser 
Körper und unsere Seele müssen werden wie Körper und Seele Marias, 
denn die Gottesmutter ist in jedem Menschen. In dem Maße, als wir all- 
mählich auf Gott hin ganz offen werden, erscheint seine Anwesenheit - 
soweit er es will - in uns, auch in unserem Bewußtsein, einem Christus- 
bewußtsein. Solch vermehrtes Offenwerden, Verfügbarsein ist auch Be- 
streben und Prinzip der Psychosomatischen Basistherapie. 

Von der absoluten Wahrheit: Christi Geist und Zärtlichkeit genügt 

Ich möchte diese Arbeit folgendermaßen verdichten und ausweiten: 
Jeder Mensch - und nur der Mensch - hat bewußt oder unbewußt 

Christus im Herzen. Darum ist der in Körper und Seele mit Christi Geist 
gesegnete Mensch und mit ihm der Planet Erde der einzig mögliche Mit- 
telpunkt des ganzen Kosmos. Nur der Mensch hat Maria in sich. Allein 
der Mensch sieht bewußt zugleich in die Welt und in den offenen Him- 
mel. Des Menschen Bewußtsein, Verstehen und Freiheit drücken das 
Wohnen von Christi Licht in uns aus. Ohne Christus im Menschen keine 
Bewußtheit, kein Verstehen, keine Entscheidungs- und Handlungsfreiheit 
auf Erden - und keine Gnadengabe zur Unterscheidung der Geister. 
•Ich bin das Licht der Welt." Christi Geist und Zärtlichkeit genügt. So ein- 
fach ist die absolute Wahrheit. 
Diese Thesen relativieren den Ausschließlichkeitsanspruch des nur na- 
turwissenschaftlichen •heliozentrischen" Weltverständnisses der Neuzeit 
und postulieren wieder die Gültigkeit des geozentrischen - eines chri- 
stozentrischen - Weltbildes. 

So haben wir denn zwei Systeme, die ineinander verwoben, aber nicht 
identisch, sondern zwei Getrenntheiten sind: 
- das System der ersten Wirklichkeit, des Relativen, Bewirkten, Er- 

schaffenen, von Natur, Kosmos und Weltall; des Endlichen, Vergängli- 
chen, Sichtbaren; des Profanen und Natürlichen - das erste •System 
der immer endlichen Kausalitätsabhängigkeiten"; 

- das System der zweiten Wirklichkeit, des Absoluten, Verursachenden, 
des dreifaltigen Gottes und Schöpfers; das Reich des Himmels, des 
Geistes und des ewigen Lebens, des Unendlichen, Unvergänglichen, 
Unsichtbaren, des Sakralen und Übernatürlichen; von Wille, Gesetz, 
Ordnung und Liebe Gottes - das zweite •System der immer unendli- 
chen Gnadenliebe". 



Christus in jedem Menschen 433 

Beten, meditieren, kontemplieren, innere Umkehr, das kann auch als 
Versuch bezeichnet werden, von Gefangenschaft und Blindheit aus dem 
nur ersten System hinüberzuwechseln in Licht, Freiheit und Heimat des 
auch zweiten Systems, in Gottes Himmelreich auf Erden. Die Schwierig- 
keit besteht für die meisten Menschen darin, diese beiden •Systeme" und 
Wirklichkeiten vernehmen und erkennen sowie genügend auseinander- 
halten zu können. 

Gedankenbild von Gott: Eine in sich vollkommene, strahlende, sich 
verschenkende Liebeskugel, die einen unendlichen Radius und ihren Mit- 
telpunkt hier, jetzt und überall hat -, die ihres unendlichen Radius we- 
gen unendlich viele Mittelpunkte besitzt. 

Gedankenbild vom Menschen: Im ganzen Kosmos leuchten solche 
göttlichen Mittelpunkte als Bewußtheit und Verstehen in den Menschen, 
und nur in den Menschen, auf. Allein der Mensch trägt das Gotteswort 
- sollte es bewußt tragen. Noch mehr aber trägt der unendliche Gottes- 
geist Körper und Seele jedes Menschen, wird innere Sprache und artiku- 
liert sich in ihm als psychosomatischer Christus. So müßte jeder Mensch, 
in der ihm je eigenen Art, Maria sein - aufgenommen in den Himmel, 
in das Leben der Dreifaltigkeit. 

Schauen wir also - immerfort liebend, glaubend, betend, dankend - 
auf Christus in unserem Innern. Denn mit Christus im Menschen sind 
die beiden Systeme, die zwei Wirklichkeiten im Kosmos, innerhalb der 
Natur gleichzeitig bewußt zu erkennen und zu erfahren. Und danach 
sollte gehandelt werden. 

Wenn man auf diese Weise in den Geist Christi sieht und hineinhört, 
dann sieht, hört und fühlt man immer überall in sich, um sich herum 
und im anderen mitten in das Alpha und Omega, in den Uranfang und 
das Urende - was dasselbe ist -, in die absolute Wahrheit. Diese ist 
man auch dann zwar nie selbst. Aber man begegnet ihr, soweit es sein 
Wille ist, immerwährend und man wird mit Christus vereinigt für alle 
Ewigkeit. 

So, scheint es mir, ist es mit dem für die gesamte Schulmedizin und 
für alle Bereiche des Menschen so grundlegend wichtigen Urvertrauen: 
Wesentlich werden. 

Zusammenfassung 

Schauen wir immer auf Christus in uns und im Anderen! Legen wir dabei 
immer wieder alle Bilder und Mittel weg, denn alles wird uns geschenkt 
nach seinem Willen und seiner Liebe! 



Franz-Josef Steinmetz 434 

Himmlischer Christus in uns und um uns, 
ihr drei roten Kreuzesrosen, 
du Stein der Weisen mit unendlichem Radius, 
Mittelpunkt des ganzen Kosmos, 
für jeden Menschen in seinem Innern ergreifbar: 
schenke uns, 
daß wir in jedem Augenblick, 
immer voll und ganz hin- und aufgegeben, dir verfügbar, 
dich brennend lieben und danach handeln - 
ganz unabhängig davon, 
was du uns gibst, nicht gibst oder nimmst. 
•Suchet mein Angesicht." 
Jeder Mensch ist immer ein von Gott Gesegneter, 
Geheiligter, Gebenedeiter. 
Alle sind wir immer Benedicti. 

Auszug aus dem Westen 

Impressionen einer Indien-Reise 

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt am Main 

Kann man es wagen, einen kleinen Bericht über Indien zu schreiben, wenn 
man nur drei Wochen dort war? - Die ironischen Worte eines Experten 
klingen mir noch in den Ohren: •Wer eine Zwischenlandung in Bombay 
macht, schreibt gleich ein ganzes Buch; wer einen knappen Monat durchs 
Land fährt, verfaßt zumindest einen Artikel; wer aber ein ganzes Jahr 
hier verbringt, der schweigt." (E. Zeitler SVD, Poona) Angesichts der Grö- 
ße des Landes und seiner sprichwörtlichen Gegensätze ein berechtigter Ein- 
wand. Man versuche sich vorzustellen: von Osten nach Westen eine Breite 
von 2700 km, von Norden nach Süden eine Länge von 3200 km. 1977 zählte 
man 620 Millionen Einwohner, davon sind 50 Prozent Jugendliche, das ist 
ein Zwölftel der Weltbevölkerung; die Amtssprache ist Hindi, daneben 
Englisch; es gibt 15 anerkannte Regionalsprachen, aber die etwa 300 we- 
niger bedeutenden Idiome sollte man nicht vergessen; nur 2,6 Prozent der 
Inder sind Christen (gut zur Hälfte Katholiken), 83 Prozent Hindus, 11 




