Franz- Josef Steinmetz 434

Himmlischer Christus in uns und um uns,

ihr drei roten Kreuzesrosen,

du Stein der Weisen mit unendlichem Radius,
Mittelpunkt des ganzen Kosmos,

fir jeden Menschen in seinem Innern ergreifbar:
schenke uns,

daf wir in jedem Augenblick,

immer voll und ganz hin- und aufgegeben, dir verfiigbar,
dich brennend lieben und danach handeln -

ganz unabhingig davon,

was du uns gibst, nicht gibst oder nimmst.
,»ouchet mein Angesicht.*

Jeder Mensch ist immer ein von Gott Gesegneter,
Geheiligter, Gebenedeiter.

Alle sind wir immer Benedicti.

Auszug aus dem Westen
Impressionen einer Indien-Reise

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt am Main

Kann man es wagen, einen kleinen Bericht iiber Indien zu schreiben, wenn
man nur drei Wochen dort war? — Die ironischen Worte eines Experten
klingen mir noch in den Ohren: , Wer eine Zwischenlandung in Bombay
macht, schreibt gleich ein ganzes Buch; wer einen knappen Monat durchs
Land fahrt, verfafit zumindest einen Artikel; wer aber ein ganzes Jahr
hier verbringt, der schweigt.“ (E. Zeitler SVD, Poona) Angesichts der Gro-
Re des Landes und seiner sprichwortlichen Gegensétze ein berechtigter Ein-
wand. Man versuche sich vorzustellen: von Osten nach Westen eine Breite
von 2700 km, von Norden nach Stiden eine Linge von 3200 km. 1977 zahlte
man 620 Millionen Einwohner, davon sind 50 Prozent Jugendliche, das ist
ein Zwolftel der Weltbevolkerung; die Amtssprache ist Hindi, daneben
Englisch; es gibt 15 anerkannte Regionalsprachen, aber die etwa 300 we-
niger bedeutenden Idiome sollte man nicht vergessen; nur 2,6 Prozent der
Inder sind Christen (gut zur Halfte Katholiken), 83 Prozent Hindus, 11



Auszug aus dem Westen 435

Prozent Moslems, 2 Prozent Sikhs, 0,7 Prozent Buddhisten, 0,5 Prozent
Jainas.

Ich halte es trotzdem fiir sinnvoll, einige Eindriicke aufs Papier zu brin-
gen, vielleicht nur um dber unsere eigenen kleinen Kirchtiirme hinauszu-
schauen. Zumindest in diesem Punkte war sich unsere Gruppe ziemlich
einig. Sie bestand iibrigens aus zehn Regenten und Professoren verschie-
dener deutschsprachiger Priesterseminare und stand unter der Leitung von
P. Kurt Piskaty SVD, Missio-Aachen. Aber ich schreibe in eigener Ver-
antwortung, auswihlend und subjektiv; ein offizielles Ergebnis-Kommuni-
qué unserer Reise (im Marz 1980) ist nicht beabsichtigt.

Delhi

Wir waren nur wenige Stunden und eine Nacht dort. Ein armes oder rei-
ches Land? Die Gegensitze sind verwirrend. Ich kenne Rom, Berlin, Lon-
don, Paris und Wien, aber ich kenne keine Stadt mit einem derart prich-
tigen Regierungsviertel, wie ich es hier gefunden habe.

Spéter meinte jemand, dafl nicht Armut und Uberbevolkerung die
eigentlichen Ursachen des indischen Elends seien, sondern Abhingigkeit
und Ungerechtigkeit. Wenn es wirklich so ist, was konnte, was miifite man
folgern? In Delhi wurde diese Frage noch nicht gestellt, aber gewifl schon
tief empfunden.

Agra

Es liegt am Westufer des Flusses Yamuna und gehért zu den grofien Tou-
ristenorten Indiens. Zahlreiche Baudenkmailer, die eine harmonische Ver-
schmelzung von indischem und islamischem Stil reprisentieren, faszinieren
Augen und Gemiit. Wir besuchen das Mausoleum Kaiser Akbars (1555 bis
1605), vor allem aber das berithmte Tadsch Mahal, ein mit Fliesen und
Arabesken aus schwarzem Stein geschmiickter weiler Marmorbau, der zu
den grofiten Kunstwerken der Erde zdhlt, von Sha Jahan in den Jahren
1630-1652 dem Andenken seiner Lieblingsgattin errichtet. Auch das Fort
von Agra mit seinen koniglichen Paldsten und der Perlenmoschee findet
staunende Aufmerksamkeit. Man bezahlt keinerlei Eintritt, aber die Flut
der Bettler und Handler vor den Toren fordert ihren Tribut. Der »guide”
gab sich alle Miihe, uns heil durch die Menschenmassen zu schleusen, und
mit verschmitztem Seitenblick auf die Haremsgebiude des Kaisers meinte
er: Er lebte das gerade Gegenteil von dem, was Sie zu leben versuchen.

The most reverend Dominic R. B. Athaide O.F.M. Cap., der Erzbischof
von Agra, empfing uns zum Gesprich. Natiirlich berithrten wir auch die



Franz- Josef Steinmetz 436

Frage der Inkulturation. Ob die indische Kirche in Zukunft ,indischer®
werden miisse, wollten wir wissen. Er nannte diesen Gedanken ,stupid®,
und mit Hinweis auf unsere Kleidung, die man weder typisch deutsch noch
europdisch, sondern allgemein weltlich nennen miifite, versuchte er zu er-
klaren: die Kultur der Zukuntt sei eine Welt-Kultur. Ich bin indisch genug.

Mit sichtbarem Stolz hingegen erzdhlte er von den Glaubensgesprichen
der Inter-Faith Group seiner Diozese. Thre Absichten und Ziele sind lesens-
wert: 1. Unsere religiésen Uberzeugungen und Erfahrungen auf zwang-
lose Weise einander mitteilen, um sich gegenseitig besser zu verstehen.
2. Aufrichtige Wiirdigung (jenseits blofler Toleranz) von allem, was wabhr,
gut und schén ist, in den verschiedenen Gemeinden, die allesamt wesent-
liche Teile unserer Nation sind. 8. Zu entdedken suchen, was in unseren
Glaubensbekenntnissen fiir die Lésung der brennenden Probleme unserer
Zeit von Bedeutung ist. 4. Sich wirksam um die Ausbreitung des guten Wil-
lens, der Harmonie und des Friedens unter den Mitbiirgern bemiihen. Der
Leitsatz aller Anstrengungen lautet: ,Es ist weit besser, eine einzige Kerze
anzuziinden, als die Dunkelheit zu verfluchen.“ Als Thema des 24. Gespra-
ches dieser Art wurde angekiindigt: Hat Gott fiir die Menschheit einen
Plan, wie konnen wir ihn entdecken? — Das Thema des 18. Treffens, ein
anderes Beispiel, befafite sich mit der Frage: , Wie gewinne ich Kraft und
Trost in Zeiten der Priiffung und des Ungliicks?“

Ahnliche Grundsétze und Themen finden sich zweifellos auch bei uns.
Zur Zeit lese ich ein Plakat des Instituts fiir Europdische Geschichte in
Mainz: Die Vielfalt der Religionen und die Probleme der Gegenwart. Im
einzelnen: Der interreligiése Dialog. Die Weltreligionen und der Frieden.
Die Weltprobleme in der Sicht der Weltreligionen. Toleranz — Mission —
Religionsfreiheit. Wie sind die konkurrierenden Anspriiche der Religionen
und Weltanschauungen heute zu 16sen? — Ich fiirchte, daBl diese Fragen bei
uns vorerst von nur akademischem Interesse sind. Im kirchlichen Alltag In-
diens scheinen sie hingegen von ganz existentieller Dringlichkeit zu sein.
Es gibt mittlerweile Giber 20 solcher Dialogstétten wie in Agra.!

Benares

Die Stadt hat jetzt wieder ihren urspriinglichen Namen Varanasi ange-
nommen und liegt am linken Ufer des Ganges. Zu diesem bedeutendsten
hinduistischen Wallfahrtsort stromen jedes Jahr tiber eine Million Men-
schen, um sich von ihren Siinden reinzuwaschen. Wie in keiner anderen

1 Das Sekretariat des Vatikans fiir die Nicht-Christen hat inzwischen ein umfassendes
Handbuch zusammengestellt: Religions. Fundamental Themes for a dialogistic Under-
standing, Verlag Ancora, Rom 1970.



Auszug aus dem Westen 437

groflen Stadt Indiens kann der Besucher hier einen ersten Einblick in die
Praktiken und vielleicht auch in das Wesen des Hindu-Glaubens gewinnen.

Es wiirde wenig helfen, das Kaleidoskop stindig wechselnder Szenen
und Eindriicke durch wortreiche Beschreibungen auszumalen. Auch der Duft
der Riucherkerzen in den zahllosen Tempeln oder Tempelchen, die Ge-
rliche der Basare, der Lirm auf den Straflen oder die langweilig-medita-
tive, bzw. erregend-unverstdndliche Musik in den Héusern, die fiir west-
liche Ohren sehr fremd ist, 1afit sich auf diese Weise kaum vermitteln. Ich
mochte vor allem mein tieferes Empfinden zur Sprache bringen. Ein Wort
von Papst Paul VI. gibt mir nachtriglich zu denken (die unterschiedliche
Situation tut nichts zur Sache): ,Die Indienreise hat mir tatsdchlich eine
unbekannte Welt erschlossen. Ich erblickte, wie es in der Apokalypse heifit,
eine Schar, die niemand zu zidhlen vermag, eine Menschenmenge, die mich
durchwegs freundlich empfing. In den Tausenden von Augen entdeckte ich
mehr als Neugierde, eine schwer zu beschreibende Sympathie. Indien ist
ein frommes Land. Es hat von Natur aus den Sinn fir christliche Tugen-
den. Ich sagte mir, wenn es ein Land gibt, wo die Seligkeiten der Berg-
predigt eines Tages gelebt werden kdénnen, und zwar nicht nur von weni-
gen, sondern von einem ganzen Volk, von einer einmiitigen, zahlreichen
Menge, dann hier. Was steht dem Herzen der Inder ndher als die Armut
des Geistes? Was ist charakteristischer fiir einen Hindu als die Sanftmut,
die sich in seinen Blicken, Gebirden und Worten ausdriickt? Sind nicht
Friede, Erbarmen und Herzensreinheit die Seele Indiens? Wer hat ein
tieferes Wissen um jene Demut, die mitten in der Verfolgung um der Ge-
rechtigkeit willen die Hoffnung nie verliert? Wir kénnen nicht wissen, was
geschihe, wenn alle Moglichkeiten, Anlagen und — ich betone — Erwar-
tungen, die in diesem grofien Volke schlummern, plétzlich aktiviert wirden.

Ich habe ferner bemerkt, daf} die Fithrer dieses Volkes Weise sind. Im
Westen sind die leitenden Personlichkeiten durch die Politik geformt, dort
sind sie Mystiker, Weise. Sie leben kontemplativ, sie sprechen leise, ihre
Gebirden sind gemessen, liturgisch. Diese Lander sind fiir den Geist ge-
boren. Niemand kennt die Zukunft des Geistes.“2

Soweit also Papst Paul VI. nach seiner Indienreise. Mdgen seine Hoff-
nungen erfiillt werden. Wir machen eine Bootsfahrt auf dem Flufi, der als
heilig gilt, und betrachten die Ghats, die Stufen, die von den Uferbinken
zum Ganges hinunterfithren. Die Glaubigen beten, baden und singen, man
schopft Wasser zum Trinken, wischt seine Kleider und streut die Asche
der Toten in den Fluf oder wartet in naturverbundener Sehnsucht auf sei-
nen eigenen Tod. Wir besuchen einige Tempel, die voller Leben sind, und

? J. Guitton, Dialog mit Paul V1., Heyne Verlag, Miinchen 1978, 41 f.



Franz-Josef Steinmetz 438

kommen auch nach Sarnath, der alten Metropole, in der die Reformation
des Buddha gegen den rituell ausufernden Hinduismus begann. Man weif}
um die geringe Bedeutung, die der reine Buddhismus heute in Indien hat,
und staunt tiber die sorgféltig ausgegrabenen Ruinen aus dem 3. Jahrhun-
dert vor Christus, heiliges Land einer groflen Religion.

Hat das Christentum in dieser vitalen Umgebung berhaupt eine Chan-
ce? Die Schwestern der Kongregation ,Konigin der Apostel“, deren Gaste
wir sind, gehen in aller Bescheidenheit ihren Aufgaben nach, ohne viel zu
griibeln. Arbeit gibt es in Fiille, sowohl in der Blindenschule als bei der
Ambulanz, ganz in der Nahe des Goldenen Tempels, der Schiwa geweiht
ist. Aber sie sorgen auch dafiir, dafl man sie beten sieht (was die frommen
Hindus bei uns Christen nicht selten vermissen). An Postulantinnen fehlt
es nicht, engagiert beantworten sie unsere Fragen, die Moglichkeit sozialen
Aufstiegs scheint die Berufe zu fordern. Der Sonntagsgottesdienst in der
Bischofskirche ist gut besucht. Einheimische Sprache und indische Lieder
erméglichen eine innere Teilnahme, die Gberzeugt. Die Funken glaubiger
Begeisterung springen iiber.

Am Abend warten wir auf Father Panikkar, einen berithmten Priester
der Didzese Varanasi, zugleich Professor fiir vergleichende Religionsphi-
losophie in Kalifornien.! Er kommt tatsichlich und zieht uns in seinen
Bann. Seine Ideen zeigen Erfahrung und Grofiziigigkeit. Sein Haupt-Ge-
danke: die Notwendigkeit eines neuen Welt-Konzils, aber nicht Vatika-
num III oder Washington I, sondern Jerusalem II. Was heifit das? Er sagt,
daf} die Kirche in Gefahr sei, eine westliche Sekte zu bleiben, falls die Be-
schlisse des I. Jerusalemer Apostelkonzils nicht in analoger Weise fiir
heutige Streitfragen zwischen den Weltreligionen aktualisiert wiirden. ,,Ich
halte es fiir richtig, den Heiden, die sich zu Gott bekehren, keine Lasten
aufzubiirden.“ (Apg 15, 19) Genau dies sei auch heute unsere Aufgabe und
unser Problem. Einer meinte, daf} Christus doch zumindest verlange: ,Das
tut zum Gedenken an mich® (1 Kor 11, 24). Also mifiten auch die Hindus
lernen, die Eucharistie zu feiern. Gewif}, erwidert Panikkar. Aber es gehe
doch nicht zuerst und zuletzt um die Gestaltung liturgischer Feiern. Nach-
denklich treten wir den Heimweg an: ,Der Heilige Geist und wir haben
beschlossen, euch keine weitere Last aufzuerlegen als diese notwendigen
Dinge: Enthaltung von Gétzenopferfleisch, von Blut, von Ersticktem und
von Unzucht. Wenn ihr euch davor hiitet, handelt ihr richtig. Lebt wohl!“
(Apg 15, 28 ff.)

Bekehrung von einem rituellen System in ein anderes: jeder moderne
Missionar weifl, dafl dies nicht entscheidend ist. Befreiung des Herzens

3 Vgl. R. Panikkar, Offenbarung und Verkiindigung. Indische Briefe, Herder, Freiburg
1967.



Auszug aus dem Westen 439

aus dem bloflen Gesetz: im Hinduismus kaum mehr notig? Ich glaube
nicht, daf} ein echter Guru diese Frage bejahen wiirde.

Kalkutta

Diese grofite Stadt Indiens hinterldfit wegen der entsetzlichen Uberbevél-
kerung {(Millionen von Fliichtlingen aus dem ehemaligen Ostpakistan)
einen schrecklichen Eindruck. Prachtbauten aus der englischen Kolonialzeit
und schmutzige Elendsquartiere liegen dicht beieinander. Straflenhunde,
heilige Kithe und Bettler raufen sich um Abfalle.

Wir stehen beim Denkmal Mahatma Gandhis am Ufer des Hooghly,
einem Delta-Arm des Ganges, und denken zuriick an Indiens langen Weg
zur Unabhéingigkeit, der erst 1950 zu Ende war. An diesem Freiheitskampf
gegen die Englidnder haben sich nur wenige Katholiken beteiligt, viele
Priester haben ihn verurteilt. Manche Hindus horen nicht auf, an diese Ge-
schichte zu erinnern. ,Die Kirche ist immer defensiv, introvertiert und —
freiheraus gesagt — egoistisch gewesen®, behauptete noch vor kurzem ein
katholischer Soziologe, dessen Namen ich nicht kenne. Ich hoffe, man darf
das ,gewesen” heute schon unterstreichen.

Habt ihr auch Mutter Teresa gesprochen? Das war immer eine der ersten
Fragen, als ich wieder in Deutschland war. Jedes Kind scheint sie zu ken-
nen. Nun, wir hatten nicht blofl das Glidk, sie zu sehen, sondern konnten
etwa eine Stunde mit ihr sprechen, iber die Entstehung ihrer Gemein-
schaft, deren wunderbares Wachstum (es gibt inzwischen etwa 3000 Mis-
sionaries of Charity), ihre Zukunft, aber auch iiber kritische Fragen. Sie
solle den Armen, keine ,Fische“ zum Essen, sondern eine ,Angel® zum
Fangen geben, habe man gesagt. Teresas Antwort ist plausibel: ,Die Leute
sind viel zu schwach, um die Angel zu halten. Sie missen erst kriftiger
werden.“ Wie diese Antwort erschien ihr ganzes Wesen: bescheiden, ein-
fach, energisch. Wir gehen mit ihr in die Kapelle. Vor dem Allerheiligsten
knien betende Schwestern. Ihre Arbeit lebt aus der Kontemplation. Ware
sie sonst zu verkraften?

Teresas Werke sind weithin bekannt: in einem Teil des Kali-Tempels
das Haus der Armsten der Armen, die wenigstens menschenwiirdig ster-
ben sollen; das Haus derer, die noch einmal ins Leben zuriickgekehrt sind;
Stationen fiir Lepra-Kranke; Schulen usw. Weniger bekannt sind die Zen-
tren fiir Familienplanung, welche die Schwestern organisiert haben. In
einem Programmbeft lesen wir, dafl etwa 12 000 Ehepaare mit Erfolg In-
struktionen erhalten.? , Wir hatten fiinf Kinder, aber keine Nahrung. Ich

* Natural Family Planning and Family Life Education. Missionaries of Charity, Lower
Circular Road, Calcutta.



Franz-Josef Steinmetz 440

pflegte zu betteln. Nachdem wir der natiirlichen Familienplanung folgen,
hat sich unser Leben geindert. Wir haben bereits 200 anderen Familien
geholfen.“ Es gab Hunderte solcher Zeugnisse zu betrachten. Die Anerken-
nung der Regierung konnte nicht ausbleiben.

Wir wohnen im ,Morning-Star-Kolleg®, einem Regional-Seminar, das
1968 gegriindet wurde und von Jesuiten-Patres geleitet wird. Es gibt in
Indien etwa 106 Jurisdiktionsbezirke, davon sind rund 25 im ,Morning
Star“ durch insgesamt 200 Studenten vertreten, die von etwa 30 Professo-
ren und Dozenten unterrichtet werden. Die Atmosphére ist aufgeschlossen,
der Kontakt gelingt problemlos, eine Abendveranstaltung bringt Folk-
lore, Musik und zeigt noch einmal, wie verschieden die Herkunft der Theo-
logen ist. Zwischen den Studien der Philosophie und der eigentlichen Theo-
logie liegt das Jahrespraktikum in einer Pfarrei. Latein und Griechisch
werden nicht verlangt, dafiir beherrschen die meisten drei, manche sogar
vier Sprachen: Englisch (fiir die Vorlesungen), Hindi, sowie die Idiome
ihres Mutterlandes und ihres zukiinftigen Arbeitsgebietes.

Poona

Es liegt 200 km von Bombay entfernt, etwa 600 m hoch inmitten einer
Gartenlandschaft. Von 1750 bis 1817 war es Hauptstadt des machtigen
Marathenreiches, spater britische Residenz in der Monsunzeit, heute Uni-
versitatsstadt mit zahlreichen Colleges sowie dem Zentrum fiir geistliche
Berufe, das P. Zeitler SVD gegriindet hat. Wir wohnen im De-Nobili-
Kolleg (benannt nach dem bertihmten Missionar des 17. Jahrhunderts).
Diese jesuitische Hochschule wird von rund 600 Studenten besucht. Der
Semester-Abschlufl-Gottesdienst im neuen indischen Stil beeindruckt durch
Schlichtheit der Gebarden und Vielfalt der Gesénge.

Der Shree Rajneesh Ashram wurde auch in Deutschland bekannt. Wohl
Tausende aus der westlichen Welt pilgern in dieses ,Meditationszentrum®,
um die Vortrage des ,géttlichen® Guru zu héren. Mancherlei Praktiken
versprechen ein Leben in Freiheit und Freude. Am Ende des Lehrgangs
tragen viele das Bild des Meisters wie ein Idol an einer Halskette. Eines
Morgens sind wir Zeugen einer Dynamic Meditation genannten Atem-
uibung, die schon um 6.00 Uhr beginnt und eine Stunde dauert. Hunderte
von meist jungen Leuten bewegen sich nach den Kldngen asiatischer Rhyth-
men, wie um sich ,auszutoben®; anschlieffend verharren sie 15 Minuten
absolut regungslos in der Lage, in der ste sich gerade befinden; um dann
wieder leicht wie Schmetterlinge zu ,tanzen®, ein gutes Gefiihl scheint am
Ende garantiert. Das Motto und Ziel aller Exerzitien lautet recht simpel:
»Be yourself“. Mein Meditation Pass trigt die Nummer 37217.



Auszug aus dem Westen 441

Eine hilfreiche oder fragwiirdige Angelegenheit? Ein echter Guru wiir-
de niemals Geld fordern, Rajneesh hingegen verlangt viel, so sagt man
uns. Ob seine Klienten wirklich lebenstiichtiger werden und in welchem
Sinne sie wahrhaft Gott finden, ist zweifelhaft. Die einen sagen: Er ist gut;
andere sagen: Nein, er ist ein Volksverfithrer (vgl. Joh 7, 12). Zumindest
sollte man daran erinnern, daf} es eine Reihe anderer, qualifizierter Ash-
rams (z. B. der des P. Lederle SJ) am Orte gibt, die freilich keine leichten
Erfolge versprechen und so natirlich weniger attraktiv erscheinen. Was
man fir die Suchenden tun konne, war auch Valerian D’Souza, dem Bischof
von Poona (er hat in Frankfurt studiert), noch nicht klar. Der gnostische
Libertinismus des umstrittenen Zentrums bleibt gefahrlich.

Ein echter Ashram ist ein Ort intensiven und ausdauernden geistlichen
Suchens, in dessen Mittelpunkt ein Guru steht, d. h. einer, der von anderen
als ein Mensch von tiefer geistlicher Erfahrung anerkannt ist; ein Ort also,
wo Gott erfahren werden und wo man im immer tieferen Bewuf}tsein sei-
ner Gegenwart leben kann. Dies wird gefordert durch Entsagung und Los-
l16sung und in einer Atmosphire von Schweigen und Frieden. Die Kirche
Indiens sieht mit Freude, dafl die Hochschatzung dieser Lebensart sich aus-
breitet und wiinscht sich, dafl noch viele Ashrams entstehen mégen.

Das Abend-Gesprach mit einigen Professoren der pépstlichen Hoch-
schule beriihrt aufs neue zentrale Probleme einer indischen Religiositit
und Theologie. Leider ist P. Josef Neuner SJ, dessen einschligiger Ar-
tikel einigen Lesern noch in Erinnerung sein wird®, nicht unter uns. Die
Unzufriedenheit der jungen Dozenten (z. B. P. Francis D’Sa) mit der tra-
ditionellen Theologie ist offensichtlich. Zweifel und Furcht, ob irgend-
ein geschichtliches Ereignis die Fiille der SelbsterschlieRung Gottes ent-
halten kann (Christologie als Beschrankung der Theologie?), werden deut-
lich. Einer von uns meint, ob wir nicht analog wie Paulus, der nach dem
Vorzug der Juden fragt (vgl. Rom 3, 1), heute nach dem Vorzug der nomi-
nellen Christen fragen mifiten. Vielleicht diirfte auch unsere Antwort dhn-
lich dialektisch ausfallen. Was ist nun der Vorzug der Christen? Er ist
grof} in jeder Hinsicht. Vor allem sind ihnen die Worte Gottes anver-
traut (vgl. Rém 3,1f.). Was heifit das nun? Sind wir als Christen im
Vorteil? Ganz und gar nicht. Denn wir haben vorher die Anklage er-
hoben, dafl alle . . . unter der Herrschaft der Siinde stehen (vgl. Rom 3, 9).
Solche Dialektik gefdllt. Aber die offiziellen Vertreter des Christentums
in Europa wéren damit kaum einverstanden. Sie hitten das Christusereig-
nis vollig in Besitz genommen, ergidnzende indische Augen wiirden ab-
gelehnt, firrchtet man.

' Vgl. Inkulturation in Indien, in: GuL, 1979, 171-184.



Franz-Josef Steinmetz 442

Zum Abschied erhalten wir eine kleine Textsammlung religioser Hin-
du-Literatur.® Ich lese gerne darin. Jesus kam zu erfiillen, nicht um zu
zerstoren, sagt das Vorwort. Jeder Christ in Indien solle sorgféltig auf
den Strom des religiosen Denkens im Lande achten. Ich habe jedoch den
Eindrudk, dafl der Unterschied zwischen dem volkstiimlichen Ritualismus
der Alltags-Praxis und den hohen Gedanken der , Temple Bells“ gewaltig
ist. Oder ist dies in Indien weniger problematisch als in Europa?

Bangalore

Die Hauptstadt des Staates Mysore ist eine der schonsten und saubersten
Stadte der Republik. Wir verbringen eine ganze Woche im NBCLC, dem
Nationalen Zentrum fiir Bibel, Katechese und Liturgie. Dort haben schon
mehr als 10 000 Christen die Moglichkeit gehabt, sich aushilden oder wei-
terbilden zu lassen, um die gewonnenen Erfahrungen schliefllich in die
entferntesten Missionen des Landes zu bringen. Die Leitung hat eine Au-
toritdit von Weltrang auf dem Gebiet der Evangelisation, Katechese und
Liturgie: Father D. S. Amalorpavadass, den man ohne zu zégern einen
christlichen Guru und Propheten von heute nennen darf. Thm stehen ctwa
25 standige Mitarbeiter zur Seite.”

Die Erfahrungen dieser Tage auch nur skizzenhaft zu referieren, ist hier
wenig sinnvoll. Man legte offensichtlich Wert darauf, dafl wir nicht ober-
flachlich-kurz, sondern umfassend-intensiv iiber die Probleme Indiens und
sciner christlichen Kirchen informiert wurden. Ich nenne einfach die gro-
Beren thematischen Zusammenhange: 1. Die Kirche in Indien gestern,
heute und morgen. 2. Die vier-féltige Missionsaufgabe von heute: a) In-
kulturation, b) Der Dialog zwischen den Religionen, ¢) Der Kampf fiir
Gerechtigkeit und Befreiung, d) Dic Rolle der christlichen Theologic bei
der Gestaltung einer neuen Gesellschaft. 3. Ausbildung der Fithrungs-
krifte und fortwdhrende Weiterbildung der Laien, der Ordensleute und
der Bischéfe im allgemeinen, sowie der Seminaristen und der Priester im
besonderen. 4. Das Phianomen einer indischen Theologie. 5. Die Beziehun-
gen zwischen der indischen und den westlichen Kirchen.

So wertvoll diese Diskussionspodien, Konferenzen und Vortrige wa-
ren, genau so wichtig war es, dafl wir einander begegnet sind und mitein-
ander gebetet haben. Dies geschah vor allem in der tiglichen Eucharistie-
feier in verschiedenen Riten, aber cbenso bei Meditationsiibungen, beim
8 A. ]J. Appasamy (Hrsg.), Temple Bells. Readings from Hindu Religious Literature,

YMCA Publishing House Calcutta. Vgl. auch A. J. V. Chandrakanthan, The God of the
Indian Christian. Good Pastor Book Centre, Madras.

7 Das Zentrum hat bisher mehr als 30 Biicher versffentlicht. Auch die Monatszeitschrift
<Word and Worship“ sowie eine Flut von Informationsblittern sorgen fir Einflufl.



Auszug aus dem Westen 443

Yoga, beim abendlichen Arati (einer besonderen Form der Huldigung)
oder beim klassischen Kulturprogramm und nicht zuletzt bei den gemein-
samen Mahlzeiten. Die Bhajans (die traditionellen Loblieder), begleitet
vom Ein-Hand-Harmonium, Schellen und Trommeln, und vieles andere,
auch die seit Jahren praktizierte neue indische Liturgie, war fremd und
blieb fremd. Bewunderung und Ehrfurcht wuchsen von Tag zu Tag.

Kleine Ausfliige in die umliegenden Dérfer erinnern daran, daf 80 Pro-
zent der Bevélkerung auf dem Lande lebt, 70 Prozent sind Analphabeten.
Wir werden angestaunt, als ob wir vom Mond kdmen. Eine seltsame Mi-
schung von Furcht, Neugierde und Freude spiegelt sich in den Gesichtern.
Mehr als 250 Millionen Menschen vegetieren unterhalb des Minimums
dahin, d. h. sie haben nicht einmal 2 Rupien (= 50 P1f.) pro Tag. Fiir den
Erwerb eines Hiihnereis arbeitet man in Deutschland vielleicht eine Mi-
nute, in Indien hingegen 11 Minuten. Das Nationaleinkommen ist in den
letzten 30 Jahren gewachsen, aber nur zugunsten der héheren Klassen. Die
Effizienz einer Demokratie, bei soviel Armut und Analphabetentum,
scheint dulerst gering.®

Ein Erlebnis besonderer Art war die Begegnung mit Jyoti Sahi, dem
Maler, der fur 1978 das indische Hungertuch gestaltete, das die Misereor-
Aktion in vielen deutschen Pfarreien begleitete. Seine Mutter und auch
seine Frau sind Engldnderinnen, sein Vater war Hindu, er selbst ist zum
christlichen Glauben konvertiert. Seine Malereien versuchen alte indische
Elemente fiir die Darstellung christlicher Motive fruchtbar zu machen. In
Deutschland findet er bekanntlich grofies, in seiner Heimat hingegen bis-
her nur geringes Interesse, aber sein Konzept iiberzeugt mich: , Vielleicht
ist unser Gebet zu wortreich geworden. Auch unsere Einbildungskraft neigt
zum Buchstdblichen und wir versuchen die Ereignisse des Lebens Christi
eher so zu malen, wie sie geschen wurden, also so, wie sie hitten gefiihlt
werden konnen . . . Ich versuche die Frommigkeit einzufangen, ohne mich
zu sehr in die Einzelheiten des Weges Christi zu verlieren. Meine Art ist
wesentlich symbolisch.“® Eine Reihe von kleineren Originalen konnten wir
glicklicherweise erwerben. Ich freue mich tiber Jyotis , Tempelreinigung®,
die seither in meinem Zimmer hingt.

Daf} Gastlichkeit eine alte indische Tugend ist, haben wir iberall im
Land erfahren. Der Gast gilt als der ,ohne Datum® (aditi), der unerwar-
tet, wie Gott selber, in unsere Welt eintritt und in Gottes Namen aufge-
nommen wird. Die Blumenketten, die uns in Bangalore zur Begriiffung

8 Ich bin auflerstande, iiber die divergierenden Meinungen zur Problematik der deut-
schen Hilfsaktionen (z. B. Misereor) zu berichten. Die Schwerpunkte der Hilfe liegen im-
mer noch in den Bereichen Erziechungs- und Gesundheitswesen.

9 Jyoti Sahi, The Way to Glory. Indian Missionary Society, Varanasi.



Franz-Josef Steinmetz 444

und zum Abschied iiberreicht wurden, waren ein ausdrucksvolles Zeichen
dafiir, daf diese Uberzeugung auch heute noch lebendig ist.

Bombay

Indiens bedeutendste Hafenstadt wird von einem malerischen Hiigelkranz
tiberragt und ist als Gateway of India bekannt. Dreimal wahrend unserer
Reise sind wir Giste des Pius-Kollegs in Goregaon. Die Atmosphire
schien , westlicher“ als in den anderen Priesterseminarien, die wir kennen-
leranten, aber auch hier war das Interesse an unserem Besuch erstaunlich
grof}. Einige Professoren fragen sogar nach negativen Eindriicken, die die
indische Kirche hinterlassen habe. Wir wissen nicht recht, was wir ant-
worten sollen.

Wir sprechen mit P. Fuchs im Anthropos-Institut der SVD. Er studiert
vor allem die Sitten und Gebrauche der ,triblas“, der Ureinwohner im
Norden des Subkontinents. Einer wollte wissen, ob das Kastenwesen auch
Vorteile habe. Eine Antwort war verbliiffend: Die Inder seien nicht so
schnell versucht, zu Kommunisten zu werden wie andere Volker, sagte
man. Ein Bischof hingegen meinte: ,Die Kasten sind das grofite Ubel in
unserem Lande, sie sind Gberall gegenwirtig und verderben jede Schicht
der Gesellschaft. Das ist ein schlimmeres Ubel als die Rassendiskriminie-
rung, wie man sie im Westen kennt.“ Man wundert sich, daff es kaum Hei-
raten zwischen den Kasten gibt und die Kirche dies auch nie gefordert hat.

Die Tanzschule von P. Broksch in Andheri wurde durch Aufiritte wih-
rend der eucharistischen Kongresse in Bombay und Miinchen beriihmt, aber
ihre Zukunft scheint wenig gesichert. Thr Griinder ist hochbetagt, er hofft
auf die Genechmigung eines Sakular-Institutes, das die Methoden seiner
Verkiindigung vorantreibt oder wenigstens fortsetzt.

Héhepunkt des letzten Reisetages ist die Fahrt zu den Tempelhohlen
der Elephanta-Insel, die zumeist im 8. Jahrhundert nach Christus aus den
Felsen gehauen wurden. Staunend stehen wir vor der dreifachen Biiste,
die als Trimurti (Dreifaltigkeit) bekannt ist. Das linke Gesicht hat einen
furchterregenden Ausdruck, es meint Schiwa, den groflen Gott, als Zer-
storer; das mittlere Gesicht ist majestitisch und zeigt Schiwa als ,Brah-
ma“, den Schopfer; das rechte Gesicht wirkt gnddig und manifestiert Schi-
wa als Wischnu, den Erhalter. Die Frage, ob und wie weit hier eine Vor-
ahnung der christlichen Dreifaltigkeitslehre vorliegt, wagt keiner von uns
zu beantworten. Die ,Hochzeit von Schiwa und Parvati® wirft weitere
Fragen auf, deren Losung Fachleuten iiberlassen bleiben muf}.® Die west-
10 Ich empfehle vor allem K. Klostermaier, Hinduismus. Bachem Verlag, Kéln 1965; W.

Bithlmann, Alle haben denselben Gott. Begegnung mit den Menschen und Religionen
Asiens. Knedit Verlag, Frankfurt 1978.



Auszug aus dem Westen 445

lichen Kategorien ,Theismus® oder ,Pantheismus® scheinen nicht zu pas-
sen, das Gottliche bleibt jenseits von Monismus und Dualismus.

,Die Reise nach dem sagenhaften Indien war ein Wunder, eine Legen-
de, ein Glanz von Farben und Fremdheit, eine Entdeckung und zugleich
cine Erfindung, ein Blitzstrahl, ein Durchgang, etwas Gottliches, etwas
Fecnhaftes im Sinne Shakespeares oder der Romantik. Denn das Wesen
der Kunst ist die Uberraschung, und in der Romantik wird eine Episode
oft ohne Zusammenhang mit den vorausgegangenen dargestellt.™*

Viele Erlebnisse blieben unerwihnt, manche Fragen machen Angst: der
ostliche Atheismus von morgen? der Mystizismus, der alles annimmt, der
auch gegen das Christentum nichts cinzuwenden hat, weil er meint, es
verstanden und iiberholt zu haben? der Individualismus, der keine ge-
meinsamen Gottesdienste und keine organisierte Hierarchie kennt?

Papst Paul VL. blieb auch nach seiner Indienreise zuversichtlich: , Wir
vermégen die Schicksale der Volker nicht vorauszusehen; jedes Schicksal
ist fiir die beste wie fiir die schlimmste Moglichkeit offen. Es ist un-
ergrimdlich und kann zum Segen wie zum Fluch ausschlagen. Ja, je hoher
eine Berufung ist, desto leichter kann sie verfehlt werden. Das gilt auch
fir Indien. Aber oft gentigt ein Funke, ein Hauch, ein Appell in der Nacht
oder ein erhobener Finger, der stumm in eine bestimmte Richtung weist.“*?

Nach Auskunft einer Informationsschrift von Missio-Aachen waren sich
die asiatischen Bischofe auf einem Kolloquium im Frithjahr 1977 in Hong-
kong iiber diese Richtung weitgehend einig: ,Die kommenden Jahrzehnte
werden nicht eine Zeit idyllischen Friedens, sondern die Periode einer
,gigantischen Krise* sein.“ Die Kirche miisse vor allem wissen, wo sie sich
befinde, namlich:

— in einem Kontinent der Jugend (50 Prozent jiinger als 21 Jahre!);

— in einem Schmelztiegel alter Kulturen, Rassen und Religionen, der aber
dennoch viele gemeinsame Werte besitze;

— in einem oft politisch labilen Umfeld;

— in jenem Teil der Erde, in dem grofle Weltreligionen entstanden sind,
wo aber die Religiositit auch von starken Erschiitterungen bedroht sei;

— in einem Kontinent, wo grofie Massen in schrecklicher Armut leben, wo
die Gegensatze zwischen arm und reich krass sind, wo revolutiondre

Ideologien die Jugend anziehen und die technokratischen Eliten sich

dem Agnostizismus, Sdkularismus und Materialismus zuwenden.

Wie kann die Kirche in diesem Kontext dazu beitragen, die Armut zu
bekdmpfen? Und wie kann sie helfen, alte und neue Werte zu verbinden,
so, dafd sie sich selber treu bleibt und zugleich der menschlichen Entwick-
lung der Volker dient?

i1 ¥, Guitton, a. a. 0. 42 2§, Guitton, a. a. O. 42.





