
Franz-Josef Steinmetz 434 

Himmlischer Christus in uns und um uns, 
ihr drei roten Kreuzesrosen, 
du Stein der Weisen mit unendlichem Radius, 
Mittelpunkt des ganzen Kosmos, 
für jeden Menschen in seinem Innern ergreifbar: 
schenke uns, 
daß wir in jedem Augenblick, 
immer voll und ganz hin- und aufgegeben, dir verfügbar, 
dich brennend lieben und danach handeln - 
ganz unabhängig davon, 
was du uns gibst, nicht gibst oder nimmst. 
•Suchet mein Angesicht." 
Jeder Mensch ist immer ein von Gott Gesegneter, 
Geheiligter, Gebenedeiter. 
Alle sind wir immer Benedicti. 

Auszug aus dem Westen 

Impressionen einer Indien-Reise 

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt am Main 

Kann man es wagen, einen kleinen Bericht über Indien zu schreiben, wenn 
man nur drei Wochen dort war? - Die ironischen Worte eines Experten 
klingen mir noch in den Ohren: •Wer eine Zwischenlandung in Bombay 
macht, schreibt gleich ein ganzes Buch; wer einen knappen Monat durchs 
Land fährt, verfaßt zumindest einen Artikel; wer aber ein ganzes Jahr 
hier verbringt, der schweigt." (E. Zeitler SVD, Poona) Angesichts der Grö- 
ße des Landes und seiner sprichwörtlichen Gegensätze ein berechtigter Ein- 
wand. Man versuche sich vorzustellen: von Osten nach Westen eine Breite 
von 2700 km, von Norden nach Süden eine Länge von 3200 km. 1977 zählte 
man 620 Millionen Einwohner, davon sind 50 Prozent Jugendliche, das ist 
ein Zwölftel der Weltbevölkerung; die Amtssprache ist Hindi, daneben 
Englisch; es gibt 15 anerkannte Regionalsprachen, aber die etwa 300 we- 
niger bedeutenden Idiome sollte man nicht vergessen; nur 2,6 Prozent der 
Inder sind Christen (gut zur Hälfte Katholiken), 83 Prozent Hindus, 11 



Auszug aus dem Westen 435 

Prozent Moslems, 2 Prozent Sikhs, 0,7 Prozent Buddhisten, 0,5 Prozent 
Jainas. 

Ich halte es trotzdem für sinnvoll, einige Eindrücke aufs Papier zu brin- 
gen, vielleicht nur um über unsere eigenen kleinen Kirchtürme hinauszu- 
schauen. Zumindest in diesem Punkte war sich unsere Gruppe ziemlich 
einig. Sie bestand übrigens aus zehn Regenten und Professoren verschie- 
dener deutschsprachiger Priesterseminare und stand unter der Leitung von 
P. Kurt Piskaty SVD, Missio-Aachen. Aber ich schreibe in eigener Ver- 
antwortung, auswählend und subjektiv; ein offizielles Ergebnis-Kommuni- 
que unserer Reise (im März 1980) ist nicht beabsichtigt. 

Delhi 

Wir waren nur wenige Stunden und eine Nacht dort. Ein armes oder rei- 
ches Land? Die Gegensätze sind verwirrend. Ich kenne Rom, Berlin, Lon- 
don, Paris und Wien, aber ich kenne keine Stadt mit einem derart präch- 
tigen Regierungsviertel, wie ich es hier gefunden habe. 

Später meinte jemand, daß nicht Armut und Überbevölkerung die 
eigentlichen Ursachen des indischen Elends seien, sondern Abhängigkeit 
und Ungerechtigkeit. Wenn es wirklich so ist, was könnte, was müßte man 
folgern? In Delhi wurde diese Frage noch nicht gestellt, aber gewiß schon 
tief empfunden. 

Agra 

Es liegt am Westufer des Flusses Yamuna und gehört zu den großen Tou- 
ristenorten Indiens. Zahlreiche Baudenkmäler, die eine harmonische Ver- 
schmelzung von indischem und islamischem Stil repräsentieren, faszinieren 
Augen und Gemüt. Wir besuchen das Mausoleum Kaiser Akbars (1555 bis 
1605), vor allem aber das berühmte Tadsch Mahal, ein mit Fliesen und 
Arabesken aus schwarzem Stein geschmückter weißer Marmorbau, der zu 
den größten Kunstwerken der Erde zählt, von Sha Jahan in den Jahren 
1630-1652 dem Andenken seiner Lieblingsgattin errichtet. Auch das Fort 
von Agra mit seinen königlichen Palästen und der Perlenmoschee findet 
staunende Aufmerksamkeit. Man bezahlt keinerlei Eintritt, aber die Flut 
der Bettler und Händler vor den Toren fordert ihren Tribut. Der •guide" 
gab sich alle Mühe, uns heil durch die Menschenmassen zu schleusen, und 
mit verschmitztem Seitenblick auf die Haremsgebäude des Kaisers meinte 
er: Er lebte das gerade Gegenteil von dem, was Sie zu leben versuchen. 

The most reverend Dominic R. B. Athaide O.F.M. Cap., der Erzbischof 
von Agra, empfing uns zum Gespräch. Natürlich berührten wir auch die 



Franz-Josef Steinmetz 436 

Frage der Inkulturation. Ob die indische Kirche in Zukunft •indischer" 
werden müsse, wollten wir wissen. Er nannte diesen Gedanken •stupid", 
und mit Hinweis auf unsere Kleidung, die man weder typisch deutsch noch 
europäisch, sondern allgemein weltlich nennen müßte, versuchte er zu er- 
klären: die Kultur der Zukunft sei eine Welt-Kultur. Ich bin indisch genug. 

Mit sichtbarem Stolz hingegen erzählte er von den Glaubensgesprächen 
der Inter-Faith Group seiner Diözese. Ihre Absichten und Ziele sind lesens- 
wert: 1. Unsere religiösen Überzeugungen und Erfahrungen auf zwang- 
lose Weise einander mitteilen, um sich gegenseitig besser zu verstehen. 
2. Aufrichtige Würdigung (jenseits bloßer Toleranz) von allem, was wahr, 
gut und schön ist, in den verschiedenen Gemeinden, die allesamt wesent- 
liche Teile unserer Nation sind. 3. Zu entdecken suchen, was in unseren 
Glaubensbekenntnissen für die Lösung der brennenden Probleme unserer 
Zeit von Bedeutung ist. 4. Sich wirksam um die Ausbreitung des guten Wil- 
lens, der Harmonie und des Friedens unter den Mitbürgern bemühen. Der 
Leitsatz aller Anstrengungen lautet: •Es ist weit besser, eine einzige Kerze 
anzuzünden, als die Dunkelheit zu verfluchen." Als Thema des 24. Gesprä- 
ches dieser Art wurde angekündigt: Hat Gott für die Menschheit einen 
Plan, wie können wir ihn entdecken? - Das Thema des 13. Treffens, ein 
anderes Beispiel, befaßte sich mit der Frage: •Wie gewinne ich Kraft und 
Trost in Zeiten der Prüfung und des Unglücks?" 

Ähnliche Grundsätze und Themen finden sich zweifellos auch bei uns. 
Zur Zeit lese ich ein Plakat des Instituts für Europäische Geschichte in 
Mainz: Die Vielfalt der Religionen und die Probleme der Gegenwart. Im 
einzelnen: Der interreligiöse Dialog. Die Weltreligionen und der Frieden. 
Die Weltprobleme in der Sicht der Weltreligionen. Toleranz - Mission - 
Religionsfreiheit. Wie sind die konkurrierenden Ansprüche der Religionen 
und Weltanschauungen heute zu lösen? - Ich fürchte, daß diese Fragen bei 
uns vorerst von nur akademischem Interesse sind. Im kirchlichen Alltag In- 
diens scheinen sie hingegen von ganz existentieller Dringlichkeit zu sein. 
Es gibt mittlerweile über 20 solcher Dialogstätten wie in Agra.1 

Benares 

Die Stadt hat jetzt wieder ihren ursprünglichen Namen Varanasi ange- 
nommen und liegt am linken Ufer des Ganges. Zu diesem bedeutendsten 
hinduistischen Wallfahrtsort strömen jedes Jahr über eine Million Men- 
schen, um sich von ihren Sünden reinzuwaschen. Wie in keiner anderen 

1 Das Sekretariat des Vatikans für die Nicht-Christen hat inzwischen ein umfassendes 
Handbuch zusammengestellt: Religions. Fundamental Themes for a dialogistic Under- 
standing, Verlag Ancora, Rom 1970. 



Auszug aus dem Westen 437 

großen Stadt Indiens kann der Besucher hier einen ersten Einblick in die 
Praktiken und vielleicht auch in das Wesen des Hindu-Glaubens gewinnen. 

Es würde wenig helfen, das Kaleidoskop ständig wechselnder Szenen 
und Eindrücke durch wortreiche Beschreibungen auszumalen. Auch der Duft 
der Räucherkerzen in den zahllosen Tempeln oder Tempelchen, die Ge- 
rüche der Basare, der Lärm auf den Straßen oder die langweilig-medita- 
tive, bzw. erregend-unverständliche Musik in den Häusern, die für west- 
liche Ohren sehr fremd ist, läßt sich auf diese Weise kaum vermitteln. Ich 
möchte vor allem mein tieferes Empfinden zur Sprache bringen. Ein Wort 
von Papst Paul VI. gibt mir nachträglich zu denken (die unterschiedliche 
Situation tut nichts zur Sache): •Die Indienreise hat mir tatsächlich eine 
unbekannte Welt erschlossen. Ich erblickte, wie es in der Apokalypse heißt, 
eine Schar, die niemand zu zählen vermag, eine Menschenmenge, die mich 
durchwegs freundlich empfing. In den Tausenden von Augen entdeckte ich 
mehr als Neugierde, eine schwer zu beschreibende Sympathie. Indien ist 
ein frommes Land. Es hat von Natur aus den Sinn für christliche Tugen- 
den. Ich sagte mir, wenn es ein Land gibt, wo die Seligkeiten der Berg- 
predigt eines Tages gelebt werden können, und zwar nicht nur von weni- 
gen, sondern von einem ganzen Volk, von einer einmütigen, zahlreichen 
Menge, dann hier. Was steht dem Herzen der Inder näher als die Armut 
des Geistes? Was ist charakteristischer für einen Hindu als die Sanftmut, 
die sich in seinen Blicken, Gebärden und Worten ausdrückt? Sind nicht 
Friede, Erbarmen und Herzensreinheit die Seele Indiens? Wer hat ein 
tieferes Wissen um jene Demut, die mitten in der Verfolgung um der Ge- 
rechtigkeit willen die Hoffnung nie verliert? Wir können nicht wissen, was 
geschähe, wenn alle Möglichkeiten, Anlagen und - ich betone - Erwar- 
tungen, die in diesem großen Volke schlummern, plötzlich aktiviert würden. 

Ich habe ferner bemerkt, daß die Führer dieses Volkes Weise sind. Im 
Westen sind die leitenden Persönlichkeiten durch die Politik geformt, dort 
sind sie Mystiker, Weise. Sie leben kontemplativ, sie sprechen leise, ihre 
Gebärden sind gemessen, liturgisch. Diese Länder sind für den Geist ge- 
boren. Niemand kennt die Zukunft des Geistes."2 

Soweit also Papst Paul VI. nach seiner Indienreise. Mögen seine Hoff- 
nungen erfüllt werden. Wir machen eine Bootsfahrt auf dem Fluß, der als 
heilig gilt, und betrachten die Ghats, die Stufen, die von den Uferbänken 
zum Ganges hinunterführen. Die Gläubigen beten, baden und singen, man 
schöpft Wasser zum Trinken, wäscht seine Kleider und streut die Asche 
der Toten in den Fluß oder wartet in naturverbundener Sehnsucht auf sei- 
nen eigenen Tod. Wir besuchen einige Tempel, die voller Leben sind, und 

J. Guitton, Dialog mit Paul VI., Heyne Verlag, Mündben 1978, 41 f. 



Franz-Josef Steinmetz 438 

kommen auch nach Sarnath, der alten Metropole, in der die Reformation 
des Buddha gegen den rituell ausufernden Hinduismus begann. Man weiß 
um die geringe Bedeutung, die der reine Buddhismus heute in Indien hat, 
und staunt über die sorgfältig ausgegrabenen Ruinen aus dem 3. Jahrhun- 
dert vor Christus, heiliges Land einer großen Religion. 

Hat das Christentum in dieser vitalen Umgebung überhaupt eine Chan- 
ce? Die Schwestern der Kongregation •Königin der Apostel", deren Gäste 
wir sind, gehen in aller Bescheidenheit ihren Aufgaben nach, ohne viel zu 
grübeln. Arbeit gibt es in Fülle, sowohl in der Blindenschule als bei der 
Ambulanz, ganz in der Nähe des Goldenen Tempels, der Schiwa geweiht 
ist. Aber sie sorgen auch dafür, daß man sie beten sieht (was die frommen 
Hindus bei uns Christen nicht selten vermissen). An Postulantinnen fehlt 
es nicht, engagiert beantworten sie unsere Fragen, die Möglichkeit sozialen 
Aufstiegs scheint die Berufe zu fördern. Der Sonntagsgottesdienst in der 
Bischofskirche ist gut besucht. Einheimische Sprache und indische Lieder 
ermöglichen eine innere Teilnahme, die überzeugt. Die Funken gläubiger 
Begeisterung springen über. 

Am Abend warten wir auf Father Panikkar, einen berühmten Priester 
der Diözese Varanasi, zugleich Professor für vergleichende Religionsphi- 
losophie in Kalifornien.3 Er kommt tatsächlich und zieht uns in seinen 
Bann. Seine Ideen zeigen Erfahrung und Großzügigkeit. Sein Haupt-Ge- 
danke: die Notwendigkeit eines neuen Welt-Konzils, aber nicht Vatika- 
num III oder Washington I, sondern Jerusalem II. Was heißt das? Er sagt, 
daß die Kirche in Gefahr sei, eine westliche Sekte zu bleiben, falls die Be- 
schlüsse des I. Jerusalemer Apostelkonzils nicht in analoger Weise für 
heutige Streitfragen zwischen den Weltreligionen aktualisiert würden. •Ich 
halte es für richtig, den Heiden, die sich zu Gott bekehren, keine Lasten 
aufzubürden." (Apg 15, 19) Genau dies sei auch heute unsere Aufgabe und 
unser Problem. Einer meinte, daß Christus doch zumindest verlange: •Das 
tut zum Gedenken an mich" (1 Kor 11, 24). Also müßten auch die Hindus 
lernen, die Eucharistie zu feiern. Gewiß, erwidert Panikkar. Aber es gehe 
doch nicht zuerst und zuletzt um die Gestaltung liturgischer Feiern. Nach- 
denklich treten wir den Heimweg an: •Der Heilige Geist und wir haben 
beschlossen, euch keine weitere Last aufzuerlegen als diese notwendigen 
Dinge: Enthaltung von Götzenopferfleisch, von Blut, von Ersticktem und 
von Unzucht. Wenn ihr euch davor hütet, handelt ihr richtig. Lebt wohl!" 
(Apg 15, 28 ff.) 

Bekehrung von einem rituellen System in ein anderes: jeder moderne 
Missionar weiß, daß dies nicht entscheidend ist. Befreiung des Herzens 
3 Vgl. R. Panikkar, Offenbarung und Verkündigung. Indische Briefe, Herder, Freiburg 
1967. 



Auszug aus dem Westen 439 

aus dem bloßen Gesetz: im Hinduismus kaum mehr nötig? Ich glaube 
nicht, daß ein echter Guru diese Frage bejahen würde. 

Kalkutta 

Diese größte Stadt Indiens hinterläßt wegen der entsetzlichen Überbevöl- 
kerung (Millionen von Flüchtlingen aus dem ehemaligen Ostpakistan) 
einen schrecklichen Eindruck. Prachtbauten aus der englischen Kolonialzeit 
und schmutzige Elendsquartiere liegen dicht beieinander. Straßenhunde, 
heilige Kühe und Bettler raufen sich um Abfälle. 

Wir stehen beim Denkmal Mahatma Gandhis am Ufer des Hooghly, 
einem Delta-Arm des Ganges, und denken zurück an Indiens langen Weg 
zur Unabhängigkeit, der erst 1950 zu Ende war. An diesem Freiheitskampf 
gegen die Engländer haben sich nur wenige Katholiken beteiligt, viele 
Priester haben ihn verurteilt. Manche Hindus hören nicht auf, an diese Ge- 
schichte zu erinnern. •Die Kirche ist immer defensiv, introvertiert und - 
freiheraus gesagt - egoistisch gewesen", behauptete noch vor kurzem ein 
katholischer Soziologe, dessen Namen ich nicht kenne. Ich hoffe, man darf 
das •gewesen" heute schon unterstreichen. 

Habt ihr auch Mutter Teresa gesprochen? Das war immer eine der ersten 
Fragen, als ich wieder in Deutschland war. Jedes Kind scheint sie zu ken- 
nen. Nun, wir hatten nicht bloß das Glück, sie zu sehen, sondern konnten 
etwa eine Stunde mit ihr sprechen, über die Entstehung ihrer Gemein- 
schaft, deren wunderbares Wachstum (es gibt inzwischen etwa 3000 Mis- 
sionaries of Charity), ihre Zukunft, aber auch über kritische Fragen. Sie 
solle den Armen, keine •Fische" zum Essen, sondern eine •Angel" zum 
Fangen geben, habe man gesagt. Teresas Antwort ist plausibel: •Die Leute 
sind viel zu schwach, um die Angel zu halten. Sie müssen erst kräftiger 
werden." Wie diese Antwort erschien ihr ganzes Wesen: bescheiden, ein- 
fach, energisch. Wir gehen mit ihr in die Kapelle. Vor dem Allerheiligsten 
knien betende Schwestern. Ihre Arbeit lebt aus der Kontemplation. Wäre 
sie sonst zu verkraften? 

Teresas Werke sind weithin bekannt: in einem Teil des Kali-Tempels 
das Haus der Ärmsten der Armen, die wenigstens menschenwürdig ster- 
ben sollen; das Haus derer, die noch einmal ins Leben zurückgekehrt sind; 
Stationen für Lepra-Kranke; Schulen usw. Weniger bekannt sind die Zen- 
tren für Familienplanung, welche die Schwestern organisiert haben. In 
einem Programmheft lesen wir, daß etwa 12 000 Ehepaare mit Erfolg In- 
struktionen erhalten.4 •Wir hatten fünf Kinder, aber keine Nahrung. Ich 
4 Natural Family Planning and Family Life Education. Missionaries of Charity, Lower 
Circular Road, Calcutta. 



Franz-Josef Steinmetz 440 

pflegte zu betteln. Nachdem wir der natürlichen Familienplanung folgen, 
hat sich unser Leben geändert. Wir haben bereits 200 anderen Familien 
geholfen." Es gab Hunderte solcher Zeugnisse zu betrachten. Die Anerken- 
nung der Regierung konnte nicht ausbleiben. 

Wir wohnen im •Morning-Star-Kolleg", einem Regional-Seminar, das 
1968 gegründet wurde und von Jesuiten-Patres geleitet wird. Es gibt in 
Indien etwa 106 Jurisdiktionsbezirke, davon sind rund 25 im •Morning 
Star" durch insgesamt 200 Studenten vertreten, die von etwa 30 Professo- 
ren und Dozenten unterrichtet werden. Die Atmosphäre ist aufgeschlossen, 
der Kontakt gelingt problemlos, eine Abendveranstaltung bringt Folk- 
lore, Musik und zeigt noch einmal, wie verschieden die Herkunft der Theo- 
logen ist. Zwischen den Studien der Philosophie und der eigentlichen Theo- 
logie liegt das Jahrespraktikum in einer Pfarrei. Latein und Griechisch 
werden nicht verlangt, dafür beherrschen die meisten drei, manche sogar 
vier Sprachen: Englisch (für die Vorlesungen), Hindi, sowie die Idiome 
ihres Mutterlandes und ihres zukünftigen Arbeitsgebietes. 

Poona 

Es liegt 200 km von Bombay entfernt, etwa 600 m hoch inmitten einer 
Gartenlandschaft. Von 1750 bis 1817 war es Hauptstadt des mächtigen 
Marathenreiches, später britische Residenz in der Monsunzeit, heute Uni- 
versitätsstadt mit zahlreichen Colleges sowie dem Zentrum für geistliche 
Berufe, das P. Zeitler SVD gegründet hat. Wir wohnen im De-Nobili- 
Kolleg (benannt nach dem berühmten Missionar des 17. Jahrhunderts). 
Diese jesuitische Hochschule wird von rund 600 Studenten besucht. Der 
Semester-Abschluß-Gottesdienst im neuen indischen Stil beeindruckt durch 
Schlichtheit der Gebärden und Vielfalt der Gesänge. 

Der Shree Rajneesh Ashram wurde auch in Deutschland bekannt. Wohl 
Tausende aus der westlichen Welt pilgern in dieses •Meditationszentrum", 
um die Vorträge des •göttlichen" Guru zu hören. Mancherlei Praktiken 
versprechen ein Leben in Freiheit und Freude. Am Ende des Lehrgangs 
tragen viele das Bild des Meisters wie ein Idol an einer Halskette. Eines 
Morgens sind wir Zeugen einer Dynamic Meditation genannten Atem- 
übung, die schon um 6.00 Uhr beginnt und eine Stunde dauert. Hunderte 
von meist jungen Leuten bewegen sich nach den Klängen asiatischer Rhyth- 
men, wie um sich •auszutoben"; anschließend verharren sie 15 Minuten 
absolut regungslos in der Lage, in der sie sich gerade befinden; um dann 
wieder leicht wie Schmetterlinge zu •tanzen", ein gutes Gefühl scheint am 
Ende garantiert. Das Motto und Ziel aller Exerzitien lautet recht simpel: 
•Be yourself". Mein Meditation Pass trägt die Nummer 37217. 



Auszug aus dem Westen 441 

Eine hilfreiche oder fragwürdige Angelegenheit? Ein echter Guru wür- 
de niemals Geld fordern, Rajneesh hingegen verlangt viel, so sagt man 
uns. Ob seine Klienten wirklich lebenstüchtiger werden und in welchem 
Sinne sie wahrhaft Gott finden, ist zweifelhaft. Die einen sagen: Er ist gut; 
andere sagen: Nein, er ist ein Volksverführer (vgl. Joh 7, 12). Zumindest 
sollte man daran erinnern, daß es eine Reihe anderer, qualifizierter Ash- 
rams (z. B. der des P. Lederle SJ) am Orte gibt, die freilich keine leichten 
Erfolge versprechen und so natürlich weniger attraktiv erscheinen. Was 
man für die Suchenden tun könne, war auch Valerian D'Souza, dem Bischof 
von Poona (er hat in Frankfurt studiert), noch nicht klar. Der gnostische 
Libertinismus des umstrittenen Zentrums bleibt gefährlich. 

Ein echter Ashram ist ein Ort intensiven und ausdauernden geistlichen 
Suchens, in dessen Mittelpunkt ein Guru steht, d. h. einer, der von anderen 
als ein Mensch von tiefer geistlicher Erfahrung anerkannt ist; ein Ort also, 
wo Gott erfahren werden und wo man im immer tieferen Bewußtsein sei- 
ner Gegenwart leben kann. Dies wird gefördert durch Entsagung und Los- 
lösung und in einer Atmosphäre von Schweigen und Frieden. Die Kirche 
Indiens sieht mit Freude, daß die Hochschätzung dieser Lebensart sich aus- 
breitet und wünscht sich, daß noch viele Ashrams entstehen mögen. 

Das Abend-Gespräch mit einigen Professoren der päpstlichen Hoch- 
schule berührt aufs neue zentrale Probleme einer indischen Religiosität 
und Theologie. Leider ist P. Josef Neuner SJ, dessen einschlägiger Ar- 
tikel einigen Lesern noch in Erinnerung sein wird5, nicht unter uns. Die 
Unzufriedenheit der jungen Dozenten (z. B. P. Francis D'Sa) mit der tra- 
ditionellen Theologie ist offensichtlich. Zweifel und Furcht, ob irgend- 
ein geschichtliches Ereignis die Fülle der Selbsterschließung Gottes ent- 
halten kann (Christologie als Beschränkung der Theologie?), werden deut- 
lich. Einer von uns meint, ob wir nicht analog wie Paulus, der nach dem 
Vorzug der Juden fragt (vgl. Rom 3, 1), heute nach dem Vorzug der nomi- 
nellen Christen fragen müßten. Vielleicht dürfte auch unsere Antwort ähn- 
lich dialektisch ausfallen. Was ist nun der Vorzug der Christen? Er ist 
groß in jeder Hinsicht. Vor allem sind ihnen die Worte Gottes anver- 
traut (vgl. Rom 3, 1 f.). Was heißt das nun? Sind wir als Christen im 
Vorteil? Ganz und gar nicht. Denn wir haben vorher die Anklage er- 
hoben, daß alle .. . unter der Herrschaft der Sünde stehen (vgl. Rom 3, 9). 
Solche Dialektik gefällt. Aber die offiziellen Vertreter des Christentums 
in Europa wären damit kaum einverstanden. Sie hätten das Christusereig- 
nis völlig in Besitz genommen, ergänzende indische Augen würden ab- 
gelehnt, fürchtet man. 

Vgl. Inkulturation in Indien, in: GuL 1979, 171-184. 



Franz-Josef Steinmetz 442 

Zum Abschied erhalten wir eine kleine Textsammlung religiöser Hin- 
du-Literatur.6 Ich lese gerne darin. Jesus kam zu erfüllen, nicht um zu 
zerstören, sagt das Vorwort. Jeder Christ in Indien solle sorgfältig auf 
den Strom des religiösen Denkens im Lande achten. Ich habe jedoch den 
Eindruck, daß der Unterschied zwischen dem volkstümlichen Ritualismus 
der Alltags-Praxis und den hohen Gedanken der •Temple Bells" gewaltig 
ist. Oder ist dies in Indien weniger problematisch als in Europa? 

Bangalore 

Die Hauptstadt des Staates Mysore ist eine der schönsten und saubersten 
Städte der Republik. Wir verbringen eine ganze Woche im NBCLC, dem 
Nationalen Zentrum für Bibel, Katechese und Liturgie. Dort haben schon 
mehr als 10 000 Christen die Möglichkeit gehabt, sich ausbilden oder wei- 
terbilden zu lassen, um die gewonnenen Erfahrungen schließlich in die 
entferntesten Missionen des Landes zu bringen. Die Leitung hat eine Au- 
torität von Weltrang auf dem Gebiet der Evangelisation, Katechese und 
Liturgie: Father D. S. Amalorpavadass, den man ohne zu zögern einen 
christlichen Guru und Propheten von heute nennen darf. Ihm stehen etwa 
25 ständige Mitarbeiter zur Seite.7 

Die Erfahrungen dieser Tage auch nur skizzenhaft zu referieren, ist hier 
wenig sinnvoll. Man legte offensichtlich Wert darauf, daß wir nicht ober- 
flächlich-kurz, sondern umfassend-intensiv über die Probleme Indiens und 
seiner christlichen Kirchen informiert wurden. Ich nenne einfach die grö- 
ßeren thematischen Zusammenhänge: 1. Die Kirche in Indien gestern, 
heute und morgen. 2. Die vier-fältige Missionsaufgabe von heute: a) In- 
kulturation, b) Der Dialog zwischen den Religionen, c) Der Kampf für 
Gerechtigkeit und Befreiung, d) Die Rolle der christlichen Theologie bei 
der Gestaltung einer neuen Gesellschaft. 3. Ausbildung der Führungs- 
kräfte und fortwährende Weiterbildung der Laien, der Ordensleute und 
der Bischöfe im allgemeinen, sowie der Seminaristen und der Priester im 
besonderen. 4. Das Phänomen einer indischen Theologie. 5. Die Beziehun- 
gen zwischen der indischen und den westlichen Kirchen. 

So wertvoll diese Diskussionspodien, Konferenzen und Vorträge wa- 
ren, genau so wichtig war es, daß wir einander begegnet sind und mitein- 
ander gebetet haben. Dies geschah vor allem in der täglichen Eucharistie- 
feier in verschiedenen Riten, aber ebenso bei Meditationsübungen, beim 
6 A. J. Appasamy (Hrsg.), Temple Bells. Readings from Hindu Religious Literature, 
YMCA Publishing House Calcutta. Vgl. auch A. J. V. Chandrakanthan, The God of the 
Indian Christian. Good Pastor Book Centre, Madras. 
7 Das Zentrum hat bisher mehr als 30 Bücher veröffentlicht. Auch die Monatszeitschrift 
•Word and Worship" sowie eine Flut von Informationsblättern sorgen für Einfluß. 



Auszug aus dem Westen 443 

Yoga, beim abendlichen Arati (einer besonderen Form der Huldigung) 
oder beim klassischen Kulturprogramm und nicht zuletzt bei den gemein- 
samen Mahlzeiten. Die Bhajans (die traditionellen Loblieder), begleitet 
vom Ein-Hand-Harmonium, Schellen und Trommeln, und vieles andere, 
auch die seit Jahren praktizierte neue indische Liturgie, war fremd und 
blieb fremd. Bewunderung und Ehrfurcht wuchsen von Tag zu Tag. 

Kleine Ausflüge in die umliegenden Dörfer erinnern daran, daß 80 Pro- 
zent der Bevölkerung auf dem Lande lebt, 70 Prozent sind Analphabeten. 
Wir werden angestaunt, als ob wir vom Mond kämen. Eine seltsame Mi- 
schung von Furcht, Neugierde und Freude spiegelt sich in den Gesichtern. 
Mehr als 250 Millionen Menschen vegetieren unterhalb des Minimums 
dahin, d. h. sie haben nicht einmal 2 Rupien (= 50 Pf.) pro Tag. Für den 
Erwerb eines Hühnereis arbeitet man in Deutschland vielleicht eine Mi- 
nute, in Indien hingegen 11 Minuten. Das Nationaleinkommen ist in den 
letzten 30 Jahren gewachsen, aber nur zugunsten der höheren Klassen. Die 
Effizienz einer Demokratie, bei soviel Armut und Analphabetentum, 
scheint äußerst gering.8 

Ein Erlebnis besonderer Art war die Begegnung mit Jyoti Sahi, dem 
Maler, der für 1978 das indische Hungertuch gestaltete, das die Misereor- 
Aktion in vielen deutschen Pfarreien begleitete. Seine Mutter und auch 
seine Frau sind Engländerinnen, sein Vater war Hindu, er selbst ist zum 
christlichen Glauben konvertiert. Seine Malereien versuchen alte indische 
Elemente für die Darstellung christlicher Motive fruchtbar zu machen. In 
Deutschland findet er bekanntlich großes, in seiner Heimat hingegen bis- 
her nur geringes Interesse, aber sein Konzept überzeugt mich: •Vielleicht 
ist unser Gebet zu wortreich geworden. Auch unsere Einbildungskraft neigt 
zum Buchstäblichen und wir versuchen die Ereignisse des Lebens Christi 
eher so zu malen, wie sie gesehen wurden, also so, wie sie hätten gefühlt 
werden können . .. Ich versuche die Frömmigkeit einzufangen, ohne mich 
zu sehr in die Einzelheiten des Weges Christi zu verlieren. Meine Art ist 
wesentlich symbolisch."9 Eine Reihe von kleineren Originalen konnten wir 
glücklicherweise erwerben. Ich freue mich über Jyotis •Tempelreinigung", 
die seither in meinem Zimmer hängt. 

Daß Gastlichkeit eine alte indische Tugend ist, haben wir überall im 
Land erfahren. Der Gast gilt als der •ohne Datum" (aditi), der unerwar- 
tet, wie Gott selber, in unsere Welt eintritt und in Gottes Namen aufge- 
nommen wird. Die Blumenketten, die uns in Bangalore zur Begrüßung 

8 Ich bin außerstande, über die divergierenden Meinungen zur Problematik der deut- 
schen Hilfsaktionen (z. B. Misereor) zu berichten. Die Schwerpunkte der Hilfe liegen im- 
mer noch in den Bereichen Erziehungs- und Gesundheitswesen. 
9 Jyoti Sahi, The Way to Glory. Indian Missionary Society, Varanasi. 



Franz-Josef Steinmetz 444 

und zum Abschied überreicht wurden, waren ein ausdrucksvolles Zeichen 
dafür, daß diese Überzeugung auch heute noch lebendig ist. 

Bombay 

Indiens bedeutendste Hafenstadt wird von einem malerischen Hügelkranz 
überragt und ist als Gateway of India bekannt. Dreimal während unserer 
Reise sind wir Gäste des Pius-Kollegs in Goregaon. Die Atmosphäre 
schien •westlicher" als in den anderen Priesterseminarien, die wir kennen- 
lernten, aber auch hier war das Interesse an unserem Besuch erstaunlich 
groß. Einige Professoren fragen sogar nach negativen Eindrücken, die die 
indische Kirche hinterlassen habe. Wir wissen nicht recht, was wir ant- 
worten sollen. 

Wir sprechen mit P. Fuchs im Anthropos-Institut der SVD. Er studiert 
vor allem die Sitten und Gebräuche der •triblas", der Ureinwohner im 
Norden des Subkontinents. Einer wollte wissen, ob das Kastenwesen auch 
Vorteile habe. Eine Antwort war verblüffend: Die Inder seien nicht so 
schnell versucht, zu Kommunisten zu werden wie andere Völker, sagte 
man. Ein Bischof hingegen meinte: •Die Kasten sind das größte Übel in 
unserem Lande, sie sind überall gegenwärtig und verderben jede Schicht 
der Gesellschaft. Das ist ein schlimmeres Übel als die Rassendiskriminie- 
rung, wie man sie im Westen kennt." Man wundert sich, daß es kaum Hei- 
raten zwischen den Kasten gibt und die Kirche dies auch nie gefordert hat. 

Die Tanzschule von P. Broksch in Andheri wurde durch Auftritte wäh- 
rend der eucharistischen Kongresse in Bombay und München berühmt, aber 
ihre Zukunft scheint wenig gesichert. Ihr Gründer ist hochbetagt, er hofft 
auf die Genehmigung eines Säkular-Institutes, das die Methoden seiner 
Verkündigung vorantreibt oder wenigstens fortsetzt. 

Höhepunkt des letzten Reisetages ist die Fahrt zu den Tempelhöhlen 
der Elephanta-Insel, die zumeist im 8. Jahrhundert nach Christus aus den 
Felsen gehauen wurden. Staunend stehen wir vor der dreifachen Büste, 
die als Trimurti (Dreifaltigkeit) bekannt ist. Das linke Gesicht hat einen 
furchterregenden Ausdruck, es meint Schiwa, den großen Gott, als Zer- 
störer; das mittlere Gesicht ist majestätisch und zeigt Schiwa als •Brah- 
ma", den Schöpfer; das rechte Gesicht wirkt gnädig und manifestiert Schi- 
wa als Wischnu, den Erhalter. Die Frage, ob und wie weit hier eine Vor- 
ahnung der christlichen Dreifaltigkeitslehre vorliegt, wagt keiner von uns 
zu beantworten. Die •Hochzeit von Schiwa und Parvati" wirft weitere 
Fragen auf, deren Lösung Fachleuten überlassen bleiben muß.10 Die west- 
10 Ich empfehle vor allem K. Klostermaier, Hinduismus. Bachern Verlag, Köln 1965; W. 
Bühlmann, Alle haben denselben Gott. Begegnung mit den Menschen und Religionen 
Asiens. Knecht Verlag, Frankfurt 1978. 



Auszug aus dem Westen 445 

liehen Kategorien •Theismus" oder •Pantheismus" scheinen nicht zu pas- 
sen, das Göttliche bleibt jenseits von Monismus und Dualismus. 

•Die Reise nach dem sagenhaften Indien war ein Wunder, eine Legen- 
de, ein Glanz von Farben und Fremdheit, eine Entdeckung und zugleich 
eine Erfindung, ein Blitzstrahl, ein Durchgang, etwas Göttliches, etwas 
Feenhaftes im Sinne Shakespeares oder der Romantik. Denn das Wesen 
der Kunst ist die Überraschung, und in der Romantik wird eine Episode 
oft ohne Zusammenhang mit den vorausgegangenen dargestellt."11 

Viele Erlebnisse blieben unerwähnt, manche Fragen machen Angst: der 
östliche Atheismus von morgen? der Mystizismus, der alles annimmt, der 
auch gegen das Christentum nichts einzuwenden hat, weil er meint, es 
verstanden und überholt zu haben? der Individualismus, der keine ge- 
meinsamen Gottesdienste und keine organisierte Hierarchie kennt? 

Papst Paul VI. blieb auch nach seiner Indienreise zuversichtlich: •Wir 
vermögen die Schicksale der Völker nicht vorauszusehen; jedes Schicksal 
ist für die beste wie für die schlimmste Möglichkeit offen. Es ist un- 
ergründlich und kann zum Segen wie zum Fluch ausschlagen. Ja, je höher 
eine Berufung ist, desto leichter kann sie verfehlt werden. Das gilt auch 
für Indien. Aber oft genügt ein Funke, ein Hauch, ein Appell in der Nacht 
oder ein erhobener Finger, der stumm in eine bestimmte Richtung weist."12 

Nach Auskunft einer Informationsschrift von Missio-Aachen waren sich 
die asiatischen Bischöfe auf einem Kolloquium im Frühjahr 1977 in Hong- 
kong über diese Richtung weitgehend einig: •Die kommenden Jahrzehnte 
werden nicht eine Zeit idyllischen Friedens, sondern die Periode einer 
gigantischen Krise' sein." Die Kirche müsse vor allem wissen, wo sie sich 
befinde, nämlich: 
- in einem Kontinent der Jugend (50 Prozent jünger als 21 Jahre!); 
- in einem Schmelztiegel alter Kulturen, Rassen und Religionen, der aber 

dennoch viele gemeinsame Werte besitze; 
- in einem oft politisch labilen Umfeld; 
- in jenem Teil der Erde, in dem große Weltreligionen entstanden sind, 

wo aber die Religiosität auch von starken Erschütterungen bedroht sei; 
- in einem Kontinent, wo große Massen in schrecklicher Armut leben, wo 

die Gegensätze zwischen arm und reich krass sind, wo revolutionäre 
Ideologien die Jugend anziehen und die technokratischen Eliten sich 
dem Agnostizismus, Säkularismus und Materialismus zuwenden. 
Wie kann die Kirche in diesem Kontext dazu beitragen, die Armut zu 

bekämpfen? Und wie kann sie helfen, alte und neue Werte zu verbinden, 
so, daß sie sich selber treu bleibt und zugleich der menschlichen Entwick- 
lung der Völker dient? 
11 J. Guitton, a. a. O. 42 12 J. Guitton, a. a. 0. 42. 




