
AUS  DEM  LEBEN  DER  KIRCHE 

Kann man Spiritualität lehren? Drei Beiträge. 

A. Eine theologische Reflexion 

1. Möglichkeit einer geistlichen Theologie 

Im Lauf der geschichtlichen Entwicklung fand eine immer stärkere Differenzie- 
rung der theologischen Fächer statt. Für die Vätertheologie noch bilden Exegese, 
Dogmatik, Moral, Pastoral usw. eine ungebrochene Einheit. Augustinus bringt 
sein tiefstes und am stärksten ganzheitliches Wissen und Erleben in den Psalmen- 
Homilien und den Ansprachen zum Johannes-Evangelium ins Wort - dort gibt 
es keine Differenzierung von Dogmatik, Exegese, Pastoral, Spiritualität. 

Äußere Ursachen (z. B. Abwehr von Irrtum) und innere Gesetzlichkeiten (z. B. 
liturgische Formeln und systematische Notwendigkeiten) brachten eine Ausglie- 
derung der einzelnen theologischen Fächer. Das war zweifelsohne nicht immer 
zum Vorteil für das Ganze. Aber es war dennoch ein Fortschritt oder wenigstens 
eine Notwendigkeit. Die Forderung an die heutige Exegese, eine Tür zur Dog- 
matik zu öffnen, und an die Dogmatik, auf exegetischem Boden zu bauen, wider- 
spricht doch keineswegs der Tatsache, daß die Spezialisierung von Dogmatik und 
Exegese wichtige neue Einsichten gebracht hat. 

Aus dieser Entwicklung ergibt sich die Antwort auf die Frage nach der Mög- 
lichkeit der geistlichen Theologie. Ich halte es für ausgesprochen töricht und 
ohne jeden historischen Sinn, wenn man meint, man dürfe die geistliche Theo- 
logie nicht von den anderen Fächern isolieren und deshalb nicht •spezialisieren", 
weil sie das Ganze des Christentums betreffe. Das gleiche müßte man allen an- 
deren theologischen Fächern vorhalten. 

Die Aufgabe lautet anders: Wenn geistliche Theologie einen Sinn hat, dann 
ist sie so zu konzipieren, daß sie nicht in die Fehlformen einer Isolierung hinein- 
gerät und dennoch die Vorteile der Spezialisierung genießen kann. Aber hat sie 
überhaupt neben den anderen theologischen Fächern einen eigenen Gehalt? 

2. Sinn einer geistlichen Theologie 

Scholastisch gesprochen könnte man sagen, das Formalobjekt geistlicher Theo- 
logie ist das •geistliche Leben" des Christen. Anders als die Pastoral stellt sie 
die Frage: Wie vollzieht sich mein christliches Leben? - und nicht, wie lehre ich 
andere, christlich zu leben. Anders als in der Moral ist der Fluchtpunkt ihrer Über- 
legungen nicht •gut und bös", sondern •Erfahrung und Nicht-Erfahrung". Na- 
türlich könnte geistliche Theologie auch in der Moral gelehrt werden (als Höhe- 
punkt einer Tugendlehre); oder in der Dogmatik (beim Gnadentraktat); oder in 
der Exegese (Geistesgaben und Nachfolge Christi); oder in der Kirchengeschichte 



Aus dem Leben der Kirche 447 

(anhand der großen Vorbilder) usw Aber die Nützlichkeit einer Spezifizie- 
rung ergibt sich aus den Forderungen der Zeit, nicht aus abstrakten, system- 
theoretischen Überlegungen. 

Die Forderungen der Zeit aber sind so dringend wie noch niemals zuvor. Nur 
zweierlei dazu: Heute krankt das Christentum zuerst und zuletzt am •Geist- 
lichen"! 
- Unsere Dogmatik und unsere Exegese sind auf der Höhe der Wissenschaft; die 
soziale Funktion des Christentums ist ebenfalls allgemein erkannt worden; die 
Pastoral hat längst die Humanwissenschaften integriert. Aber wir haben ver- 
gessen zu beten, wir vernachlässigen das, was früher einmal mit Askese und 
Buße gelehrt wurde; daran krankt das augenblickliche Christentum. Das •Erfah- 
rungsdefizit" ist das Grundübel des heutigen Christentums. 
- Die Begegnung mit den großen Weltreligionen ist eine vordringliche Aufgabe 
des Christentums. Sie wird sich aber nur über Spiritualität vollziehen. Daß dies 
bisher so primitiv geschehen ist, liegt sicher auch am Fehlen einer •geistlichen 
Theologie" des Christentums. Wenn viele Menschen (Priester und Ordensleute 
eingeschlossen) glauben, daß der •Ferne Osten" (Zen-Yoga-Tantrismus usw.) 
dem Christentum die Rettung bringe, und dabei die eigene Tradition (Johannes 
vom Kreuz, Teresa von Avila, Eckhart, Ignatius) nicht oder nur entstellt kennen, 
dann ist das Fehlen einer guten geistlichen Theologie nicht unschuldig daran. 

3. Aufgabe einer geistlichen Theologie 

Definitionen sind nur das Letzte und Abschließende, nicht aber der kreative Be- 
ginn. Zu leicht bleibt man im Formen der Definition hängen (und spaltet Haare), 
anstatt die Wirklichkeit zu sehen. Deshalb soll die Bestimmung dessen, was 
geistliche Theologie tun soll, beschrieben und nicht definiert werden. 

Es geht um die •Glaubens"-•Erfahrung". Glaube ist das Vorgegebene: Schrift 
- Tradition - Kirche. Erfahrung ist die Subjektivität des Menschen, die sich das 
zu eigen macht, die Botschaft •internalisiert". 

Eine gute geistliche Theologie muß sich also stets um eine möglichste Nähe 
zur •Erfahrung" bemühen. Das stellt Forderungen an den •Vorlesungsbetrieb". 
Eine gute Pastoral kann heute nicht mehr ohne Praxis auskommen. Eine gute 
geistliche Theologie muß sich also verbinden mit der Eigenpraxis von Professor 
und Hörern. 

Und hier liegt die spezifische Schwierigkeit einer gültigen •geistlichen Theo- 
logie" - wie weit gelingt es, die •Eigenerfahrung" (um die geht es immer) ein- 
zubringen in den •Unterricht". Das Ideal des Lehrers wäre eine Kombination 
von Spiritual und Professor; oder man sollte Studienwochen planen mit Über- 
setzungen ins eigene geistliche Leben. 

Die Gefahr läge auf beiden Seiten: Zuviel Subjektivität - das würde flach 
und öffnete vielen Irrtümern die Tür (die Geschichte zeigt es); zuviel Objektivi- 
tät - damit würde das Geistliche aus der Erfahrungszone ausgestrichen. 

Zwei Projekte, die so etwas versuchen, seien nun vorgestellt. 
Josef Sudbrack, München 



Aus dem Leben der Kirche 448 

B. Das Institut für Spiritualität an der Philosophisch-Theologischen 
Hochschule der Franziskaner und Kapuziner in Münster/W. 

Nach langwierigen Diskussionen entschloß sich der Hochschulrat der Franziska- 
ner und Kapuziner, ein Institut für Spiritualität zu errichten. Die ursprüngliche 
Zielsetzung des Institutes war ein Lehrangebot für die Bildungsphase II (= 6. bis 
10. Ausbildungsjahr nach der Rahmenordnung für die Priesterausbildung). Als 
beauftragter Kursbegleiter entwarf ich die Konzeption des Institutes und der 
vier Kurseinheiten. 1978 konnten wir mit unserem Angebot beginnen und kamen 
im Mai 1980 zu einem ersten Abschluß. Im Laufe dieser Zeit wurden sowohl 
die Methoden differenziert als auch die Teilnehmerzahl erweitert. Mit großer 
Befriedigung darf ich feststellen, daß das Echo der Teilnehmer auf die Ange- 
bote außerordentlich gut war. Das ermutigt, im Herbst 1981 (19. 10. bis 15. 11.) 
mit einem neuen Kurs zu beginnen. Er steht allen offen, die Hochschulreife besit- 
zen oder sonst eine ihrer kirchlichen Tätigkeit entsprechende Qualifikation erwor- 
ben haben. 

Der Kurs dauerte viermal vier Wochen, wobei aber jede Kurseinheit auch als 
selbständiges Ganzes besucht werden konnte. Das Institut bewegte sich auf zwei 
Ebenen, gleichzeitig, gleichwesentlich und sich gegenseitig durchdringend: 

1. Auf der wissenschaftlichen Ebene 

Für mich als Kursbegleiter war es ein Erlebnis, wie sich nahezu alle Dozenten 
der Hochschule, die einen zögernd, die andern begeisternd, einem gemeinsamen 
Thema unterstellt haben. Wenn es von der Sache her gegeben war, rief man auch 
Referenten von auswärts. Ich glaube, daß hier auch für die Dozenten selbst 
etwas Neues greifbar wurde: daß man nämlich nur gewinnen kann, wenn man 
die Autonomie des Lehrstuhles aufgibt und mit anderen Fachbereichen zusam- 
menarbeitet. 

Erst in dieser Fülle der Angebote zeigte sich, wie umfangreich das Gebiet der 
Spiritualität ist und wie notwendig es wäre, an den Universitäten und Hochschu- 
len einen Ordinarius zu haben, der dieses Gebiet der Spiritualität als Synthese 
vermittelt. 

Die vier Kurseinheiten wandten sich folgenden Themenkreisen zu, wobei je- 
desmal ein biblisches Begriffspaar zum Ausgangspunkt gewählt wurde: 
1. Geist wird Leib. Anthropologische und theologische Grundlagen des geistlichen 

Lebens. Der Kurs erschien unter diesem Titel 1979 im Benziger Verlag als Buch. 
2. Geist und Geistesgaben. Einheit und Vielfalt der christlichen Lebensformen. 

Auch diese Einheit erscheint in Buchform (1980). 
3. Geist und Welt. Macht und Ohnmacht des Geistes (erscheint 1981). 
4. Geist und Wort. Sprachliche und nichtsprachliche Vermittlung des geistlichen 

Lebens (erscheint 1982). 
Die Dozenten vermittelten ihre Erkenntnisse mit den Methoden der Hochschule: 

Vorlesung, Arbeit an Texten, Kolloquium. Für Lehrende und Lernende forderte 



Aus dem Leben der Kirche 449 

gerade diese Methode die Einübung geistlicher Werte: ein Ringen um eine dem 
Inhalt angemessene Form; das Bemühen um das Verstehen; der Wille zur Auf- 
merksamkeit (wir lasen den Text von Simone Weil über die Schulung der Auf- 
merksamkeit als Hinführung zum Gebet). Während des Kurses wurde es dann 
bald einmal deutlich, daß die vorher eingenommenen Funktionen (hier Leh- 
rende, dort Lernende) aufgelöst wurden und bald eine einzige Lerngemeinschaft 
entstand. 

Ich selbst habe als Kursbegleiter am meisten gelernt. Ich war überall dabei, 
suchte zwischen Dozenten und Teilnehmern zu vermitteln, Fragen und Ge- 
fühle zu benennen und so der Kommunikation zu dienen. Von Zeit zu Zeit ver- 
suchte ich die einzelnen Beiträge in ein Ganzes einzuordnen und aufkom- 
mende und nicht zu Ende gedachte Fragen in besonders vorgesehenen Kolloquien 
zu vertiefen. 

2. Auf der geistlichen Ebene 

Selbstverständlich ist auch das wissenschaftliche Bemühen auf seine Weise geist- 
licher Natur. Das dürfte bereits deutlich geworden sein. Spiritualität verlangt aber 
den Überschritt zum ganzheitlichen Vollzug. 

Die Teilnehmer wurden in zunehmendem Maße zu einer echten Lebensgemein- 
schaft, in der die gegenseitigen Beziehungen menschlich-geistlich zum Erlebnis 
und zur Forderung wurden. Durch Rekreationen, Ausflüge, Kaffeepausen, viele 
einzelne Gespräche, oft auch Formen der Konfliktbewältigung konnte ein beacht- 
liches Kommunikationsniveau erreicht werden. Das hatte dann wieder Rückwir- 
kungen auf die wissenschaftlichen Auseinandersetzungen: Die Fragen des einen 
wurden meistens zu Fragen aller. 

Jeder Tag begann mit der Eucharistiefeier. Die tags zuvor entstandenen oder 
die bevorstehenden Themen und Fragen konnten hier auf Jesus Christus hin kon- 
zentriert und gefeiert werden. Die Eucharistie war nicht nur Ausdruck der beste- 
henden Kommunikation, sie förderte diese auf eine Weise, wie sie sonst kaum 
möglich geworden wäre. 

Nach sechs Stunden wissenschaftlichen Arbeitens schlössen wir jeden Tag mit 
einer Meditation oder einem Gebet. Hier konnten Erfahrungen, Erkenntnisse, 
Gefühle ... stabilisiert und auf Gott hin bewegt werden. 

Als Kursbegleiter hatte ich auch hier meine Aufgaben. In der ersten Woche 
hatte ich jeweils eine atmosphärische Vorgabe zu leisten, die dann aber in dem 
Maße überflüssig wurde, als die Teilnehmer ihre Identität und ihre Eigeninitia- 
tive fanden. 

Den Teilnehmern, den Dozenten und mir sind diese vier Kurseinheiten zu einem 
großen Geschenk geworden, das ich gerne dem zurückgebe, der es letztlich ge- 
schenkt hat. Und ebenso freudig möchte ich es teilen mit jenen, die zu den kom- 
menden Kurseinheiten kommen. Anton Rotzetter, Schwyz/Münster 



Aus dem Leben der Kirche 450 

C. Das Institut der Vereinigung der Ordensoberinnen Deutschlands 
in München 

Der Name bezeichnet die Trägerschafit, nicht aber die Zielsetzung und Zielgruppe 
dieser Einrichtung zu München, am Unteren Anger Nr. 17. Sie möchte nämlich 
katholischen Ordensschwestern helfen, die eigene Berufung zu vertiefen und sich 
geistlich weiterzubilden. Über eine theologische Unterrichtung hinaus bedarf es 
der religiösen Wertvermittlung, bedarf es praktischer Umsetzung der Lehrinhalte 
in das persönliche Leben jeder einzelnen Schwester. 

1. Erwartungen 

Schwestern aus verschiedenen Ordensgemeinschaften des deutschen Sprachraums 
sind die Besucher des Instituts. Sie sollen Berufserfahrung, ein zehn- bis fünf- 
zehnjähriges Leben innerhalb ihrer Ordensgemeinschaft haben und müssen be- 
jahend zu ihrer Gemeinschaft stehen. Auf die Dauer von zehn Monaten werden 
sie für den Münchener Kurs freigestellt. Dabei wird Wert darauf gelegt, daß 
sie sich möglichst vollständig von ihrer bisherigen Arbeit und Aufgabe lösen; 
nur so können sie aufgeschlossen für das sein, was das Institut bietet. 

Bei dem mangelnden Ordensnachwuchs bedeutet dies, daß die einzelnen Ge- 
meinschaften sich bewußt werden müssen, wie wichtig die geistliche Bildung für 
das Ordensleben von heute ist. Das Suchen nach dem Wesentlichen darf nicht als 
unbestimmte Sehnsucht in Überforderungen untergehen; es muß bei der einzelnen 
Schwester wie bei der Gemeinschaft zur Mühe um ein vertieftes geistliches Leben 
werden. Die Zeit ist vorbei, da man Erneuerungen an der Kürze oder Länge 
des Kleides oder des Schleiers maß. 

Ein junger Mensch, der sich heute zum Ordensleben entscheidet, erwartet, daß 
ihm dort ein geistliches Leben eröffnet wird. Das ist nicht möglich, wo das Gebet 
nur als Pensum absolviert wird und der Arbeitseinsatz alle Kräfte und alle Zeit 
in Anspruch nimmt. Der junge Mensch will im betenden Miteinanderleben der 
Gemeinschaft lebendige Gotteserfahrung finden. 

Hier hat das Institut der VOD zu München seine Aufgabe. 

2. Spektrum 

Das II. Vatikanische Konzil hat die Erneuerung des Ordenslebens als eine geist- 
liche Aufgabe anbefohlen. Um ihm Rechnung zu tragen, hat nach einem Beschluß 
der VOD P. Fr. Wulf SJ mit Sr. Johanna-Dominica Ballof und in Verbindung 
mit dem damaligen Referenten für Ordensfragen, Bischof Leiprecht von Rotten- 
burg, das Institut ins Leben gerufen. Inzwischen hat die Trägerschaft des Insti- 
tuts, die Vereinigung der Ordensoberinnen Deutschlands, P. J. Sudbrack SJ und 
der Verfasserin dieses Berichts die Leitung übertragen. 

Nach mittlerweile 12 Jahreskursen (Dauer 10 Monate) sind über 400 Schwe- 
stern aus ungefähr 80 Kongregationen durch das Institut gegangen. Diese Zeit 



Aus dem Leben der Kirche 451 

spiegelt die Krisen und Entwicklungsphasen der verschiedenen Gemeinschaften. 
Die Erwartung der Schwestern hat sich erweitert. Es geht nicht nur darum, Wis- 
sen vermittelt zu bekommen, sondern persönlich Gotteserfahrung in der Gemein- 
schaft und im Gebet zu finden. Die Zahl von etwa 36 Schwestern für einen Kurs 
hat sich als günstig erwiesen. Jede einzelne kann sich ins Ganze integrieren und 
zugleich persönliche Freundschafts- und Arbeits-Gruppen bilden, ohne in der 
eigenen Formung beeinträchtigt zu werden. 

An den Vormittagen der Woche werden zwei Vorlesungen angeboten. Der 
Unterrichtsstoff umfaßt die Theologie (Dogmatik, Exegese, Moral, Liturgie, 
Recht, Geschichte, Missiologie, Spiritualität, Ordensleben) und viele Fächer der 
Anthropologie (Psychologie, Soziologie, Kunst usw.). Vier Nachmittage dienen 
der Vertiefung und Erweiterung des Gehörten, meist durch Kolloquien, prak- 
tische Übungen, Gesprächsrunden, Aufarbeitung innerhalb von Gruppen usw. 

Hinzu kommt eine wachsende Anzahl von praktisch orientierten Unterrichts- 
stunden: Hinführung zur Meditation, Anleitung zur Gesprächsführung, gruppen- 
pädagogischen Übungen, eine musik-pädagogische Woche usw. Auch Nebenange- 
bote wie Erlernen von Musik haben sich entwickelt, die von vielen Schwestern 
ergriffen werden. Zentrum bleiben die Tage der gemeinsamen Exerzitien und 
einige Einkehrtage. 

Nicht unwesentlich ist es auch, daß die Schwestern einüben, wie Muße und 
Freizeit sinnvoll zu gestalten, wie wertvoll und persönlichkeitsfördernd das ge- 
meinsame Feiern, wie geistlich das Miteinandersprechen und auch Miteinander- 
wandern sein können. 

Es hat sich ein Gleichgewicht von Initiativen der Schwestern und Initiativen 
der Leitung entwickelt, das in jedem Jahr ein neues Gesicht trägt. 

3. Ganzheitscharakter 

Gerade aus dem hohen Anspruch des Ordenslebens besteht die Gefahr, daß man- 
che Schwester meint, stets die starre Form ausfüllen zu müssen, die von irgend- 
welcher Seite als Ideal aufgestellt wird. Das kann zu einer Veräußerlichung und 
Verfestigung der eigenen Persönlichkeit und deren Bedürfnisse führen. Das kann 
jene Unnahbarkeit hervorbringen, die sich gegen jede Korrektur und jedes Neu- 
Lernen abschirmt. 

Deshalb ist ein Freizeitangebot, worin Ruhe, Besinnung, Eingehen aufeinan- 
der, Hinschauen auf neue, noch unbekannte Werte erfordert werden, ein tragen- 
des Element im Zusammenleben der Schwestern. 

Als Beispiel dafür kann das japanische Blumenstecken, Ikebana genannt, die- 
nen, das zum Freizeitangebot des Kurses gehört. Bei dieser Kunst muß man sich 
auf etwas anderes einstellen, muß die Eigenart jeder einzelnen Pflanze beachten 
lernen, muß behutsam mit ihnen umgehen. Persönlich lernt die Schwester dabei, 
ihre Streßsituation und ihr Leistungsdenken abzubauen. Das äußerlich Getane 
trägt zur Harmonisierung der inneren Persönlichkeit bei. Auch energische Kor- 
rekturen der Lehrerin können bejaht werden, weil das Ergebnis der Bemühungen 
schön ist und Freude breitet. Was sich bei der einzelnen dabei abspielt, schlägt 



Aus dem Leben der Kirche 452 

sich dann in der Gruppe, im Umgehen miteinander nieder. Das behutsame Ein- 
üben in kleinsten Kleinigkeiten läßt Haltungen und Erfahrungen in der eigenen 
Natur verankern. Wissen (um Harmonie, Gesetzmäßigkeit) und Leben (in der 
Vorsicht des Einanderbegegnens) werden ein Stück näher zueinander gebracht. 
Das religiös Gewußte findet einen Ansatz in der eigenen Erfahrung. 

Auch der glückliche Umstand, daß das Institut im Herzen Münchens liegt, hat 
viel zu seinem Erfolg beigetragen. Da ist einerseits die barocke Kultur einer 
katholisch geprägten Stadt, an derem reichen Leben die Schwestern teilnehmen; 
da ist weiterhin die Nähe einer einmalig schönen Natur, die über die drei fest 
eingeplanten gemeinsamen Ausflüge hinaus von den Schwestern eifrig besucht 
wird; und da ist das pulsierende Leben einer Großstadt mit ihren Schönheiten 
und Häßlichkeiten, das viele Schwestern zum erstenmal so unmittelbar miterleben 
dürfen. 

Nicht zu unterschätzen ist ein Weiteres in diesem Zusammenhang: Grundsätz- 
lich gibt es keine Prüfungen und damit auch keine amtlichen Zertifikate. Der 
Sinn der zehn Monate ist ein •geistlicher" - und das läßt sich nicht messen. 

4. Erfahrungsweg 

Die zehn Monate sind schnell um - nicht nur wegen der gedrängten Fülle des 
Stoffes; nicht nur wegen des Jahresrhythmus, dessen liturgischem Ablauf viel 
Aufmerksamkeit geschenkt wird; sondern zuerst deshalb, weil das, was in den 
zehn Monaten wächst, ein Erlebnis geistigen und geistlichen Lebens ist. 

Dabei gibt es schmerzliche Prozesse und oftmals auch Erkenntnisse, die vieles 
in Frage stellen. Aber nur darin wachsen die Reife und die erneute Hingabe an 
Gott, der jeden einzelnen von uns auf seinem Weg führt. 

Es ist eine Erfahrung, die sich während aller Jahre durchgehalten hat: Die 
Schwestern lernen ihre eigene Gemeinschaft von neuem lieben, weil sie den Weg 
zeigt, auf dem Gott sie führt. Mit dem vertieften geistlichen Leben vertieft sich 
auch die eigene Berufung. Denn es geht dem Institut um •geistliche Theologie", 
um die existentielle Erkenntnis, um die lebendige Erfahrung von Gottes Weisheit 
und Güte, mit der er einen jeden Menschen umgibt. 

Angelika Kronenberger, München 




