AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Kann man Spiritualitit lehren? Drei Beitrige.
A. Eine theologische Reflexion

1. Méglichkeit einer geistlichen Theologie

Im Lauf der geschichtlichen Entwicklung fand eine immer stdrkere Differenzie-
rung der theologischen Ficher statt. Fiir die Vitertheologie noch bilden Exegese,
Dogmatik, Moral, Pastoral usw. eine ungebrochene Einheit. Augustinus bringt
sein tiefstes und am stirksten ganzheitliches Wissen und Erleben in den Psalmen-
Homilien und den Ansprachen zum Johannes-Evangelium ins Wort — dort gibt
es keine Differenzierung von Dogmatik, Exegese, Pastoral, Spiritualitit.

Auflere Ursachen (z. B. Abwehr von Irrtum) und innere Gesetzlichkeiten (z. B.
liturgische Formeln und systematische Notwendigkeiten) brachten eine Ausglie-
derung der einzelnen theologischen Ficher. Das war zweifelsohne nicht immer
zum Vorteil fiir das Ganze. Aber es war dennoch ein Fortschritt oder wenigstens
eine Notwendigkeit. Die Forderung an die heutige Exegese, eine Tir zur Dog-
matik zu 8ffnen, und an die Dogmatik, auf exegetischem Boden zu bauen, wider-
spricht doch keineswegs der Tatsache, daBl die Spezialisierung von Dogmatik und
Exegese wichtige neue Einsichten gebracht hat.

Aus dieser Entwicklung ergibt sich die Antwort auf die Frage nach der Mag-
lichkeit der geistlichen Theologie. Ich halte es fiir ausgesprochen tdricht und
ohne jeden historischen Sinn, wenn man meint, man diirfe die geistliche Theo-
logie nicht von den anderen Fichern isolieren und deshalb nicht ,spezialisieren®,
weil sie das Ganze des Christentums betreffe. Das gleiche miifite man allen an-
deren theologischen Fichern vorhalten.

Die Aufgabe lautet anders: Wenn geistliche Theologie einen Sinn hat, dann
ist sie so zu konzipieren, dafl sie nicht in die Fehlformen einer Isolierung hinein-
gerit und dennoch die Vorteile der Spezialisierung genieflen kann. Aber hat sie
iiberhaupt neben den anderen theologischen Fichern einen eigenen Gehalt?

2. Sinn einer geistlichen Theologie

Scholastisch gesprochen kénnte man sagen, das Formalobjekt geistlicher Theo-
logie ist das ,geistliche Leben“ des Christen. Anders als die Pastoral stellt sie
die Frage: Wie vollzieht sich mein christliches Leben? — und nicht, wie lehre ich
andere, christlich za leben. Anders als in der Moral ist der Fluchtpunkt ihrer Uber-
legungen nicht ,gut und bds“, sondern ,Erfahrung und Nicht-Erfahrung“. Na-
tirlich kénnte geistliche Theologie auch in der Moral gelehrt werden (als Hohe-
punkt einer Tugendlehre); oder in der Dogmatik (beim Gnadentraktat); oder in
der Exegese (Geistesgaben und Nachfolge Christi); oder in der Kirchengeschichte



Aus dem Leben der Kirche 447

(anhand der grofien Vorbilder) usw. ... Aber die Nutzlichkeit einer Spezifizie-
rung ergibt sich ans den Forderungen der Zeit, nicht aus abstrakten, system-
theoretischen Uberlegungen.

Die Forderungen der Zeit aber sind so dringend wie noch niemals zuvor. Nur
zweierlei dazn: Heute krankt das Christentum zuerst und zuoletzt am ,Geist-
lichen*!

— Unsere Dogmatik und unsere Exegese sind auf der Hohe der Wissenschaft; die
soziale Funktion des Christentums ist ebenfalls allgemein erkannt worden; die
Pastoral hat lingst die Humanwissenschaften integriert. Aber wir haben ver-
gessen zn beten, wir vernachlissigen das, was frither einmal mit Askese und
Bufie gelehrt wurde; daran krankt das angenblickliche Christentum. Das ,Erfah-
rungsdefizit“ ist das Grundiibel des hentigen Christentums.

- Die Begegnung mit den groflen Weltreligionen ist eine vordringliche Aufgabe
des Christentums. Sie wird sich aber nur iber Spiritnalitit vollziehen. Dafl dies
bisher so primitiv geschehen ist, liegt sicher auch am Fehlen einer ,geistlichen
Theologie“ des Christentums. Wenn viele Menschen (Priester und Ordensleute
eingeschlossen) glauben, dafl der ,Ferne Osten“ (Zen-Yoga-Tantrismus usw.)
dem Christentum die Rettung bringe, und dabei die eigene Tradition (Johannes
vom Kreuz, Teresa von Avila, Eckhart, Ignatius) nicht oder nur entstellt kennen,
dann ist das Fehlen einer guten geistlichen Theologie nicht unschuldig daran.

3. Aufgabe einer geistlichen Theologie

Dehnitionen sind nur das Letzte und Abschlieffende, nicht aber der kreative Be-
ginn. Zu leicht bleibt man im Formen der Definition hingen (und spaltet Haare),
anstatt die Wirklichkeit zu sehen. Deshalb soll die Bestimmung dessen, was
geistliche Theologie tun soll, beschrieben und nicht definiert werden.

Es geht um die ,Glaubens®-,Erfahrung”. Glaube ist das Vorgegebene: Schrift
— Tradition — Kirche. Erfahrung ist die Subjektivitat des Menschen, die sich das
zu eigen macht, die Botschaft ,internalisiert®.

Eine gute geistliche Theologie mufl sich also stets um eine moglichste Nihe
zur ,Erfahrung® bemiihen. Das stellt Forderungen an den , Vorlesungsbetrieb®.
Eine gute Pastoral kann heute nicht mehr ohne Praxis auskommen. Eine gute
geistliche Theologie muf sich also verbinden mit der Eigenpraxis von Professor
und Hoérern.

Und hier liegt die spezifische Schwierigkeit einer gultigen ,geistlichen Theo-
logie“ — wie weit gelingt es, die ,Eigenerfahrung® (um die geht es immer) ein-
zubringen in den ,Unterricht®. Das Ideal des Lehrers wire eine Kombination
von Spiritual und Professor; oder man sollte Studienwochen planen mit Uber-
setzungen ins eigene geistliche Leben.

Die Gefahr lage auf beiden Seiten: Zuviel Subjektivitit ~ das witrde flach
und 6{fnete vielen Irrtiimern die Tiir (die Geschichte zeigt es); zuviel Objektivi-
tiat — damit wiirde das Geistliche aus der Erfahrungszone ausgestrichen.

Zwei Projekte, die so etwas versuchen, seien nun vorgestellt.

Josef Sudbrack, Miinchen



Aus dem Leben der Kirche 448

B. Das Institut fiir Spiritualitit an der Philosophisch~Theologischen
Hochschule der Franziskaner und Kapuziner in Miinster/W.

Nach langwierigen Diskussionen entschlofl sich der Hochschulrat der Franziska-
ner und Kapuziner, ein Institut fiir Spiritualitdt zu errichten. Die urspriingliche
Zielsetzung des Institutes war ein Lehrangebot fiir die Bildungsphase II (= 6. bis
10. Ausbildungsjahr nach der Rahmenordnung fiir die Priesterausbildung). Als
beauftragter Kursbegleiter entwarf ich die Konzeption des Institutes und der
vier Kurseinheiten. 1978 konnten wir mit unserem Angebot beginnen und kamen
im Mai 1980 zu einem ersten Abschlufl. Im Laufe dieser Zeit wurden sowohl
die Methoden differenziert als auch die Teilnchmerzahl erweitert. Mit grofier
Befriedigung darf ich feststellen, dafl das Echo der Teilnehmer auf die Ange-
bote auflerordentlich gut war. Das ermutigt, im Herbst 1981 (19. 10. bis 15. 11.)
mit einem neuen Kurs zu beginnen. Er steht allen offen, die Hochschulreife besit-
zen oder sonst eine ihrer kirchlichen Tatigkeit entsprechende Qualifikation erwor-
ben haben.

Der Kurs dauerte viermal vier Wochen, wobei aber jede Kurseinheit auch als
selbstdndiges Ganzes besucht werden konnte, Das Institut bewegte sich auf zwei
Ebenen, gleichzeitig, gleichwesentlich und sich gegenseitig durchdringend:

1. Auf der wissenschaftlichen Ebene

Fir mich als Kursbegleiter war es ein Erlebnis, wie sich nahezu alle Dozenten
der Hochschule, die einen z6gernd, die andern begeisternd, einem gemeinsamen
Thema unterstellt haben. Wenn es von der Sache her gegeben war, rief man auch
Referenten von auswarts. Ich glaube, dafl hier auch fiir die Dozenten selbst
etwas Neues greifbar wurde: dafl man ndmlich nur gewinnen kann, wenn man
die Autonomie des Lehrstuhles aufgibt und mit anderen Fachbereichen zusam-
menarbeitet.

Erst in dieser Fiille der Angebote zeigte sich, wie umfangreich das Gebiet der
Spiritualitit ist und wie notwendig es wére, an den Universititen und Hochschu-
len einen Ordinarius zu haben, der dieses Gebiet der Spiritualitit als Synthese
vermittelt.

Die vier Kurseinheiten wandten sich folgenden Themenkreisen zu, wobei je-
desmal ein biblisches Begriffspaar zum Ausgangspunkt gewihlt wurde:

1. Geist wird Leib. Anthropologische und theologische Grundlagen des geistlichen

Lebens. Der Kurs erschien unter diesem Titel 1979 im Benziger Verlag als Buch.
2. Geist und Geistesgaben. Einheit und Vielfalt der christlichen Lebensformen.

Auch diese Einheit erscheint in Buchform (1980).

3. Geist und Welt. Macht und Ohnmacht des Geistes (erscheint 1981).
4. Geist und Wort. Sprachliche und nichtsprachliche Vermittlung des geistlichen

Lebens (erscheint 1982).

Die Dozenten vermittelten ihre Erkenntnisse mit den Methoden der Hochschule:
Vorlesung, Arbeit an Texten, Kolloquium. Fiir Lehrende und Lernende forderte



Aus dem Leben der Kirche 449

gerade diese Methode die Einiibung geistlicher Werte: ein Ringen um eine dem
Inhalt angemessene Form; das Bemithen um das Verstehen; der Wille zur Auf-
merksamkeit (wir lasen den Text von Simone Weil iiber die Schulung der Auf-
merksamkeit als Hinfihrung zum Gebet). Wihrend des Kurses wurde es dann
bald einmal deutlich, dafl die vorher eingenommenen Funktionen (hier Leh-
rende, dort Lernende) aufgelSst wurden und bald eine einzige Lerngemeinschaft
entstand.

Ich selbst habe als Kursbegleiter am meisten gelernt. Ich war iiberall dabei,
suchte zwischen Dozenten und Teilnehmern zu vermitteln, Fragen und Ge-
fiihle zu benennen und so der Kommunikation zu dienen. Von Zeit zu Zeit ver-
suchte ich die einzelnen Beitrdge in ein Ganzes einzuordnen und aufkom-
mende und nicht zu Ende gedachte Fragen in besonders vorgesehenen Kolloquien
zu vertiefen.

2. Auf der geistlichen Ebene

Selbstverstindlich ist auch das wissenschaftliche Bemithen auf seine Weise geist-
licher Natur. Das diirfte bereits deutlich geworden sein. Spiritualitdt verlangt aber
den Uberschritt zum ganzheitlichen Vollzug.

Die Teilnehmer wurden in zunchmendem Mafle zu ciner echten Lebensgemein-
schaft, in der die gegenseitigen Bezichungen menschlich-geistlich zum Erlebnis
und zur Forderung wurden. Durch Rekreationen, Ausfliige, Kaffeepausen, viele
einzelne Gespriche, oft auch Formen der Konfliktbewiltigung konnte ein beacht-
liches Kommunikationsniveau erreicht werden. Das hatte dann wieder Riickwir-
kungen auf die wissenschaftlichen Auseinandersetzungen: Die Fragen des einen
wurden meistens zu Fragen aller.

Jeder Tag begann mit der Eucharistiefeier. Die tags zuvor entstandenen oder
die bevorstehenden Themen und Fragen konnten hier auf Jesus Christus hin kon-
zentriert und gefeiert werden. Die Eucharistie war nicht nur Ausdruck der beste-
henden Kommunikation, sie forderte diese auf eine Weise, wie sie sonst kaum
moéglich geworden ware.

Nach sechs Stunden wissenschaftlichen Arbeitens schlossen wir jeden Tag mit
einer Meditation oder einem Gebet. Hier konnten Erfahrungen, Erkenntnisse,
Gefiihle . . . stabilisiert und auf Gott hin bewegt werden.

Als Kursbegleiter hatte ich auch hier meine Aufgaben. In der ersten Woche
hatte ich jeweils eine atmosphirische Vorgabe zu leisten, die dann aber in dem
Mafe iiberfliissig wurde, als die Teilnehmer ihre Identitit und ihre Eigeninitia-
tive fanden.

Den Teilnehmern, den Dozenten und mir sind diese vier Kurseinheiten zu einem
groflen Geschenk geworden, das ich gerne dem zuriickgebe, der es letztlich ge-
schenkt hat. Und ebenso freudig méchte ich es teilen mit jenen, die zu den kom-
menden Kurseinheiten kommen. Anton Rotzetter, Schwyz/Miinster



Aus dem Leben der Kirche 450

C. Das Institut der Vereinigung der Ordensoberinnen Deutschlands
in Miinchen

Der Name bezeichnet die Tréagerschaft, nicht aber die Zielsetzung und Zielgruppe
dieser Einrichtung zu Minchen, am Unteren Anger Nr. 17. Sie mochte ndmlich
katholischen Ordensschwestern helfen, die eigene Berufung zu vertiefen und sich
geistlich weiterzubilden. Uber eine theologische Unterrichtung hinaus bedarf es
der religidsen Wertvermittlung, bedarf es praktischer Umsetzung der Lehrinhalte
in das personliche Leben jeder einzelnen Schwester.

1. Erwartungen

Schwestern aus verschiedenen Ordensgemeinschaften des deutschen Sprachraums
sind die Besucher des Instituts. Sie sollen Berufserfahrung, ein zehn- bis finf-
zehnjahriges Leben innperhalb ihrer Ordensgemeinschaft haben und missen be-
jahend zu ihrer Gemeinschaft stehen. Auf die Dauer von zehn Monaten werden
sie fiir den Miinchener Kurs freigestellt. Dabei wird Wert darauf gelegt, dafl
sie sich moglichst vollstindig von ihrer bisherigen Arbeit und Aufgabe l6sen;
nur so konnen sie aufgeschlossen fiir das sein, was das Institut bietet.

Bei dem mangelnden Ordensnachwuchs bedeutet dies, dafl die einzelnen Ge-
meinschaften sich bewufit werden miissen, wie wichtig die geistliche Bildung fiir
das Ordensleben von heute ist. Das Suchen nach dem Wesentlichen darf nicht als
unbestimmte Sehnsucht in Uberforderungen untergehen; es muf} bei der einzelnen
Schwester wie bei der Gemeinschaft zur Mithe um ein vertieftes geistliches Leben
werden. Die Zeit ist vorbei, da man Erneuerungen an der Kiirze oder Léange
des Kleides oder des Schleiers maf.

Ein junger Mensch, der sich heute zum Ordensleben entscheidet, erwartet, dafl
ihm dort ein geistliches Leben eroffnet wird. Das ist nicht moglich, wo das Gebet
nur als Pensum absolviert wird und der Arbeitseinsatz alle Krafte und alle Zeit
in Anspruch nimmt. Der junge Mensch will im betenden Miteinanderleben der
Gemeinschaft lebendige Gotteserfahrung finden.

Hier hat das Institut der VOD zu Minchen seine Aufgabe.

2. Spektrum

Das I1. Vatikanische Konzil hat die Erneuerung des Ordenslebens als eine geist-
liche Aufgabe anbefohlen. Um ihm Rechnung zu tragen, hat nach einem Beschlufl
der VOD P. Fr. Wulf SJ mit Sr. Johanna-Dominica Ballof und in Verbindung
mit dem damaligen Referenten fiir Ordensfragen, Bischof Leiprecht von Rotten-
burg, das Institut ins Leben gerufen. Inzwischen hat die Trigerschaft des Insti-
tuts, die Vereinigung der Ordensoberinnen Deutschlands, P. J. Sudbrack SJ und
der Verfasserin dieses Berichts die Leitung uibertragen.

Nach mittlerweile 12 Jahreskursen (Dauer 10 Monate) sind iber 400 Schwe-
stern aus ungefdhr 80 Kongregationen durch das Institut gegangen. Diese Zeit



Aus dem Leben der Kirche 451

spiegelt die Krisen und Entwicklungsphasen der verschiedenen Gemeinschaften.
Die Erwartung der Schwestern hat sich erweitert. Es geht nicht nur darum, Wis-
sen vermittelt zu bekommen, sondern persénlich Gotteserfahrung in der Gemein-
schaft und im Gebet zu finden. Die Zahl von etwa 36 Schwestern fiir einen Kurs
hat sich als giinstig erwiesen. Jede einzelne kann sich ins Ganze integrieren und
zugleich personliche Freundschafts- und Arbeits-Gruppen bilden, ohne in der
eigenen Formung beeintrachtigt zu werden.

An den Vormittagen der Woche werden zwei Vorlesungen angeboten. Der
Unterrichtsstoff umfafit die Theologie (Dogmatik, Exegese, Moral, Liturgie,
Recht, Geschichte, Missiologie, Spiritualitat, Ordensleben) und viele Facher der
Anthropologie (Psychologie, Soziologie, Kunst usw.). Vier Nachmittage dienen
der Vertiefung und Erweiterung des Gehorten, meist durch Kolloquien, prak-
tische Ubungen, Gesprachsrunden, Aufarbeitung innerhalb von Gruppen usw.

Hinzu kommt eine wachsende Anzahl von praktisch orientierten Unterrichts-
stunden: Hinfiihrung zur Meditation, Anleitung zur Gespréichsfithrung, gruppen-
pddagogischen Ubungen, eine musik-padagogische Woche usw. Auch Nebenange-
bote wie Erlernen von Musik haben sich entwickelt, die von vielen Schwestern
ergriffen werden. Zentrum bleiben die Tage der gemeinsamen Exerzitien und
einige Einkehrtage.

Nicht unwesentlich ist es auch, dafl die Schwestern einiiben, wie Mufle und
Freizeit sinnvoll zu gestalten, wie wertvoll und persénlichkeitsfordernd das ge-
meinsame Feiern, wie geistlich das Miteinandersprechen und auch Miteinander-
wandern sein kénnen.

Es hat sich ein Gleichgewicht von Initiativen der Schwestern und Initiativen
der Leitung entwickelt, das in jedem Jahr ein neues Gesicht trigt.

3. Ganzheitscharakter
Gerade aus dem hohen Anspruch des Ordenslebens besteht die Gefahr, dafl man-

che Schwester meint, stets die starre Form ausfiillen zu miissen, die von irgend-
welcher Seite als Ideal aufgestellt wird. Das kann zu einer Verauferlichung und
Verfestigung der cigenen Personlichkeit und deren Bediirfnisse fihren. Das kann
jene Unnahbarkeit hervorbringen, die sich gegen jede Korrektur und jedes Neu-
Lernen abschirmt.

Deshalb ist ein Freizeitangebot, worin Ruhe, Besinnung, Eingehen aufcinan-
der, Hinschauen auf neue, noch unbekannte Werte erfordert werden, ein tragen-
des Element im Zusammenleben der Schwestern.

Als Beispiel dafiir kann das japanische Blumenstecken, Ikebana genannt, die-
nen, das zum Freizeitangebot des Kurses gehort. Bei dieser Kunst mufl man sich
auf etwas anderes einstellen, mufl die Eigenart jeder einzelnen Pflanze beachten
lernen, muf} behutsam mit ihnen umgehen. Personlich lernt die Schwester dabei,
ihre Strefisituation und ihr Leistungsdenken abzubauen. Das duflerlich Getane
tragt zur Harmonisierung der inneren Personlichkeit bei. Auch energische Kor-
rekturen der Lehrerin konnen bejaht werden, weil das Ergebnis der Bemthungen
schon ist und Freude breitet. Was sich bei der einzelnen dabei abspielt, schlagt



Aus dem Leben der Kirche 452

sich dann in der Gruppe, im Umgehen miteinander nieder. Das behutsame Ein-
iiben in kleinsten Kleinigkeiten 14}t Haltungen und Erfahrungen in der eigenen
Natur verankern. Wissen (um Harmonie, Gesetzmafigkeit) und Leben (in der
Vorsicht des Einanderbegegnens) werden ein Stiick niher zueinander gebracht.
Das religios Gewufite findet einen Ansatz in der eigenen Erfahrung.

Auch der glickliche Umstand, dafl das Institut im Herzen Miinchens liegt, hat
viel zu seinem Erfolg beigetragen. Da ist einerseits die barocke Kultur einer
katholisch geprigten Stadt, an derem reichen Leben die Schwestern teilnehmen;
da ist weiterhin die Nihe einer einmalig schonen Natur, die iiber die drei fest
cingeplanten gemeinsamen Ausfliige hinaus von den Schwestern eifrig besucht
wird; und da ist das pulsierende Leben einer Grofistadt mit ihren Schonheiten
und Hiflichkeiten, das viele Schwestern zum erstenmal so unmittelbar miterleben
diirfen.

Nicht zu unterschitzen ist ein Weiteres in diesem Zusammenhang: Grundsétz-
lich gibt es keine Priifungen und damit auch keine amtlichen Zertifikate. Der
Sinn der zehn Monate ist ein ,geistlicher” — und das 143t sich nicht messen.

4. Erfahrungsweg

Die zehn Monate sind schnell um — nicht nur wegen der gedringten Fille des
Stoffes; nicht nur wegen des Jahresrhythmus, dessen liturgischem Ablauf viel
Aufmerksamkeit geschenkt wird; sondern zuerst deshalb, weil das, was in den
zehn Monaten wichst, ein Erlebnis geistigen und geistlichen Lebens ist.

Dabei gibt es schmerzliche Prozesse und oftmals auch Erkenntnisse, die vieles
in Frage stellen. Aber nur darin wachsen die Reife und die erneute Hingabe an
Gott, der jeden einzelnen von uns auf seinem Weg fiihrt.

Es ist eine Erfahrung, die sich wihrend aller Jahre durchgehalten hat: Die
Schwestern lernen ihre eigene Gemeinschaft von neuem lieben, weil sie den Weg
zeigt, auf dem Gott sie fihrt. Mit dem vertieften geistlichen Leben vertieft sich
auch die eigene Berufung. Denn es geht dem Institut um ,,geistliche Theologie®,
um die existentielle Erkenntnis, um die lebendige Erfahrung von Gottes Weisheit
und Giite, mit der er einen jeden Menschen umgibt.

Angelika Kronenberger, Miinchen





