Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 3

der Heiligen Schrift — friiher einmal der monchische Weg zu Jesus — kann zur
intellektuellen Beschiftigung mit einem interessanten Text werden; der leibli-
che Gebetsausdruck in Geste und Bewegung kann bei der Selbsterfahrung ste-
hen bleiben; die innere Ruhe durch Sitz und Atem kann die Erfahrung der ei-
genen Unendlichkeit mit der Gotteserfahrung verwechseln. Aber welches
menschliche Tun hitte keine ihm innewohnende Gefahr?

Fiir den, der sich in neue Gebetsweisen hineinbegibt, und mehr noch fiir den,
der anderen dabei Hilfestellung leistet, steht eigentlich nur eines zur Frage:
daB die Mitte des christlichen Gebets Mitte wird und bleibt — und die ist Jesus
Christus, in dessen Menschsein — Geburt—Leben—Tod— Auferstehung — sich
die Liebe, das ist die Unendlichkeit Gottes, uns geschenkt hat. Je weiter einer
sich in neue Gebetsweisen hineinwagt, um so tiefer muf er sich veiwurzeln in
der Mitte, in Jesus Christus.

Wer kann die Auserwihlten Gottes anklagen? ... Wer kann sie verurtei-
len? ... Christus Jesus, der gestorben ist, mehr noch: der auferweckt wor-
den ist, sitzt zur Rechten Gottes und tritt fiir uns ein. Was kann uns
scheiden von der Liebe Christi? (Rom 8,33-35)

Helfen zum Glauben-Konnen

Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers

George Platzbecker, Miinster

Eine Arbeitshypothese soll den Anfang setzen. Sie ist nicht aus theoretischen
Einsichten entwickelt, sondern aus der Beratungspraxis.

Glauben ist ein Geschehen zwischen Personen. Das Grundwort des Glau-
bens heift: ,,Ich glaube an Dich.*“ Darum ist zu erwarten, daf3 der religiose
Glaube alle die Eigenschaften, Bedingungen und Schwierigkeiten aufweist, die
auch sonst in einem zwischenpersonalen Kontakt zu finden sind. Deshalb for-
muliere ich meinen Ausgangspunkt so: Unsere Beziehung zu Gott ist struktu-
riert wie unsere Beziehung zu den Menschenl.

1 Ein Vortrag meines Mitbruders Franz Jalics hat mir diese Einsicht bewuf3t und definierbar ge-
macht.



George Platzbecker 4
Reaktionen auf das Handeln Gottes und der Menschen

Die behauptete Strukturdhnlichkeit gilt — etwas oberflidchlich gesprochen —
schon von unserer Reaktion und unserem Urteil iiber das Tun und Lassen Got-
tes und der Menschen. Manches davon erfreut uns, vieles geht an uns vorbei,
anderes irritiert uns. Nennen wir es die Auflenseite unserer Beziehungen.

Wichtiger ist die Innenseite. Auch hier gehen Positives und Negatives
durcheinander. Auch hier zeigt sich eine Analogie: wir sind froh, gleichgiiltig,
feindselig und zwiespiltig in unseren Gefiihlen sowohl Gott wie den Menschen
gegeniiber.

Es lige nahe, zuerst die Eigenschaften einer konstruktiven, aufbauenden
Beziehung zwischen Gott und uns zu beschreiben. Von seiten Gottes: seine
liebevolle Anrede und Einladung an uns, seine Fithrung, das sanfte Driangen
auf die Uberschreitung allzu enger Grenzen usw.; von unserer Seite: das Zuhé-
ren und Eingehen auf ihn, die AuBerung unserer Not und Sorge, der Lobpreis.

Eine solche positive Beziehung zwischen Gott und uns ist gewil das Ziel
christlichen Lebens, das Ziel seelsorglicher Beratung.

In der Beratungspraxis werden wir eher mit den Defekten, den Schwichen
unserer Beziehung zu Gott konfrontiert. So ist es auch mit unseren zwischen-
menschlichen Beziehungen bestellt.

I. Zwischenmenschliche Beziehung und Glaubensleben

Grundsitzliches

Wenden wir uns zuerst den zwischenmenschlichen Beziehungen zu. Was fallt
uns dort auf?

Wir erleben an uns selber, da3 unsere Beziehungen und damit auch unser
Verhalten zu anderen Personen nicht nur von deren Wirklichkeit bestimmt ist,
sondern auch von den Phantasien iiber den Partner und iiber uns selber, die
durch den Kontakt ausgelost werden. Solche Phantasien und Gefiihlsanteile
bestimmen unser Verhalten oft mehr als die sogenannte objektive Wirklich-
keit. In diese Phantasien strdmen Vorerfahrungen ein, die wir in unserer Le-
bensgeschichte mit andern gemacht haben. Darin spielen die Kindheitserleb-
nisse deshalb eine so groBe Rolle, weil sie uns damals stark pragen konnten.
Dazu nur ein Beispiel, das fiir viele andere stehen soll:

Die Gefiihle, die unsere Eltern und auch unsere alteren Geschwister in uns
ausgeldst haben, behalten immer einen groBen EinfluB auf die Art und Weise,
wie wir Autoritit erleben — unbefangen oder mit der Schrecksekunde der
Angst. Gehorsam wird oft einengend erfahren.



Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 5

Auch der Glaube ist eine Art Gehorsam, ndmlich gegeniiber der Erfahrung
Jesu Christi, auf die ich mich mehr verlassen soll als auf die eigene, augen-
scheinliche Erfahrung. Wenn nun das zwischenmenschliche Vertrauen auf-
grund schlechter Erfahrungen mit menschlicher Autoritit schwierig ist, wird
auch der Glaubensgehorsam schwerer fallen.

Ohne es mit weiteren Beispielen abzustiitzen, méchte ich verallgemeinernd
so formulieren: Die Hindernisse, die wir in unserer Beziehung zu den Menschen
erfahren, tauchen in unserer Beziehung zu Gott wieder auf.

Beziehungshindernisse — Glaubenshindernisse

Wenn ich auch der Kiirze wegen auf Falldarstellungen verzichte, mochte ich
doch noch einige mehr allgemeine Beobachtungen aus der Praxis mitteilen,
welche die eben genannte Aussage erlautern.
— Manche Menschen werden nur ungern von andern angesprochen. Vielleicht
haben sie Angst, gestort oder bedrangt zu werden. Oder sie sind immer skep-
tisch. Wie wird es dann mit Gottes Anrede an sie sein?
— Andere zeigen ein fundamentales Mif3trauen. Sie besorgen lieber alles sel-
ber. Als religiose Menschen sind sie oft willensbetont und fleiBig um den soge-
nannten geistlichen Fortschritt bemiiht.
-~ Wieder andere konnen an die Zuneigung anderer Menschen fiir sie nicht
recht glauben. Sie verlangen nach immer neuen Beweisen der Liebe, verfallen
leicht in Eifersucht. Manchmal werden sie habgierig in Besitz- und Geldange-
legenheiten. Gottvertrauen fillt ihnen schwer.
— Oft ist das Ich schwach ausgeprigt; der Betreffende schnell zur Anpassung
bereit. Nur dem Schein nach ist es Hingabe, auch Gott gegeniiber. Wenn Gott
von ihnen dann noch als autoritir angesehen wird, ist es fast gar nicht mehr
moglich, eigene Wiinsche wahrzunehmen, bzw. zu ihnen zu stehen. So kann
sich leicht ein Groll bilden gegen das Leben, gegen ,,Gott*.

Natiirlich k6nnte man noch viele andere Charakterschwiachen aufweisen,
die solch eine breite Wirkung haben. In manchen wiirden wir uns wiederer-
kennen.

Die Bedeutung der Gefiihle

Die vorhergehenden Beobachtungen kdnnten deutlich gemacht haben, daB
unsere Gefiihle Gott gegeniiber oft unecht sind oder verzerrt. Und anderer-
seits sind die Gefiihle oder Einstellungen, zu denen wir uns offen bekennen,
nicht immer die unsrigen. Es sind die allgemein anerkannten. Wenigstens un-
bewul3t werden sie nicht selten als auferlegt erfahren. Sie machen unfrei und
stéren die Lebensfreude. Um zu einer Liuterung zo gelangen, wird es notig



George Platzbecker 6

sein, sich kennenzulernen und auch zu seinen ,,negativen‘‘ Gefiihlen zu stehen.
Eben dazu braucht es einen personalen Kontakt, in dem auch die verleugneten
Empfindungen — die ,,unliebsamen* — geduBert werden kénnen. Hier ist un-
mittelbar die Beratungsbeziehung angesprochen.

Ich-Schwiche und Sprachlosigkeit des Menschen als Aufgabe

In der Beratungsbezichung bekommen wir es mit Menschen zu tun, die
,,Schwierigkeiten mit dem Leben‘ haben. Auf irgendeine Weise sind sie in ih-
rem Ich behindert; sind nicht ausgefiillt, sind ungliicklich. Entscheidungen, die
das Leben weiter entfalten sollen, sind behindert. Auch die Glaubensfiahigkeit
leidet darunter. Wenn der Betreffende auf sein Ich, seine Fehler und sein Ver-
sagen fixiert ist, bringt er die Freiheit dazu nicht avf. Die Beratungsbeziehung
muf in dieser Hinsicht hilfreich sein.

Alle Ich-Stérungen haben etwas gemeinsam: das wahre Ich ist verborgen,
manchmal hinter einem Zerrbild, dann wieder verschwommen wie hinter
Mattglas. Oft liegt eine Grundisolierung vor, ein tiefes Gefiihl der Verlassen-
heit. Das Ich kann sich nicht ausdriicken, ist sprachlos.

Wer sprachlos ist, ist ein Niemand. Wer seine eigene Sprache nicht spricht,
ist ein ,,Kunstprodukt*. Und wer noch nicht zur eigenen Sprache erwacht ist,
muB erst dazu finden (Kaspar Hauser, die Wolfskinder sind klassische Beispie-
le). Wer keine eigene Sprache spricht, kann leicht durch andere vereinnahmt
werden.

Das ist auch im religidsen Leben nicht ausgeschlossen. Klischee-Frommig-
keit und Dogmatismus in Formulierungen konnen die personliche Spiritualitit
ersticken.

In der Beratung und Therapie soll geweckt werden, was friiher versaumt
wurde — und zwar durch einfiihlendes Zuhéren, Warme und Ermutigung. Wer
durch andere miBbraucht und verstiimmelt wurde, muB erst echte Zuwendung
erfahren, bevor er sich wieder anderen Menschen anvertrauven kann. Fiir den
Glauben muB ein Minimum an natiirlichem Vertrauen vorhanden sein. Dabei
ist es hilfreich, mit dem Klienten frithere und heutige Liebeserfahrungen neu
zu entdecken. Oft stellt sich heraus, dal man von anderen geliebt wurde, aber
es nicht gemerkt hat; oder es nicht akzeptieren konnte. Manchmal kann schon
durch solches Aufdecken ein Gegengewicht zu der Haltung standiger Selbst-
mifBbilligung geschaffen werden.

Heilung durch Gott allein?

Man kénnte fragen: Kann nicht Gott selbst einen solchen Menschen mit seiner
Gnade heilen? Ich zweifle nicht daran. Uns geht aber die Frage an, was wir tun
und einsetzen miissen. Der Grundsatz nach Ignatins von Loyola: ,,Handle so,



Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 7

als ob alles von dir abhinge und vertraue gleichzeitig so auf Gott, als ob alles
von ihm abhinge** gilt auch hier. Wir sollen nicht vergessen, fiir unsere Klien-
ten zu beten und stellvertretend zu glauben — auch an ihn, den Klienten. In un-
serem Beraten soll etwas von der Geduld Gottes spiirbar werden. Ich habe da-
bei das Bild von Emil Nolde ,,Der groBe Gértner* vor Augen. Der Gértner
kann warten. Er verfiigt nicht; denn alles hat seine Zeit.

Die Bedeutung der persénlichen Geschichte und Heilsgeschichte

Ein gestortes Ich hat seine Sprachschwierigkeiten. Es hat auch keine eigene
Geschichte. In der wahren Geschichte des Menschen soll zutage treten, was in
ihm als Anlage verborgen ruht. Wenn das nur bruchstiickhaft oder gar nicht
geschieht, wenn ein Mensch mehr gelebt wird, als daB er lebt, hat er keine Ge-
schichte. Es fehlt dieser mindestens die Kontinuitit. Die eigene Vergangenheit
wird nicht als wertvoll empfunden. Manche sprechen dariiber mit einer weg-
werfenden Handbewegung.

Wenn Sigmund Freud den Patienten das eigene verschiittete und verleug-
nete Erleben wiederentdecken 148t, dann ist diese Fahrt in ein unbekanntes
Land die Entdeckung der eigenen Heimat. Sprachlos Gewordenes verliert
seine Stummbheit, und das stumm Erlittene wird endlich eigene Geschichte.

Wie sollen wir Zugang zu unserer Heilsgeschichte finden, wenn wir selber
geschichtslos sind? Wenn wir eher Objekt als Subjekt von Geschichte waren?
Wie kann uns dann das Wort des Heils und der Heilung erreichen? Wie sollten
wir uns betroffen fiihlen? ,,Die Worte hor’ ich wohl, allein mir fehlt der Glau-
be* (Goethe: Faust). Man kann dann zwar — entsprechendem Milieudruck
ausgesetzt — sogenannte religiose Gefiihle nachahmen. Das Herz aber bleibt
unberiihrt.

Denn was ist in solchem Milieu so oft passiert? Es wurde nur Leistung hono-
riert. ,,Wenn du brav bist, gehorst du zu uns.* Welch eine bose Art Selbstver-
leugnung wurde dadurch grundgelegt? ,,Du bist nur o. k., wenn du parierst.
Bitte keine Geschichten!* Wird ein Mensch so ausgeldscht, kann er sich nie-
mandem mehr frei anvertrauen. Die Reaktion darauf ist je nach Eigenart des
betreffenden Menschen unterschiedlich: Traurigkeit, Protest, Angst; spéter
Einsamkeit und Verlassenheit, Verhartung, nervése Unruhe des Herzens. In
einer helfenden Beziehung werden all diese Symptome und noch viele andere
offenbar. Das ist unsere Chance, die Chance der seelsorglichen Beratung.

Entsprechende Symptome zeigen sich ndmlich auch in der Beziehung zu
Gott. Ist nicht auch er ein Anderer, ein Nicht-Ich, ein Zentrum fremden Han-
delns und seiner eigenen Entscheidungen? Es steigt der bange Zweifel auf: ist
nicht auch er wie alle anderen nur auf sich selbst aus?



George Platzbecker 8

Wie oft wird auch heute noch mit Berufung auf ihn oder unter Androhung
seiner Strafe blinde Unterwerfung gefordert. Echter Gehorsam ist etwas ganz
anderes. Es ist ein feinfiihliges Horchen auf die Anregungen Gottes, der uns
der Gestalt seines Sohnes dhnlich machen will; der das Gesprich mit uns sucht,
zweckfrei wie im Spiel, ohne Egoismus und ohne uns als Mittel einzuordnen.

Die aufrichtige Miihe des Beraters kann helfen, Wunden zu heilen, und dem
Menschen zu dem verhelfen, was er sich zutiefst ersehnt: Glaube an Gott.

Den acht Seligpreisungen steht eine neunte unausgesprochen voran: ,,Selig,
der glaubt.“ Elisabeth sagt es zu Maria: ,,Selig, die du geglaubt hast* (Lk
1,45). Sie ist das Urbild der Glaubenden. Der Glaubende ist frei, entlastet und
in der Tiefe unbesorgt. Er kann lachen und licheln. Gott fiithrt einen Menschen
oft zu diesem Glauben hin durch einen anderen Glaubenden. Vielleicht ge-
schieht das in der Beratung ofter als wir wissen. Mancher ,,Groschen fallt“ erst
spat. '

II. Gottesbeziehung und heiles Leben

Bis jetzt war vom seelisch verletzten Menschen die Rede. Ich ging davon aus,
daf ihn kein religioses Problem zur Beratung fiihrte. Wenigstens war es nicht
das Motiv, weswegen er Beratung suchte. Was aber ist die Situation, wenn je-
mand tatsichlich mit einem religiosen Problem kommt?

Manchmal ist es nur dem Anschein nach ein solches. Da geht es um Schwie-
rigkeiten mit der Kirche oder mit AuBerungen ihrer Amtstriger. Doch zeigt
sich nicht selten, daf} ein ,,0dipales‘‘ Problem, in etwa das Beziehungsproblem
des Miadchens zum Vater oder des Jungen zur Mutter, sich auch in der Bezie-
hung zu anderen Autorititen oder Institutionen duBert. Bei der Aufdeckung
und beim Abbau der ,,0dipalen Wut* wird oft deutlich, da der Wunsch zu
glauben darunter schlummert.

Aber auch mit Gott selbst haben wir Menschen unsere Schwierigkeiten. Ich
mochte dabei zwei Arten unterscheiden. Wir werden sehen, daf3 nur die zweite
eine wirkliche Schwierigkeit mit dem Gottesglauben darstellt, wahrend sich
die erste auf Glaubenshindernisse bezieht, die ihren Ursprung in einer anderen
Schicht der Personlichkeit haben. Deshalb sind sie aber nicht weniger ernst zu
nehmen.

Probleme mit Gott — verdeckte menschliche Probleme

Der erste Komplex soll durch ein Beispiel umrissen werden: Jemand kann im
Gefiihl nicht akzeptieren, dal Gott ihn liebt. Konnte dieser Schmerz aber nicht
darin seine Ursache haben, daB ein ,,schwarzer Fleck* auf der Seele liegt oder



Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 9

,,¢ine schwarze Wolke‘ sie umschwebt? ,,Ich bin nicht liebenswert*, sagt er
dann. Oder: ,,Es ist unméglich, daB jemand mich lieb hat*; ,,es gibt keinen ver-
l4Blichen Menschen, dem ich das abkaufe‘ usw. Das ist ein erworbener Un-
glaube aus einer in der Lebensgeschichte erwachsenen Selbstverachtung.

Es eriibrigt sich die Frage, welche Therapie angezeigt ist! Ich erinnere an das
vorher Gesagte. Wir sehen hier das Phanomen, dafl ein zunéchst menschliches
Problem — in diesem Fall das gestorte Selbstwertgefiihl — sich als religidses
Problem anmeldet. Es ist ja auch ein solches. Nur liegt seine Genese auf einer
anderen, nichtreligiosen Ebene.

Solche oder dhnliche religidse Probleme haben auch Menschen, die wir sonst
nicht als seelisch gestort ansehen. Viele von uns tragen solche Blockierungen in
sich.

Probleme mit Gott — Glaubenswiderstande

Auch die zweite Weise von Glaubensschwierigkeiten ist personlichkeitsbe-
dingt. Diese Schwierigkeiten beruhen aber weniger auf Ausfallerscheinungen
in unserer Entwicklung als vielmehr auf echten Widerstinden in uns gegen den
Glauben und die Glaubenshingabe. Wir wollen uns Schritt fiir Schritt zum
Kern der Frage vorantasten.

Gott und das Leid

Da ist das Problem des Leidens, des Bosen und des Todes. Es begegnet uns
iiberall. Fillt es uns nicht manchmal schwer, zu glauben, daf3 diese Welt in Got-
tes Hand ruht? Besonders schwer fillt das dem oral strukturierten (vom Hun-
ger nach Lust getriebenen) Menschen. Und ausgerechnet dieser ist ein ,,Pro-
dukt* einer kalten und gefiihllosen Welt.

Unsere Wiinsche lautern sich, und wir nehmen wahr, daf3 es die Lieblosig-
keit ist, welche die Welt so gemacht hat, nicht Gott. Leiden wir da nicht schon
mit Jesus Christus und fiihlen wir uns nicht manchmal mit ihm verworfen?

Die menschliche Person reift und erwacht. Sie ersehnt eine erfiillende Ant-
wort auf die tiefsten Fragen und Wiinsche, die nun freigesetzt werden.

Der franzosische Dichter Paul Eluard schreibt in ,,L’amour la poésie*: ,,Es
war doch notwendig, da ein Gesicht Antwort gab auf alle Namen der Welt.*
Wir erfahren, daB es diese Antwort in der Welt nicht gibt. Unsere Existenz
kommt uns widerspriichlich vor und manchmal absurd. Jean Pierre Caussade,
ein franzosischer geistlicher Schriftsteller (1675-1751), sagt in seiner Ab-
handlung ,,Die Hingabe an die gottliche Vorsehung*‘: ,,Gott erzieht das Herz
nicht durch Ideen, sondern durch Leiden und Widerspriiche.* Jesus sagt von
sich selber in dhnlicher Weise: ,,Wenn ich von der Erde erhGht sein werde,



George Platzbecker 10

werde ich alle an mich ziehen* (Joh 12,32; vgl. Joh 8,28). Er zeigt, daB Gott
ein Anderer ist, der weder in die Vorstellung der Philosophen paBt, noch die
Angste des Ich unmittelbar aufhebt, sondern uns in einer Tiefe ernst nimmt,
um die wir selber nicht wiiten ohne ihn. Die Phase schmerzhafter Existenz
kann zum Durchgang zum Leben werden.

Das groe Hindernis

Kann es aber fiir einen verniinftigen Menschen nach solcher Tieffithrung noch
ein Hindernis geben, an diesen Gott des Lebens zu glauben, der sich in der Le-
bensweise Jesu kundgetan hat?

Das Hindernis gibt es! Wir sind es selber. Es ist unser Stolz, der das Lebens-
problem selber 16sen will, der Wunsch, ein Macher zu sein — auch hier! —, letz-
ten Endes nicht angewiesen zu sein auf Geschenke von anderen, auch nicht auf
Geschenke von Gott. Wie oft haben wir doch Angst, daB wir das, was wir uns
selber nicht besorgen konnen, auch nicht bekommen werden. Das schafft
groBe Unruhe. Und trotzdem scheinen wir diese Illusion der Macht, die uns so
sehr leiden 14Bt, zu brauchen.

Wir kénnen diesen Widerstand selber nicht brechen. Wir kénnen uns den
Glauben anch nicht anlesen oder durch Denken erzwingen. Gott allein kann
unseren Sinn dndern. ,,Bei Menschen ist es unméglich, nicht aber bei Gott. Bei
Gottist alles moglich* (Mk 10,27). Wir wissen aus der Beratung, daB3 wir einen
Menschen nicht gesund machen konnen. Eine amerikanische Psychotherapeu-
tin (Singer) berichtet von einer Supervisionssitzung, in welcher der Supervisor
einen Berater mit dem Hinweis anfihrt: Sie sind nicht dazu da, die Menschen
zu heilen!

Geschenkte Heilung

Macht der Patient sich dann selber gesund — wie der Supervisor anzunehmen
scheint? Die Gesundung wird geschenkt, sie zeigt sich auf einmal. Sie kommt
wie die Losung eines Koans im Zen: Viel aufreibende Miihe und StreB — und
dann, nach aller Vergeblichkeit und Verzagtheit, die Erleuchtung, wie ein
Bote aus einem anderen Land.

Den letzten Widerstand setzt das Ich gegen das Sich-Uberlassen. Ich glaube,
daf3 Jesus das meinte mit dem Wort: ,,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder,
werdet ibr nicht in das Himmelreich eingehen* (Mt 18,3). Er selber macht es
moglich.

Alle Bedringnis, aller Zweifel, alle Qual der Welt sind geblieben, aber die
innere Wohnung des Menschen ist jetzt anders geworden. Es entsteht eine
neue Art Freude und auch eine neue Verantwortungsfreudigkeit der gequélten



Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 11

Welt gegeniiber. Der Glaube, der die Welt iiberwindet (vgl. 1 Joh 5,4), ist
keine Passivitit und keine arrogante Weltiiberlegenheit. Er befreit die in uns
verborgene Liebe zur verletzten Kreatur. Es ist die Zeit des GroBen Erbar-
mens.

Narzistische und befreite Liebe

Ich will es noch einmal anders sagen, indem ich das beschreibe, was ich fiir un-
richtig halte.

Manche sagen: Psychotherapie und Lebensberatung miissen aus dem Men-
schen einen Liebenden machen. Das kann stimmen, wenn wir es im oben an-
gedeuteten Sinn verstehen: Der Glaube setzt die Liebe frei. Ich kann aber auch
einen falschen, pelagianischen Satz daraus machen, der etwa so lautet: Du
muBt den ganzen Schutt aus deiner Seele ausrdumen und dich dann ganz der
Liebe befleiBigen. Das aber wire der reinste Narzismus, eine Verfiihrung zur
Haltung des: ,,Du kannst alles selber machen!* Es bleibt die Ichbefangenheit,
die Unfreiheit und der Terror des ,,Du muBt!* Keine Freiheit eines Christen-
menschen.

Jemand mag einwenden: Hat nicht Jesus geboten: ,,Das ist mein Gebot, da
ihr einander liebet“ (Joh 15,12)? Ganz richtig, aber dieses Gebot setzt die
Gemeinschaft mit Thm voraus. Er sagt es den Seinen! Es setzt auch die Teil-
nahme an seinem Verhiltnis zum Vater und an seiner Herkunft vom Vater
voraus, die Teilhabe an seinem Erkennen des Vaters. Die dadurch entstandene
Freiheit ermoglicht erst die Erfiillung dessen, was geboten ist. Geboten, das
heiBt hier: was mir und meinem wahren Wesen gema8 ist.

Wer in einem unerleuchteten Sinn auf Liebe besteht, erzeugt im Menschen
moralischen Druck, und damit auch Wut, da er merkt, daB er dieser Forderung
nicht geniigen kann. Diese Qual sollten wir uns und anderen ersparen. Lieber
unvollkommen in der Liebe bleiben, als so penetrant und im Grunde kalt ,,lie-
ben‘“ wollen. Nein, ohne Selbstpreisgabe, ohne das unbesorgte Kindsein im
Sinne Jesu geht es nicht. Ob nicht hier eine Chance liegt, wieder jung zu wer-
den?

Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder ...

Vor der Heilung des Kranken am Teich Betesda fragt Jesus: ,, Willst du gesund
werden?“ (Joh 5,6). Was dafiir zu tun ist, ist an Kréfteaufwand recht wenig
und unscheinbar: die Glaubenshingabe. Es erinnert an die Geschichte des
Aussitzigen Naaman, der sich auch gegen die Anweisung des Propheten, der
ihn heilen wollte, striubte, weil sie so einfach war. Nur dadurch geheilt werden,
daB man sich im Fluf3 wischt, dazu noch in einem FluB des Landes Israel? Aber
sein Diener iiberzeugt ihn: Wenn der Prophet nun etwas Schwieriges von dir



George Platzbecker 12

verlangt hitte, wiirdest du es bestimmt tun. Um so mehr kannst du nun das
Einfache vollbringen. Und so geschieht es (vgl. 2 Kén 5,1-27).

Auch uns scheint die Lésung, vor Gott wie ein Kind zu werden, vielleicht zu
simpel. Aber ich finde sie verlockend und wiinschte, daB Gott uns alle auf den
Geschmack bringt. Wir werden wohl kaum ein zweiter Franz von Assisi wer-
den. Das ist auch gar nicht notig, denn Gott sucht mich und nicht irgendein
Ideal. Ich soll nicht werden wie ein anderer, ich soll ich werden!

Das Entscheidende: Vertrauen

Das Sich-Anvertrauen ist der Kern aller Beziehungen. Ohne diese Offenheit
sind alle anderen positiven Eigenschaften unserer Beziechungen unfruchtbar.
Wir bleiben befangen in unserem Ich. Mit dieser Offenheit werden sich auch
moralische Mingel nicht so zerstorerisch auswirken. ,,Die Liebe deckt eine
Menge Siinden zu*(1 Petr 4,8). Also doch Liebe? Ja, aber nicht die eines kate-
gorischen Imperativs, sondern die eines Vertrauens, das sich selber ganz 14Bt,
mit aller Armseligkeit und aller Schuld. Die Liebe als Tat wichst von allein,
wie die Frucht am Baum, wenn der Baum gesund ist und das Leben in ihm
stromt.

Die eheliche Liebe ist ein Abbild davon: sich mit seiner Verwundbarkeit und
auch mit seinem Versagen ganz dem Partner anvertrauen. Verlangende Liebe
und Tod (eros und thanatos) sind nicht voneinander zu trennen. Wie schreck-
lich wire es, wenn zwei Ehepartner nur Menschen sein wollten, die an sich ar-
beiten, jeder allein mit seinem Ideal vor Augen. Es hei3t aber im Buch der
Schopfung: ,,Es ist nicht gut, daBl der Mensch allein sei* (Gen 2, 18). Es ist fiir
niemanden gut. Schon ist es, sich dem Vater anzuvertrauen und untereinander
Briider zu sein (vgl. Mt 23,8).

Kann eine Beratungsstelle fiir eine solche Wandlung der Personlichkeit viel
leisten? Sigmund Freud wurde einmal gefragt, was er fiir die wichtigste Hal-
tung des Therapeuten halte. Seine Antwort war: die Bescheidenheit.

Wenn wir die Erfolge der Beratungsarbeit quantitativ messen, mogen sie be-
scheiden ausfallen. Wir kénnen die Beratungsarbeit aber auch anders sehen:
Wir gehen eine Strecke mit einem Menschen, wie die Emmausjiinger, im Ver-
trauen darauf, dafl der Herr sich irgendwann anschlieBt und uns das sagt, was
wir zum Leben brauchen, uns das Brot fiir heute bricht. Dann sind wir gut bera-
ten?.

2 Dieser Vortrag im Heinrich-Pesch-Haus, Ludwigshafen, von 1979 wurde fiir die Veroffentli-
chung leicht iiberarbeitet.





