
Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 3 

der Heiligen Schrift - früher einmal der mönchische Weg zu Jesus - kann zur 
intellektuellen Beschäftigung mit einem interessanten Text werden; der leibli- 
che Gebetsausdruck in Geste und Bewegung kann bei der Selbsterfahrung ste- 
hen bleiben; die innere Ruhe durch Sitz und Atem kann die Erfahrung der ei- 
genen Unendlichkeit mit der Gotteserfahrung verwechseln. Aber welches 
menschliche Tun hätte keine ihm innewohnende Gefahr? 

Für den, der sich in neue Gebetsweisen hineinbegibt, und mehr noch für den, 
der anderen dabei Hilfestellung leistet, steht eigentlich nur eines zur Frage: 
daß die Mitte des christlichen Gebets Mitte wird und bleibt - und die ist Jesus 
Christus, in dessen Menschsein - Geburt-Leben-Tod-Auferstehung - sich 
die Liebe, das ist die Unendlichkeit Gottes, uns geschenkt hat. Je weiter einer 
sich in neue Gebetsweisen hineinwagt, um so tiefer muß er sich vei wurzeln in 
der Mitte, in Jesus Christus. 

Wer kann die Auserwählten Gottes anklagen? ... Wer kann sie verurtei- 
len? ... Christus Jesus, der gestorben ist, mehr noch: der auferweckt wor- 
den ist, sitzt zur Rechten Gottes und tritt für uns ein. Was kann uns 
scheiden von der Liebe Christi? (Rom 8,33-35) 

Helfen zum Glauben-Können 
Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 

George Platzbecker, Münster 

Eine Arbeitshypothese soll den Anfang setzen. Sie ist nicht aus theoretischen 
Einsichten entwickelt, sondern aus der Beratungspraxis. 

Glauben ist ein Geschehen zwischen Personen. Das Grundwort des Glau- 
bens heißt: •Ich glaube an Dich." Darum ist zu erwarten, daß der religiöse 
Glaube alle die Eigenschaften, Bedingungen und Schwierigkeiten aufweist, die 
auch sonst in einem zwischenpersonalen Kontakt zu finden sind. Deshalb for- 
muliere ich meinen Ausgangspunkt so: Unsere Beziehung zu Gott ist struktu- 
riert wie unsere Beziehung zu den Menschen1. 

1 Ein Vortrag meines Mitbruders Franz Jalics hat mir diese Einsicht bewußt und definierbar ge- 
macht. 



George Platzbecker 4 

Reaktionen auf das Handeln Gottes und der Menschen 

Die behauptete Strukturähnlichkeit gilt - etwas oberflächlich gesprochen - 
schon von unserer Reaktion und unserem Urteil über das Tun und Lassen Got- 
tes und der Menschen. Manches davon erfreut uns, vieles geht an uns vorbei, 
anderes irritiert uns. Nennen wir es die Außenseite unserer Beziehungen. 

Wichtiger ist die Innenseite. Auch hier gehen Positives und Negatives 
durcheinander. Auch hier zeigt sich eine Analogie: wir sind froh, gleichgültig, 
feindselig und zwiespältig in unseren Gefühlen sowohl Gott wie den Menschen 
gegenüber. 

Es läge nahe, zuerst die Eigenschaften einer konstruktiven, aufbauenden 
Beziehung zwischen Gott und uns zu beschreiben. Von seiten Gottes: seine 
liebevolle Anrede und Einladung an uns, seine Führung, das sanfte Drängen 
auf die Überschreitung allzu enger Grenzen usw.; von unserer Seite: das Zuhö- 
ren und Eingehen auf ihn, die Äußerung unserer Not und Sorge, der Lobpreis. 

Eine solche positive Beziehung zwischen Gott und uns ist gewiß das Ziel 
christlichen Lebens, das Ziel seelsorglicher Beratung. 

In der Beratungspraxis werden wir eher mit den Defekten, den Schwächen 
unserer Beziehung zu Gott konfrontiert. So ist es auch mit unseren zwischen- 
menschlichen Beziehungen bestellt. 

I. Zwischenmenschliche Beziehung und Glaubensleben 

Grundsätzliches 

Wenden wir uns zuerst den zwischenmenschlichen Beziehungen zu. Was fällt 
uns dort auf? 

Wir erleben an uns selber, daß unsere Beziehungen und damit auch unser 
Verhalten zu anderen Personen nicht nur von deren Wirklichkeit bestimmt ist, 
sondern auch von den Phantasien über den Partner und über uns selber, die 
durch den Kontakt ausgelöst werden. Solche Phantasien und Gefühlsanteile 
bestimmen unser Verhalten oft mehr als die sogenannte objektive Wirklich- 
keit. In diese Phantasien strömen Vorerfahrungen ein, die wir in unserer Le- 
bensgeschichte mit andern gemacht haben. Darin spielen die Kindheitserleb- 
nisse deshalb eine so große Rolle, weil sie uns damals stark prägen konnten. 
Dazu nur ein Beispiel, das für viele andere stehen soll: 

Die Gefühle, die unsere Eltern und auch unsere älteren Geschwister in uns 
ausgelöst haben, behalten immer einen großen Einfluß auf die Art und Weise, 
wie wir Autorität erleben - unbefangen oder mit der Schrecksekunde der 
Angst. Gehorsam wird oft einengend erfahren. 



Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 5 

Auch der Glaube ist eine Art Gehorsam, nämlich gegenüber der Erfahrung 
Jesu Christi, auf die ich mich mehr verlassen soll als auf die eigene, augen- 
scheinliche Erfahrung. Wenn nun das zwischenmenschliche Vertrauen auf- 
grund schlechter Erfahrungen mit menschlicher Autorität schwierig ist, wird 
auch der Glaubensgehorsam schwerer fallen. 

Ohne es mit weiteren Beispielen abzustützen, möchte ich verallgemeinernd 
so formulieren: Die Hindernisse, die wir in unserer Beziehung zu den Menschen 
erfahren, tauchen in unserer Beziehung zu Gott wieder auf. 

Beziehungshindernisse - Glaubenshindernisse 

Wenn ich auch der Kürze wegen auf Falldarstellungen verzichte, möchte ich 
doch noch einige mehr allgemeine Beobachtungen aus der Praxis mitteilen, 
welche die eben genannte Aussage erläutern. 
- Manche Menschen werden nur ungern von andern angesprochen. Vielleicht 
haben sie Angst, gestört oder bedrängt zu werden. Oder sie sind immer skep- 
tisch. Wie wird es dann mit Gottes Anrede an sie sein? 
- Andere zeigen ein fundamentales Mißtrauen. Sie besorgen lieber alles sel- 
ber. Als religiöse Menschen sind sie oft willensbetont und fleißig um den soge- 
nannten geistlichen Fortschritt bemüht. 
- Wieder andere können an die Zuneigung anderer Menschen für sie nicht 
recht glauben. Sie verlangen nach immer neuen Beweisen der Liebe, verfallen 
leicht in Eifersucht. Manchmal werden sie habgierig in Besitz- und Geldange- 
legenheiten. Gottvertrauen fällt ihnen schwer. 
- Oft ist das Ich schwach ausgeprägt; der Betreffende schnell zur Anpassung 
bereit. Nur dem Schein nach ist es Hingabe, auch Gott gegenüber. Wenn Gott 
von ihnen dann noch als autoritär angesehen wird, ist es fast gar nicht mehr 
möglich, eigene Wünsche wahrzunehmen, bzw. zu ihnen zu stehen. So kann 
sich leicht ein Groll bilden gegen das Leben, gegen •Gott". 

Natürlich könnte man noch viele andere Charakterschwächen aufweisen, 
die solch eine breite Wirkung haben. In manchen würden wir uns wiederer- 
kennen. 

Die Bedeutung der Gefühle 

Die vorhergehenden Beobachtungen könnten deutlich gemacht haben, daß 
unsere Gefühle Gott gegenüber oft unecht sind oder verzerrt. Und anderer- 
seits sind die Gefühle oder Einstellungen, zu denen wir uns offen bekennen, 
nicht immer die unsrigen. Es sind die allgemein anerkannten. Wenigstens un- 
bewußt werden sie nicht selten als auferlegt erfahren. Sie machen unfrei und 
stören die Lebensfreude. Um zu einer Läuterung zu gelangen, wird es nötig 



George Platzbecker 6 

sein, sich kennenzulernen und auch zu seinen •negativen" Gefühlen zu stehen. 
Eben dazu braucht es einen personalen Kontakt, in dem auch die verleugneten 
Empfindungen - die •unliebsamen" - geäußert werden können. Hier ist un- 
mittelbar die Beratungsbeziehung angesprochen. 

Ich-Schwäche und Sprachlosigkeit des Menschen als Aufgabe 

In der Beratungsbeziehung bekommen wir es mit Menschen zu tun, die 
•Schwierigkeiten mit dem Leben" haben. Auf irgendeine Weise sind sie in ih- 
rem Ich behindert; sind nicht ausgefüllt, sind unglücklich. Entscheidungen, die 
das Leben weiter entfalten sollen, sind behindert. Auch die Glaubensfähigkeit 
leidet darunter. Wenn der Betreffende auf sein Ich, seine Fehler und sein Ver- 
sagen fixiert ist, bringt er die Freiheit dazu nicht auf. Die Beratungsbeziehung 
muß in dieser Hinsicht hilfreich sein. 

Alle Ich-Störungen haben etwas gemeinsam: das wahre Ich ist verborgen, 
manchmal hinter einem Zerrbild, dann wieder verschwommen wie hinter 
Mattglas. Oft liegt eine Grundisolierung vor, ein tiefes Gefühl der Verlassen- 
heit. Das Ich kann sich nicht ausdrücken, ist sprachlos. 

Wer sprachlos ist, ist ein Niemand. Wer seine eigene Sprache nicht spricht, 
ist ein •Kunstprodukt". Und wer noch nicht zur eigenen Sprache erwacht ist, 
muß erst dazu finden (Kaspar Hauser, die Wolfskinder sind klassische Beispie- 
le). Wer keine eigene Sprache spricht, kann leicht durch andere vereinnahmt 
werden. 

Das ist auch im religiösen Leben nicht ausgeschlossen. Klischee-Frömmig- 
keit und Dogmatismus in Formulierungen können die persönliche Spiritualität 
ersticken. 

In der Beratung und Therapie soll geweckt werden, was früher versäumt 
wurde - und zwar durch einfühlendes Zuhören, Wärme und Ermutigung. Wer 
durch andere mißbraucht und verstümmelt wurde, muß erst echte Zuwendung 
erfahren, bevor er sich wieder anderen Menschen anvertrauen kann. Für den 
Glauben muß ein Minimum an natürlichem Vertrauen vorhanden sein. Dabei 
ist es hilfreich, mit dem Klienten frühere und heutige Liebeserfahrungen neu 
zu entdecken. Oft stellt sich heraus, daß man von anderen geliebt wurde, aber 
es nicht gemerkt hat; oder es nicht akzeptieren konnte. Manchmal kann schon 
durch solches Aufdecken ein Gegengewicht zu der Haltung ständiger Selbst- 
mißbilligung geschaffen werden. 

Heilung durch Gott allein? 

Man könnte fragen: Kann nicht Gott selbst einen solchen Menschen mit seiner 
Gnade heilen? Ich zweifle nicht daran. Uns geht aber die Frage an, was wir tun 
und einsetzen müssen. Der Grundsatz nach Ignatius von Loyola: •Handle so, 



Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 7 

als ob alles von dir abhinge und vertraue gleichzeitig so auf Gott, als ob alles 
von ihm abhinge" gilt auch hier. Wir sollen nicht vergessen, für unsere Klien- 
ten zu beten und stellvertretend zu glauben - auch an ihn, den Klienten. In un- 
serem Beraten soll etwas von der Geduld Gottes spürbar werden. Ich habe da- 
bei das Bild von Emil Nolde •Der große Gärtner" vor Augen. Der Gärtner 
kann warten. Er verfügt nicht; denn alles hat seine Zeit. 

Die Bedeutung der persönlichen Geschichte und Heilsgeschichte 

Ein gestörtes Ich hat seine Sprachschwierigkeiten. Es hat auch keine eigene 
Geschichte. In der wahren Geschichte des Menschen soll zutage treten, was in 
ihm als Anlage verborgen ruht. Wenn das nur bruchstückhaft oder gar nicht 
geschieht, wenn ein Mensch mehr gelebt wird, als daß er lebt, hat er keine Ge- 
schichte. Es fehlt dieser mindestens die Kontinuität. Die eigene Vergangenheit 
wird nicht als wertvoll empfunden. Manche sprechen darüber mit einer weg- 
werfenden Handbewegung. 

Wenn Sigmund Freud den Patienten das eigene verschüttete und verleug- 
nete Erleben wiederentdecken läßt, dann ist diese Fahrt in ein unbekanntes 
Land die Entdeckung der eigenen Heimat. Sprachlos Gewordenes verliert 
seine Stummheit, und das stumm Erlittene wird endlich eigene Geschichte. 

Wie sollen wir Zugang zu unserer Heilsgeschichte finden, wenn wir selber 
geschichtslos sind? Wenn wir eher Objekt als Subjekt von Geschichte waren? 
Wie kann uns dann das Wort des Heils und der Heilung erreichen? Wie sollten 
wir uns betroffen fühlen? •Die Worte hör' ich wohl, allein mir fehlt der Glau- 
be" (Goethe: Faust). Man kann dann zwar - entsprechendem Milieudruck 
ausgesetzt • sogenannte religiöse Gefühle nachahmen. Das Herz aber bleibt 
unberührt. 

Denn was ist in solchem Milieu so oft passiert? Es wurde nur Leistung hono- 
riert. •Wenn du brav bist, gehörst du zu uns." Welch eine böse Art Selbstver- 
leugnung wurde dadurch grundgelegt? •Du bist nur o. k., wenn du parierst. 
Bitte keine Geschichten!" Wird ein Mensch so ausgelöscht, kann er sich nie- 
mandem mehr frei anvertrauen. Die Reaktion darauf ist je nach Eigenart des 
betreffenden Menschen unterschiedlich: Traurigkeit, Protest, Angst; später 
Einsamkeit und Verlassenheit, Verhärtung, nervöse Unruhe des Herzens. In 
einer helfenden Beziehung werden all diese Symptome und noch viele andere 
offenbar. Das ist unsere Chance, die Chance der seelsorglichen Beratung. 

Entsprechende Symptome zeigen sich nämlich auch in der Beziehung zu 
Gott. Ist nicht auch er ein Anderer, ein Nicht-Ich, ein Zentrum fremden Han- 
delns und seiner eigenen Entscheidungen? Es steigt der bange Zweifel auf: ist 
nicht auch er wie alle anderen nur auf sich selbst aus? 



George Platzbecker 8 

Wie oft wird auch heute noch mit Berufung auf ihn oder unter Androhung 
seiner Strafe blinde Unterwerfung gefordert. Echter Gehorsam ist etwas ganz 
anderes. Es ist ein feinfühliges Horchen auf die Anregungen Gottes, der uns 
der Gestalt seines Sohnes ähnlich machen will; der das Gespräch mit uns sucht, 
zweckfrei wie im Spiel, ohne Egoismus und ohne uns als Mittel einzuordnen. 

Die aufrichtige Mühe des Beraters kann helfen, Wunden zu heilen, und dem 
Menschen zu dem verhelfen, was er sich zutiefst ersehnt: Glaube an Gott. 

Den acht Seligpreisungen steht eine neunte unausgesprochen voran: •Selig, 
der glaubt." Elisabeth sagt es zu Maria: •Selig, die du geglaubt hast" (Lk 
1,45). Sie ist das Urbild der Glaubenden. Der Glaubende ist frei, entlastet und 
in der Tiefe unbesorgt. Er kann lachen und lächeln. Gott führt einen Menschen 
oft zu diesem Glauben hin durch einen anderen Glaubenden. Vielleicht ge- 
schieht das in der Beratung öfter als wir wissen. Mancher •Groschen fällt" erst 
spät. 

II. Gottesbeziehung und heiles Leben 

Bis jetzt war vom seelisch verletzten Menschen die Rede. Ich ging davon aus, 
daß ihn kein religiöses Problem zur Beratung führte. Wenigstens war es nicht 
das Motiv, weswegen er Beratung suchte. Was aber ist die Situation, wenn je- 
mand tatsächlich mit einem religiösen Problem kommt? 

Manchmal ist es nur dem Anschein nach ein solches. Da geht es um Schwie- 
rigkeiten mit der Kirche oder mit Äußerungen ihrer Amtsträger. Doch zeigt 
sich nicht selten, daß ein •ödipales" Problem, in etwa das Beziehungsproblem 
des Mädchens zum Vater oder des Jungen zur Mutter, sich auch in der Bezie- 
hung zu anderen Autoritäten oder Institutionen äußert. Bei der Aufdeckung 
und beim Abbau der •ödipalen Wut" wird oft deutlich, daß der Wunsch zu 
glauben darunter schlummert. 

Aber auch mit Gott selbst haben wir Menschen unsere Schwierigkeiten. Ich 
möchte dabei zwei Arten unterscheiden. Wir werden sehen, daß nur die zweite 
eine wirkliche Schwierigkeit mit dem Gottesglauben darstellt, während sich 
die erste auf Glaubenshindernisse bezieht, die ihren Ursprung in einer anderen 
Schicht der Persönlichkeit haben. Deshalb sind sie aber nicht weniger ernst zu 
nehmen. 

Probleme mit Gott - verdeckte menschliche Probleme 

Der erste Komplex soll durch ein Beispiel umrissen werden: Jemand kann im 
Gefühl nicht akzeptieren, daß Gott ihn liebt. Könnte dieser Schmerz aber nicht 
darin seine Ursache haben, daß ein •schwarzer Fleck" auf der Seele liegt oder 



Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 9 

•eine schwarze Wolke" sie umschwebt? •Ich bin nicht liebenswert", sagt er 
dann. Oder: •Es ist unmöglich, daß jemand mich lieb hat"; •es gibt keinen ver- 
läßlichen Menschen, dem ich das abkaufe" usw. Das ist ein erworbener Un- 
glaube aus einer in der Lebensgeschichte erwachsenen Selbstverachtung. 

Es erübrigt sich die Frage, welche Therapie angezeigt ist! Ich erinnere an das 
vorher Gesagte. Wir sehen hier das Phänomen, daß ein zunächst menschliches 
Problem - in diesem Fall das gestörte Selbstwertgefühl - sich als religiöses 
Problem anmeldet. Es ist ja auch ein solches. Nur liegt seine Genese auf einer 
anderen, nichtreligiösen Ebene. 

Solche oder ähnliche religiöse Probleme haben auch Menschen, die wir sonst 
nicht als seelisch gestört ansehen. Viele von uns tragen solche Blockierungen in 
sich. 

Probleme mit Gott - Glaubenswiderstände 

Auch die zweite Weise von Glaubensschwierigkeiten ist persönlichkeitsbe- 
dingt. Diese Schwierigkeiten beruhen aber weniger auf Ausfallerscheinungen 
in unserer Entwicklung als vielmehr auf echten Widerständen in uns gegen den 
Glauben und die Glaubenshingabe. Wir wollen uns Schritt für Schritt zum 
Kern der Frage vorantasten. 

Gott und das Leid 

Da ist das Problem des Leidens, des Bösen und des Todes. Es begegnet uns 
überall. Fällt es uns nicht manchmal schwer, zu glauben, daß diese Welt in Got- 
tes Hand ruht? Besonders schwer fällt das dem oral strukturierten (vom Hun- 
ger nach Lust getriebenen) Menschen. Und ausgerechnet dieser ist ein •Pro- 
dukt" einer kalten und gefühllosen Welt. 

Unsere Wünsche läutern sich, und wir nehmen wahr, daß es die Lieblosig- 
keit ist, welche die Welt so gemacht hat, nicht Gott. Leiden wir da nicht schon 
mit Jesus Christus und fühlen wir uns nicht manchmal mit ihm verworfen? 

Die menschliche Person reift und erwacht. Sie ersehnt eine erfüllende Ant- 
wort auf die tiefsten Fragen und Wünsche, die nun freigesetzt werden. 

Der französische Dichter Paul Eluard schreibt in ,,L'amour la poesie": •Es 
war doch notwendig, daß ein Gesicht Antwort gab auf alle Namen der Welt." 
Wir erfahren, daß es diese Antwort in der Welt nicht gibt. Unsere Existenz 
kommt uns widersprüchlich vor und manchmal absurd. Jean Pierre Caussade, 
ein französischer geistlicher Schriftsteller (1675-1751), sagt in seiner Ab- 
handlung •Die Hingabe an die göttliche Vorsehung": •Gott erzieht das Herz 
nicht durch Ideen, sondern durch Leiden und Widersprüche." Jesus sagt von 
sich selber in ähnlicher Weise: •Wenn ich von der Erde erhöht sein werde, 



George Platzbecker 10 

werde ich alle an mich ziehen" (Joh 12,32; vgl. Joh 8,28). Er zeigt, daß Gott 
ein Anderer ist, der weder in die Vorstellung der Philosophen paßt, noch die 
Ängste des Ich unmittelbar aufhebt, sondern uns in einer Tiefe ernst nimmt, 
um die wir selber nicht wüßten ohne ihn. Die Phase schmerzhafter Existenz 
kann zum Durchgang zum Leben werden. 

Das große Hindernis 

Kann es aber für einen vernünftigen Menschen nach solcher Tiefführung noch 
ein Hindernis geben, an diesen Gott des Lebens zu glauben, der sich in der Le- 
bensweise Jesu kundgetan hat? 

Das Hindernis gibt es! Wir sind es selber. Es ist unser Stolz, der das Lebens- 
problem selber lösen will, der Wunsch, ein Macher zu sein - auch hier! -, letz- 
ten Endes nicht angewiesen zu sein auf Geschenke von anderen, auch nicht auf 
Geschenke von Gott. Wie oft haben wir doch Angst, daß wir das, was wir uns 
selber nicht besorgen können, auch nicht bekommen werden. Das schafft 
große Unruhe. Und trotzdem scheinen wir diese Illusion der Macht, die uns so 
sehr leiden läßt, zu brauchen. 

Wir können diesen Widerstand selber nicht brechen. Wir können uns den 
Glauben auch nicht anlesen oder durch Denken erzwingen. Gott allein kann 
unseren Sinn ändern. •Bei Menschen ist es unmöglich, nicht aber bei Gott. Bei 
Gott ist alles möglich" (Mk 10,27). Wir wissen aus der Beratung, daß wir einen 
Menschen nicht gesund machen können. Eine amerikanische Psychotherapeu- 
tin (Singer) berichtet von einer Supervisionssitzung, in welcher der Supervisor 
einen Berater mit dem Hinweis anfährt: Sie sind nicht dazu da, die Menschen 
zu heilen! 

Geschenkte Heilung 

Macht der Patient sich dann selber gesund - wie der Supervisor anzunehmen 
scheint? Die Gesundung wird geschenkt, sie zeigt sich auf einmal. Sie kommt 
wie die Lösung eines Koans im Zen: Viel aufreibende Mühe und Streß - und 
dann, nach aller Vergeblichkeit und Verzagtheit, die Erleuchtung, wie ein 
Bote aus einem anderen Land. 

Den letzten Widerstand setzt das Ich gegen das Sich-Überlassen. Ich glaube, 
daß Jesus das meinte mit dem Wort: •Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, 
werdet ihr nicht in das Himmelreich eingehen" (Mt 18,3). Er selber macht es 
möglich. 

Alle Bedrängnis, aller Zweifel, alle Qual der Welt sind geblieben, aber die 
innere Wohnung des Menschen ist jetzt anders geworden. Es entsteht eine 
neue Art Freude und auch eine neue Verantwortungsfreudigkeit der gequälten 



Aus dem Beratungszimmer eines Seelsorgers 11 

Welt gegenüber. Der Glaube, der die Welt überwindet (vgl. 1 Joh 5,4), ist 
keine Passivität und keine arrogante Weltüberlegenheit. Er befreit die in uns 
verborgene Liebe zur verletzten Kreatur. Es ist die Zeit des Großen Erbar- 
mens. 

Narzistische und befreite Liebe 

Ich will es noch einmal anders sagen, indem ich das beschreibe, was ich für un- 
richtig halte. 

Manche sagen: Psychotherapie und Lebensberatung müssen aus dem Men- 
schen einen Liebenden machen. Das kann stimmen, wenn wir es im oben an- 
gedeuteten Sinn verstehen: Der Glaube setzt die Liebe frei. Ich kann aber auch 
einen falschen, pelagianischen Satz daraus machen, der etwa so lautet: Du 
mußt den ganzen Schutt aus deiner Seele ausräumen und dich dann ganz der 
Liebe befleißigen. Das aber wäre der reinste Narzismus, eine Verführung zur 
Haltung des: •Du kannst alles selber machen!" Es bleibt die Ichbefangenheit, 
die Unfreiheit und der Terror des •Du mußt!" Keine Freiheit eines Christen- 
menschen. 

Jemand mag einwenden: Hat nicht Jesus geboten: •Das ist mein Gebot, daß 
ihr einander liebet" (Joh 15,12)? Ganz richtig, aber dieses Gebot setzt die 
Gemeinschaft mit Ihm voraus. Er sagt es den Seinen! Es setzt auch die Teil- 
nahme an seinem Verhältnis zum Vater und an seiner Herkunft vom Vater 
voraus, die Teilhabe an seinem Erkennen des Vaters. Die dadurch entstandene 
Freiheit ermöglicht erst die Erfüllung dessen, was geboten ist. Geboten, das 
heißt hier: was mir und meinem wahren Wesen gemäß ist. 

Wer in einem unerleuchteten Sinn auf Liebe besteht, erzeugt im Menschen 
moralischen Druck, und damit auch Wut, da er merkt, daß er dieser Forderung 
nicht genügen kann. Diese Qual sollten wir uns und anderen ersparen. Lieber 
unvollkommen in der Liebe bleiben, als so penetrant und im Grunde kalt •lie- 
ben" wollen. Nein, ohne Selbstpreisgabe, ohne das unbesorgte Kindsein im 
Sinne Jesu geht es nicht. Ob nicht hier eine Chance liegt, wieder jung zu wer- 
den? 

Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder ... 

Vor der Heilung des Kranken am Teich Betesda fragt Jesus: •Willst du gesund 
werden?" (Joh 5,6). Was dafür zu tun ist, ist an Kräfteaufwand recht wenig 
und unscheinbar: die Glaubenshingabe. Es erinnert an die Geschichte des 
Aussätzigen Naaman, der sich auch gegen die Anweisung des Propheten, der 
ihn heilen wollte, sträubte, weil sie so einfach war. Nur dadurch geheilt werden, 
daß man sich im Fluß wäscht, dazu noch in einem Fluß des Landes Israel? Aber 
sein Diener überzeugt ihn: Wenn der Prophet nun etwas Schwieriges von dir 



George Platzbecker 12 

verlangt hätte, würdest du es bestimmt tun. Um so mehr kannst du nun das 
Einfache vollbringen. Und so geschieht es (vgl. 2 Kön 5,1-27). 

Auch uns scheint die Lösung, vor Gott wie ein Kind zu werden, vielleicht zu 
simpel. Aber ich finde sie verlockend und wünschte, daß Gott uns alle auf den 
Geschmack bringt. Wir werden wohl kaum ein zweiter Franz von Assisi wer- 
den. Das ist auch gar nicht nötig, denn Gott sucht mich und nicht irgendein 
Ideal. Ich soll nicht werden wie ein anderer, ich soll ich werden! 

Das Entscheidende: Vertrauen 

Das Sich-Anvertrauen ist der Kern aller Beziehungen. Ohne diese Offenheit 
sind alle anderen positiven Eigenschaften unserer Beziehungen unfruchtbar. 
Wir bleiben befangen in unserem Ich. Mit dieser Offenheit werden sich auch 
moralische Mängel nicht so zerstörerisch auswirken. •Die Liebe deckt eine 
Menge Sünden zu"(l Petr 4,8). Also doch Liebe? Ja, aber nicht die eines kate- 
gorischen Imperativs, sondern die eines Vertrauens, das sich selber ganz läßt, 
mit aller Armseligkeit und aller Schuld. Die Liebe als Tat wächst von allein, 
wie die Frucht am Baum, wenn der Baum gesund ist und das Leben in ihm 
strömt. 

Die eheliche Liebe ist ein Abbild davon: sich mit seiner Verwundbarkeit und 
auch mit seinem Versagen ganz dem Partner anvertrauen. Verlangende Liebe 
und Tod (eros und thanatos) sind nicht voneinander zu trennen. Wie schreck- 
lich wäre es, wenn zwei Ehepartner nur Menschen sein wollten, die an sich ar- 
beiten, jeder allein mit seinem Ideal vor Augen. Es heißt aber im Buch der 
Schöpfung: •Es ist nicht gut, daß der Mensch allein sei" (Gen 2,18). Es ist für 
niemanden gut. Schön ist es, sich dem Vater anzuvertrauen und untereinander 
Brüder zu sein (vgl. Mt 23,8). 

Kann eine Beratungsstelle für eine solche Wandlung der Persönlichkeit viel 
leisten? Sigmund Freud wurde einmal gefragt, was er für die wichtigste Hal- 
tung des Therapeuten halte. Seine Antwort war: die Bescheidenheit. 

Wenn wir die Erfolge der Beratungsarbeit quantitativ messen, mögen sie be- 
scheiden ausfallen. Wir können die Beratungsarbeit aber auch anders sehen: 
Wir gehen eine Strecke mit einem Menschen, wie die Emmausjünger, im Ver- 
trauen darauf, daß der Herr sich irgendwann anschließt und uns das sagt, was 
wir zum Leben brauchen, uns das Brot für heute bricht. Dann sind wir gut bera- 
ten2. 

2 Dieser Vortrag im Heinrich-Pesch-Haus, Ludwigshafen, von 1979 wurde für die Veröffentli- 
chung leicht überarbeitet. 




