Tanz im Gottesdienst

Ingrun Bujara, Miinster

Das gespielte Gebet, das dargestellte Evangelium, das mit Gesten erzihlte
Gleichnis, hier meistens ganz allgemein mit dem Begriff Tanz umschrieben, ist
bei uns in den Gottesdiensten weitgehend unbekannt. Es ist zweifellos nicht
immer leicht, und in unseren Gottesdiensten schon gar nicht selbstverstind-
lich, ,,aus sich selbst hinauszugehen®, sich dem anderen mitzuteilen. Ange-
sichts der gewohnten liturgischen Formen und Riten ist es nicht einfach, die
Scheu vor dem ,,Aus-sich-selbst-Hinaustreten‘‘ zu iiberwinden. Trotzdem
oder gerade deshalb mdchte ich ermutigen und einladen, einen kleinen Schritt
in die Richtung zu wagen, die Angst vor der personlichen Preisgabe zu iiber-
winden.

Im folgenden soll von einer Idealsituation her eine Hinfiihrung zum ganz-
menschlichen Mitfeiern des Gottesdienstes versucht werden. Wir sind uns na-
tiirlich dabei bewuB3t, daB3 noch vieles andere dabei zu bedenken ist, besonders
aber ist die konkrete Situation einer Gemeinde zu beriicksichtigen: Wie sehr
oder wie wenig die einzelnen Mitglieder in einem echten menschlichen Ver-
hiltnis zueinander stehen. Aber vielleicht ist es gerade im Hinblick auf Ge-
meinden mit einem Minimum an menschlichem Kontakt notwendig, an klei-
nen oder gréferen Gruppen Ma8 zu nehmen, die etwas von dem Aufzuzeigen-
den versuchen*. Mit David also sollten wir sagen konnen: ,,Vor dem Herrn
habe ich getanzt!* (2 Sam 6,21) und gleichzeitig und gegenseitig auffordern:
,,Verherrlicht Gott in eurem Leib!* (1 Kor 6,20).

Mitfeiern beim Fest der Freiheit

Der Tanz wird hier im gottesdienstlichen Geschehen betrachtet. Als ein litur-
gisches Gestaltungselement z&hlt der Tanz zu den Zeichen und Ausdrucks-
formen der Liturgie. Dabei ist er allerdings als ein Ritus zu verstehen, den nicht
der Priester allein vollzieht. Vielmehr sind alle Anwesenden in die Gesten mit-
einzubeziehen. Der Gottesdienst wird als Fest gefeiert, und als solches ist er zu
begehen.

* Genauere Analysen und Hinweise finden sich in unserer maschinenschriftlichen Arbeit: Mdg-
lichkeiten einer Pastoral durch liturgischen Tanz. Darstellung von pastoralliturgischen Aspekten des
Tanzes mit praxisbezogenen Beispielen. Miinster 1980.



Ingrun Bujara 14

Was aber bedeutet Gottesdienst als festliche Feier und als feierliches Fest?
Was wird im Gottesdienst gefeiert? Was bedeutet den Gottesdienst als ein Fest
begehen?

Einen Gottesdienst zelebrieren bedeutet nicht nur die Erinnerung an das
Kreuz Christi, an die Auferstehung und Ostern, sondern von dieser Riickerin-
nerung her bedeutet Gottesdienst essentiell das ,,Fest der Freiheit* feiern.
Diese gefeierte Freiheit geht durch das Kreuz Christi und erdffnet dem Men-
schen in der gegenwirtigen Erfahrung und in der Sehnsucht nach Freiheit das
Fest ,,Ostern*‘. So gehen die Befreiung und Freiheit des Menschen durch das
Kreuz; mit dem Todesschrei Christi, mit dem Verspotteten und VerhGhnten
am Kreuz beginnt das Lachen der Erlosten, in dem Leiden Christi die Freude
des Mitleidens, in seinem Tod das Leben der Befreiten. So grausam es uns er-
scheinen mag, daB im qualvollen Tod der befreiende Freudentanz des erlosten
Lebens beginnt, so absolut ist die Forderung, die sich dahinter verbirgt. Mit
dem Tod seines Sohnes zeigt Gott den Menschen die Freiheit ganz konKret in
einer uneingeschréankten, sich verschenkenden Liebe. Diese Liebe verharm-
lost nicht den Ernst des Kreuzes, sondern 10st das Leiden im Mitleiden, in die
Befreiung hin auf. Die Gestalt der Freiheit zeigt sich an Ostern, im Fest der
Erlosung und Befreiung.

Die gefeierte Freiheit im Gottesdienst kann sich im festlichen Spiel ausdriik-
ken, im Zelebrieren des schopferischen Spiels, das in der spielerischen Schép-
fung Gottes tanzt. Es ist eine iiberschwengliche Freude an der Schépfung, ein
unbefangenes Lachen, ein freies Spiel der Gedanken, ein ausgelassener Tanz
im liturgisch-festlichen Spiel vor Gott. So erfihrt das Fest der Freiheit die
Freiheit der Kinder Gottes. Und wer eben kann unbefangener lachen, fréhli-
cher tanzen, hingebungsvoller spielen, sich intensiver freuen als ein Kind? Die
Freiheit der Kinder Gottes iiberwindet im freien Spiel des Glaubens nicht nur
die Angste und Schrecken des Todes (Kreuzestod), sondern zielt direkt auf das
Reich der Freiheit, auf das Reich Gottes ab. Wo ist der Mensch freier als im
Tanz, wo kann er ungehinderter von sich Zeugnis geben, wo wird er je freier
sein als im Reich Gottes? Die Ausdrucksformen der Freiheit sind Freude, Mu-
sik, Gesang, Spiel und Tanz. Die Sehnsucht nach Freiheit kann im ,,Fest der
Freiheit‘ nicht gestillt werden durch verdridngte und reglementierte Sponta-
neitat, sondern durch Hinfiihrung zur Befreiung. Im Gottesdienst liegt die
Quelle der Freiheit, damit ist nicht nur ein Herbeibeten und Erahnen des Rei-
ches der Freiheit gemeint, sondern das Erfahren der Freiheit. Das Fest Gottes-
dienst bedeutet: Uberwindung von einer beherrschenden Angst nicht durch
Beherrschung, sondern durch Befreiung von Angsten und Vorbehalten. Diese
Befreiung kann nur gegenwirtig erfahren werden, wenn der Glaubige sich zur
Quelle fiihren 148t und nicht dngstlich verharrt — trinken von der Quelle muB er
dann selber.



Tanz im Gottesdienst 15

Die gottesdienstliche Versammlung, d. h. die eucharistische Feier beinhaltet
in ihrem Kern das ,,Fest feiern* des Menschen, d. h. die frohe, freie Zustim-
mung zur Welt, die festliche Bejahung zum Leben im Glaubensspiel vor Gott.
Die feierlichen Formen geben die festliche Stimmung im Ernst, in der Stille, in
der Gemessenheit und in der Getragenheit wieder. Ebenso zeigt sich der offe-
ne, einladende Gemeinschaftscharakter des Fest-Gottesdienstes in den Inhal-
ten und festlichen Ausdrucksformen, die fiir den Ablauf und die Ausgestaltung
der ,,eucharistia“ typisch sind (z. B. Musik, Festzug, Prozession). Der Festcha-
rakter wird darin sichtbar, daB alle sich bedingungslos freuen kénnen, keiner
ausgeschlossen ist. Allerdings kann die Freude den einzelnen nur erreichen,
wenn er sich nicht verschlieBt.

Der Tanz als liturgisches Gestaltungselement hat sowohl im Gottesdienst als
Fest als auch im Gottesdienst als Feier seinen Platz. Bei einem Freudenfest wie
bei einer Trauerfeier kann getanzt werden. Solange Trauer in unseren Gottes-
diensten aber nicht die Bereitschaft zur Freude iiber den erlésenden Kreuzes-
tod miteinbezieht, solange Trauer nicht als erlosendes Moment der Befreiung
auf das Reich der Freiheit hin erfahren wird, solange beinhaltet Trauer eher
die Erfahrung und das Erlebnis des passiven Leidens als die des aktiven Han-
delns. In unseren Gottesdiensten kann daher kaum erwartet werden, da3 sich
bei einer Trauerfeier die gelassene Freude am Dasein in Tanz umsetzt. Selbst
wenn die Form des Trauertanzes meditativ ist, so kann von den trauernden
Glaubigen keine tdnzerische Mitbeteiligung erwartet werden. Es kann in ei-
nem Trauergottesdienst nicht mit einer selbstverstindlichen Freiheit der
Spontaneitit gerechnet werden wie etwa in Indonesien. Dort wird auch bei
Trauernden die Eucharistiefeier letztlich durch den Festcharakter der beja-
henden Daseinsfreude vor Gott bestimmt — und aus dieser Freude und GewiB3-
heit heraus wird getanzt.

Der Tanz braucht keine stillen Vorbehalte, sondern er braucht den Leib zur
Feier und feiert ebenfalls den Leib. Deshalb ist er in unseren Gottesdiensten
eher dem Gottesdienst als Fest zuzurechnen. Die Form des Freudentanzes ist
eine ungezwungene, frohliche, die Atmosphire heiter, befreiend. Hier kann
man eher mit der Zugénglichkeit zur Festlichkeit des Menschen rechnen, eher
mit der Bereitschaft, den Impuls des Tanzes zur aktiven Erfahrung menschli-
cher Kreativitit zu erleben, und daB der einzelne in seiner inneren Freiheit und
Einheit sich der Erfahrung der Spontaneitit 6ffnet.

Mitfeiern in der Ganzheit von Leib und Seele

Wie ist denn die Situation im Gottesdienst? Sie erinnert stark daran, da man
sich allenfalls irgendwo eine Eintrittskarte kauft, sich auf einen Stuhl setzt und
sich darauf verldfit, daB irgend jemand etwas fiir einen ausgedacht hat.



Ingrun Bujara 16

Das Prinzip ,,vorgeplanter Gottesdienst, ,,verplanter Mensch‘‘ entspricht
zu sehr dem gewohnten Konsumverhalten. Dabei ist dem einzelnen das Funk-
tionieren im Gesamtablauf vorgeschrieben. Aber gerade im Gottesdienst ist
nicht das reibungslose Funktionieren das Wesentliche, nicht das Leben in star-
ren Reglementierungen, nicht der Glaube in amtlich festgelegten Strukturen.

Das Wesentliche ist vielmehr der ,,gelebte** Glaube, der niemandem mit un-
veranderbaren Ordnungen vorgeschrieben werden kann. Wenn Glaube Leben
und Leben Glauben bedeutet, und wenn dieses Leben die frohe Botschaft um-
faBt, dann heiBt das, die Freude und Befreiung des Evangeliums soll gelebt
werden. Warum konnen wir uns nicht ganz einfach freuen?

Der Glaube braucht den Spielraum der Phantasie, um leben zu konnen. Im
befreienden Spiel vor Gott 148t sich die Freiheit, zu der uns Christus befreit
und berufen hat, erfahren und leben. Diese Freiheit besagt nicht, dal das Han-
deln, das Zeugnisgeben als ein Miissen zu verstehen ist. Die eigentliche Erfah-
rung der Freiheit liegt im Sollen, d. h. nicht etwas ,,tun zu miissen*, was man
tun muf, sondern was man ,,tun darf“ und ,,tun kann®.

Dieses Erleben der Freiheit ist im Glaubensvollzug der Gemeinschaftsfeier
aber kein individueller Akt, sondern ein Akt auf Gemeinschaft hin; darin wird
u. a. die Gemeindegliedschaft des Glaubenden sichtbar. Fiir den Tanz bedeu-
tet das, daB er nicht als eine privatisierende Mafinahme verstanden werden
kann, sondern als Kommunikation mit den anderen und auf die anderen zu.
Bei aller Spontaneitiit, bei aller Verschiedenheit in der gestischen AuBerung
beruht das gemeinsame Handeln auf ,,festen* Formen. Die Vielfalt spiegelt
sich in einheitlichen Grundformen wider, die Freiheit in einer bestimmten
Ordnung (vgl. Improvisation iiber einem festen Harmonieschema).

,.Freiheit der Spontaneitdt‘ im Tanz besagt nicht Unordnung und Willkiir,
ebensowenig wie feste, tdnzerische Grundformen Gleichordnung und Uni-
formitéit ausdriicken. Tanz bedeutet vielmehr Phantasie in festen Formen,
Freiheit in einer befreienden Ordnung, gemeinschaftliche Freiheit in einem
vorgegebenen, erlosenden ,,Rahmenverhalten (vgl. dazu 2 Kor 3,17).

Wiirden wir uns nur auf die Rationalitat des Glaubens beschrianken, dann
konnten wir mit Recht eine entseelte und entleibte Sprache im Gottesdienst
begriifen. Aber die frohe Botschaft betrifft den ganzen Menschen. Alles an-
dere ist eine Verkiirzung des christlichen Auftrags und des menschlichen Da-
seins. Dieses Dasein umfa3t aber meinen Geist, meinen Leib, mein Herz und
meine Seele.

Fiir das gottesdienstliche Geschehen bedeutet das, der Gliubige soll in dem
Schema Gottesdienst nicht als passiver Konsument funktionieren. Nicht nur
die funktionale Struktur ist gefragt, sondern auch das Engagement des Men-
schen mit Leib und Seele. Das heif3t, der Glaubige soll mit seiner Originalitt,
seiner Vitalitiit, seinen Emotionen, seiner Phantasie, seinem schopferischen



Tanz im Gottesdienst 17

Ideenreichtum zu Gott kommen diirfen. Er soll beten, singen, weinen, tanzen
und lachen konnen.

Mitfeiern im gldubigen Miteinander

Manchmal frage ich mich, warum in unseren Gottesdiensten fiir die AuBerung
von Gefiihlen so wenig Platz ist. Es gibt doch nicht nur fiir alle Gldubigen die
eine, gerade vorgesehene Gebetshaltung. Auch wenn das gemeinschaftliche
Tun bestimmte Formen fordert, so driickt sich jeder Mensch in seiner Person-
lichkeit anders aus, sei es bei Traver oder bei Freude.

In der Liturgie gibt es genug Zeichen, die einer Wiederbelebung bediirfen.
Die weitgehende Verarmung der Gebetsgebdrden und der liturgischen For-
men zeigt sich darin, daB eigentlich nur das Kreuzzeichen als aligemein be-
kanntes Gebetssymbol vorausgesetzt werden kann. Es stellt sich aber die Fra-
ge, ob mit diesem Zeichen immer das ausgedriickt werden kann, was eigentlich
gesagt werden soll. Andere vorhandene Ausdrucksformen in unseren Gottes-
diensten sind beispielsweise das Knien, Sitzen und Stehen. Auch hier wird die
oben genannte Frage nach der eigentlichen Ausdrucksfihigkeit aufgeworfen.
MiiBiten die Ausdrucksformen des Sagen-Wollens nicht viel reicher, die Ge-
betshaltungen nicht weitaus vielférmiger sein?

Dabei ist natiirlich der Versuch indiskutabel, jede Eucharistie nun aus der
freien Spontaneitit — sei es des Liturgen oder der Mitbeter — vollig neu schaf-
fen zu wollen. Hier geht es um einfachere, aber tiefergreifende Anliegen: es
geht um die Neuentdeckung und die Entwicklung der Gebetshaltungen. Einer-
seits konnen traditionelle Gebetsformen und -symbole aufgegriffen werden,
andererseits muf} nach zeitgemaBen Ausdrucksformen gesucht werden. Dabei
muB3 immer der Weg zwischen Ordnung und individueller Freiheit gewiahlt
werden, der dem Betenden die neue Ausdrucksform zuginglich macht, die
tanzerische Bewegung in sein Mittun und Mithandeln stellt.

Eine intensivere Ausdrucksform kann beispielsweise beim Beginn der Pri-
fation gewihlt werden: bei ,,Erhebet die Herzen‘ nicht nur die Sitz- in eine
Stehposition zu iiberfiihren, sondern auch gleichzeitig die Hinde oder Arme
zu erheben. Bei ,,Wir haben sie beim Herrn konnen die Gldubigen sich ver-
beugen.

Es sind immer einfache, einsichtige Formen zu wihlen. So kann auch die
durch das Knien ausgedriickte Gebetshaltung mit einer anderen Geste vollzo-
gen werden — mit einer Verbeugung oder mit dem Ausbreiten der Arme oder
dem Erheben der Arme und dem gleichzeitigen Stehen auf den FuBballen. Bei
der Gabenbereitung kann der einzelne in der Geste des Empfangens stehen,
knien oder sitzen, d. h. er formt die Hinde zu einer Schale des Empfangens.

Es gibt viel andere Ausdrucksformen, deren Aussage mit einer anderen Ge-



Ingrun Bujara 18

ste dargestellt werden kann. Dabei ist eins immer zu bedenken: das Gotteshaus
ist keine Rasenflidche mit dem Schild: ,,Spielen verboten!*, in dem Spiel der
Liturgie ist vielmehr das Spiel vor Gott erlaubt.

Der Tanz als Ausdruck der Freude bzw. als Verdeutlichung der liturgischen
Zeichen kann mit einfacher Geste vollzogen oder mitgeteilt werden. Dabei
kommt es nicht auf besonders anmutige Bewegungen an oder auf eine beson-
ders demiitig gespielte Mimik, sondern auf die Ganzhingabe des Menschen im
Gebet. Im Gebet vor Gott braucht der Leib keine Verstellung und keine Be-
schonigung. Das getanzte Gebet ermoglicht die natiirliche Ausdrucksfihigkeit
durch dem Menschen typisches Koérper- und Bewegungsverhalten. So wenig
wie die Beziehung Gott — Mensch, Mensch —~ Gott vorgeschrieben werden
kann, so wenig kann auch die Gebetshaltung reglementiert werden. Wenn ich
das Gemeinte nicht mehr sprechen kann, wenn meine Lippen stumm bleiben,
dann kann ich in der getanzten Sprache des Leibes eine Verstandigungsmog-
lichkeit vor Gott finden.

Aber Tanz in der Kirche bezieht sich nicht nur auf mich allein, sondern wen-
det sich auch dem anderen zu. Gemeinschaft bedeutet nicht das Nebeneinan-
der, sondern das Miteinander. Das wiirde beispielsweise bedeuten, daB es
nicht sehr anregend ist, wiahrend der ganzen Dauer des Gottesdienstes den
Riicken des Vordermannes anzuschauen. Eigentlich miiite man ihm offen in
die Augen schauen kénnen.

Es st ein Unterschied, ob der Priester zum FriedensgruB3 auffordert, einan-
der die Hande zu geben, oder ob eine Geste spontan aufgrund des Feierge-
schehens und aus ihm heraus entsteht. Das Hindereichen kénnte wie eine Ein-
engung, ein MuBverhalten aufgrund der Aufforderung des Priesters hin ver-
standen werden. Damit verliert es seine eigene Bedeutung; denn die Zuwen-
dung zum anderen ist nur dann vollzogen, wenn sie aus dem Herzen kommt.

Wenn man neue Formen iiber die aktuelle Steifheit hinaus finden will, muf3
man natiirlich auch das BewuB3tsein von Gottesdienst @ndern, ohne daf3 das
Grundversténdnis in Frage gestellt werden braucht. Die Strukturen des Got-
tesdienstes miiten als lebendige, Leben schaffende und Leben vermittelnde
verstanden werden. In die Struktur hinein ist Raum fiir Kreativitit gegeben.
Im Gottesdienst miiite alles atmen und leben konnen, damit man nicht er-
stickt. Wann haben wir den Mut, etwas zu tun, was normalerweise nicht vorge-
sehen ist? Strukturen sollen nicht Phantasielosigkeit erzwingen, sondern die
natiirliche Spontaneitit sich entfalten lassen.

Mitfeiern im Spiel vor Gott

Im Spiel vor Gott werden die Moglichkeiten des Tanzes durch die Grundmoti-
vation bestimmt: aus Freude vor dem Herrn zu tanzen. Tanz als liturgisches



Tanz im Gottesdienst 19

(religitses) Gestaltungselement kann allerdings auch andere innere Bewegun-
gen als nur die der Freude ausdriicken. Die Freude aber ist gleichsam das
Idealmotiv, das im tanzenden Spielen vor Gott sich verleiblicht. Und so
mochte ich auch gleichsam aus einer Ideal-Situation und Ideal-Erfahrung her-
aus dieser tanzenden Freude das Wort geben.

Tanz im Gebet bedeutet fiir mich, daf ich nicht eingeengt werde durch die
starre Anwendung der gewohnten Formen in der Liturgie. Sondern im Rah-
men der Liturgie wird mir ein Freiraum zugestanden, so zu sein wie ich bin. In
den Kirchenraum brauche ich keine stereotypen VerhaltensmaBnahmen zu
iibertragen, sondern hier ist Raum fiir menschliche, natiirliche Verhaltenswei-
sen.

Ich darf zu Gott kommen mit meinen Gedanken und Gefiihlen, mit meinen
Traumen und Ideen, mit meiner Freude und Trauer. Und ich darf mich ohne
Angst duBern. Weder muf3 ich meine Mimik unter Kontrolle halten, damit ich
meine Gefiihle nicht verrate, noch meine Geste, wenn ich vor Freude aufsprin-
gen mochte, anstatt mit allen anderen sitzen zu bleiben.

Tinzerische Momente in der liturgischen Versammlung beinhalten, daB ich
mit den mir angemessenen Ausdrucksformen das Fest feiern darf. Bei wel-
chem Fest fehlt der Tanz? Der Gottesdienst ist keine private Erbauungsstun-
de, sondern die Eucharistie ist Feier eines gelebten Festes. Sind ,,Fest und Fei-
er* uns so fremd, daB der Gottesdienst nur noch als Fest ausgeschrieben, aber
nicht gelebt werden kann?

Bei dem Fest Gottesdienst mul meine schopferische Gestaltungsfreiheit,
meine Kreativitit und Improvisation, mein Reichtum an Ideen und Impulsen
nicht mehr unbeweglich und ungefragt in der Kirchenbank sitzen. Ich muf3
nicht mit den eingespielten Knie-, Sitz- und Stehiibungen das Ideal des Kir-
chenbesuchers aufrechterhalten, auch wenn mir ganz anders zumute ist. Ich,
ich ganz personlich, werde in dem Gottesdienst angesprochen, an mich richtet
sich die Anfrage Gottes. Und ich darf auf die mir gestellte Frage Gottes mit
meinen Moglichkeiten antworten, mit meiner Sprache. Bei dieser Antiwort
wirken das Lachen oder ein spontaner Freudenausbruch nicht befremdend,
ebensowenig wie das Weinen oder Sprechen eines kleinen Kindes stérend ist.
Es gehort selbstverstindlich hinzu; denn die Antwort auf die Frage Gottes
kann sehr verschieden sein.

Hinweise aus der Praxis

Wihrend eines theologischen Praktikums iibte ich mit Kindern und Jugendli-
chen den Vater-unser-Tanz ein. Das bereitete uns allen sehr viel Freude. Des-
halb iibernahmen wir den Tanz als liturgisches Gestaltungselement in den
sonntiglichen Gottesdienst. Das mit Gesten getanzte Gebet verdeutlichte



Ingrun Bujara 20

nicht nur den Inhalt. Wihrend die Téanzer oder besser ,,Vorbeter mit Gesten
den Glaubigen die Aussage mitteilten und verdeutlichten, sangen und beteten
diese quasi als ,,Mittidnzer* den Text mit. Es herrschte eine frohliche, gelok-
kerte Atmosphire. Man sah dem einzelnen die Freude am Geschehen an, und
das wirkte ansteckend; diese Stimmung iibertrug sich von den Ténzern in die
Gemeinde und schwang zuriick.

Ich mochte an dieser Stelle dazu ermutigen, dem liturgischen Tanz nicht
verunsichert, dngstlich und vorschnell ablehnend zuzuschauen, sondern ihn in
Freude mitzuvollziehen. Dabei kommt es nicht auf komplizierte Tanzformen
an oder gar auf die Perfektion im Ausdruck, sondern auf die Freude am Gebet
des Leibes. Eine einfache Geste, eine einladende Handgestik, ein auffordern-
des, ermutigendes Nicken mit dem Kopf kann schon geniigen, die anfingliche
Angstlichkeit zu iiberwinden. Vielleicht wird damit eine Glaubensdimension
erfahren, die bisher im tédglichen Glaubensvollzug nur verborgen vorhanden
war.

Aber: Es darf (und soll) geklatscht und gelacht werden, denn der Tanz soll
befreien —es darf meditiert und gebetet werden, denn der Tanz soll gelebt wer-
den.

An einem konkreten Beispiel mochte ich praktische Hinweise geben, wie
auf spielerische Art und Weise ein Gebet dargestellt werden kann, wie Inhalte
durch Gesten ausgedriickt werden und welche Voriiberlegungen bei dem Tanz
als liturgisches Gestaltungselement bedacht werden miissen.

Damit soll iiber den liturgischen Tanz nicht zusitzlich theoretisiert werden
nach dem Motto: Wenn ich mal das Gebet tanzen will, wie konnte das dann
eventuell geschehen. Allen VorsichtsmaBnahmen, aller Angstlichkeit, allen
Argumenten fiir und wider den liturgischen Tanz zum Trotz beinhaltet das
konkrete Beispiel die direkte Aufforderung zum Tanz vor Gott — zum Ge-
bets-Tanz der Freude.

Tanz als liturgisches Gestaltungselement kann nicht willkiirlich eingesetzt
werden. Die Ausdrucksméglichkeiten und Ausdrucksformen sind vielmehr
der konkreten Situation der Gemeinde anzupassen. In einer Gemeinde, in der
der Tanz im Gottesdienst sich erst im Versuchsstadium befindet, kann nicht
erwartet werden, daB gleich alle froh mittanzen. Deshalb sind konkrete Vor-
iiberlegungen bei und mit den ,,Vortinzern* anzustellen. Die Vorbereitung
der Gemeinde auf den Tanz ist dabei ebenso zu bedenken wie die Einsatzmog-
lichkeiten als liturgisches Gestaltungselement. Welche Ausdrucksform kann
gewihlt werden? Wo liegen die Schwerpunkte im Text, die gestisch umgesetzt
werden sollen? Welche Geste verdeutlicht den Inhalt am besten? Welche Aus-
sage kann verstanden werden?

Jeder Tanzer mag seine tinzerische Gestaltungsfreiheit haben. Damit je-
doch durch die Vielfalt der Gesten bei den Glaubigen keine Verwirrung iiber



Tanz im Gottesdienst 21

das Auszusagende entsteht, sollten die ,,Vortinzer* die Gesten aufeinander
und miteinander abstimmen.

Der Tanz kann gehen von der Hingabe bis zur Ekstase. Es gibt vielfiltige
Moglichkeiten, den Korper sprechen zu lassen. Aber es ist immer die zu wih-
len, die den Gemeindemitgliedern die Beteiligung ermdglicht. Bei den ,,Mit-
tanzern* ist schon viel erreicht, wenn sie sich mit den ,,Vortanzern* freuen,
wenn sie in Gedanken tanzen, wenn sie langsam Mut fassen, selbst einfache
Gesten nachzuahmen, wenn sie schlieBlich selbst tanzen. Die Glanbigen sollen
nicht die Zuschauer der Tanzer sein, sondern sie sollen ermutigt werden, mit-
zufeiern, sich mitzufreuen, mitzuleiden, mitzuklatschen, mitzuweinen, mitzu-
singen, mitzulachen, mitzntanzen — mitzubeten.

Es sollte kein Theater im Stile Zuschauerraum hier, Biihne dort entstehen.
Der Altarraum ist keine Theaterbiihne, deswegen sollte der Tanz auch nicht
wie eine Ballettauffiihrung wirken. Der Glaubige darf nicht annidhernd das
Gefiihl haben, fiir eine gelungene Vorstellung konventionsgemaB klatschen zu
miissen.

Der ,,gebetete* Tanz als Ansdruck des Leibes hei8t, daB der Tanz nicht nur
vom Tinzer allein gebetet wird, sondern, daB er die anderen miteinschlieBt, sie
anffordert ,,mitzubeten‘‘. Daraus folgt, daB der liturgische Tanz als ein Tanz
aus Freude vor dem Herrn fiir, durch und mit der Gemeinde zu beten ist und
von allen gemeinsam getanzt wird.

Ein Beispiel: Vom Denken zum Danken

Zielgruppe: ~ a) Vortanzer: Kinder, Jugendliche
b) Mitténzer: alle Anwesenden

Ort: Gottesdienst
lit. Element: zur Gabenbereitung
Musik: Musikalische Begleitung nach ,,Vom Denken zum Danken®.

Der Vierertakt kann mitgeklatscht oder auf der Kirchenbank
mitgeklopft werden; es konnen anch rhythmische Schwer-
punkte gesetzt werden.

Materialien:  keine

Anmerkung: Die Gesten sind beispielhaft gewihlte Vorschlége.

Damit ist kein vorgegebenes Tanzschema einzuiiben, denn spontane Bewe-
gungen miissen zu jeder Zeit in den Tanz eingefiigt werden konnen. Die An-
wesenden sollen nicht nur mitsingen und mitklatschen, sondern zumindest
beim Refrain versuchen, die Gesten nachzuahmen oder mitzovollzichen. Bei
dem Refrain wiederholen sich die Grundformen der Bewegung, so da8 die
Nachahmung erleichtert ist. Dabei solite allerdings eine gelockerte Atmo-
sphire herrschen, so daB niemand sich zum Mitmachen gezwungen fiihlt.



Ingrun Bujara 22

| Il
11 1 | | I 1

I
Ny 1
1 1 3
T ”
T ——1—
J

hd |

() ruhig | 1 T
L

M-

L YR

Vom Denken zum Danken ist nur ein Kkleiner Schritt, er
0 1 e

i K}

H 1 L] 1 — 7 Y 1 i 7 AN 1 ! 3
AN | .1 r. 7 e ] !
it -ber-steigt alle Ge— danken und Leib und Seel gehn mit.
() [frohlich .
i
T
Du bist ge-la-den zum Freuden - mahl! Ge- meinsam
11T 1 1. | ]1
o —ry—y A}L— - { T ‘%, - — ¥ %f' 7 s

brechen wir das Brot, ge - meinsam trinken wir den Wein,

Refrain: (1) Vom Denken zum Danken
(2) ist nur ein kleiner Schritt,
(3) er iibersteigt alle Gedanken
(4) und Leib und Seel gehn mit.

Strophen: 1. (1) Du bist geladen zum Freudenmahl!

(2) Gemeinsam brechen wir das Brot,
(3) gemeinsam trinken wir den Wein.

2. (1) Du bist geladen zum Freudenmahl!
(2) Der Eine gab sich in den Tod,
(3) und fiihrt ins Leben uns hinein.

3. (1) Du bist geladen zum Freudenmahl!
(2) Gemeinsam teilen wir die Not,
(3) gemeinsam woll'n wir gliicklich sein.

Tanzform:  Freie Aufstellung im Raum; paarweises Nebeneinanderstehen
der Tinzer; Front zur Gemeinde.

Liedtext: (Die in Klammern stehenden Zahlen sollen die Bewegungsbe-
schreibung erleichtern!)

Refrain: (1) Bei ,,Denken* zeigen die Ténzer mit Zeigefinger auf den
Kopf; bei ,,Danken* auf das Herz.
(2) Jeweils zwei Tinzer wenden sich einander mit ,,Entblo-
Bungsgeste*‘ zu.
(3) Tinzer werfen freudig die Arme in die Hohe.
(4) Dabei Drehung am Ort.



Das Gebet — ein Grundphinomen der Religionen 23

1. Strophe (1) Ténzer winken Glaubige zu sich oder ,,Aufforderungs-
geste**.
(2) Mit den Handen ahmen jeweils zwei Tidnzer das Brotbre-
chen nach.
(3) Sie bieten einander den Wein an und trinken.

2. Strophe (1) Tanzer zeigen auf andere und winken sie heran.
(2) Alle zeigen auf das Kreuz, gemeinsame Verbeugung.
(3) ,,Schenkungsgeste*.

3. Strophe (1) Tinzer finden sich zur Kreisform mit Handfassung zusam-
men.
(2) Alle umarmen einander.
(3) Jeweils zwei Tanzer drehen sich am Ort mit Handfassung.

Beim SchluBrefrain wird die Kreisform beibehalten. Bis zu (3)
bewegen sich die T4anzer nach den Gesten; danach Offnung des
Kreises zum Altar hin.

Das Gebet —
ein Grundphanomen der Religionen

Horst Biirkle, Miinchen

Die Begegnung und Auseinandersetzung mit anderen Religionen ist 1dngst aus
dem Stadium der theoretischen Kenntnisnahme und des bloBen Vergleichens
herausgetreten. Wir stehen heute vor der Aufgabe, dafl wir mit Hilfe fremder
Religionen und ihrer Praxis auch Grundphdnomene des Christentums wieder
deutlicher erkennen und werten kénnen?.

1 Vortrag vor der Evangelischen Michaelsbruderschaft am 27. 9. 1980 (Prof. Dr. Horst Biirkle
doziert Missions- und Religionswissenschafl an der evangelisch-theologischen Fakultil der Uni-
versitdt Miinchen. Die Schriftleitung.)





