
Tanz im Gottesdienst 

Ingrun Bujara, Münster 

Das gespielte Gebet, das dargestellte Evangelium, das mit Gesten erzählte 
Gleichnis, hier meistens ganz allgemein mit dem Begriff Tanz umschrieben, ist 
bei uns in den Gottesdiensten weitgehend unbekannt. Es ist zweifellos nicht 
immer leicht, und in unseren Gottesdiensten schon gar nicht selbstverständ- 
lich, •aus sich selbst hinauszugehen", sich dem anderen mitzuteilen. Ange- 
sichts der gewohnten liturgischen Formen und Riten ist es nicht einfach, die 
Scheu vor dem •Aus-sich-selbst-Hinaustreten" zu überwinden. Trotzdem 
oder gerade deshalb möchte ich ermutigen und einladen, einen kleinen Schritt 
in die Richtung zu wagen, die Angst vor der persönlichen Preisgabe zu über- 
winden. 

Im folgenden soll von einer Idealsituation her eine Hinführung zum ganz- 
menschlichen Mitfeiern des Gottesdienstes versucht werden. Wir sind uns na- 
türlich dabei bewußt, daß noch vieles andere dabei zu bedenken ist, besonders 
aber ist die konkrete Situation einer Gemeinde zu berücksichtigen: Wie sehr 
oder wie wenig die einzelnen Mitglieder in einem echten menschlichen Ver- 
hältnis zueinander stehen. Aber vielleicht ist es gerade im Hinblick auf Ge- 
meinden mit einem Minimum an menschlichem Kontakt notwendig, an klei- 
nen oder größeren Gruppen Maß zu nehmen, die etwas von dem Aufzuzeigen- 
den versuchen*. Mit David also sollten wir sagen können: •Vor dem Herrn 
habe ich getanzt!" (2 Sam 6,21) und gleichzeitig und gegenseitig auffordern: 
•Verherrlicht Gott in eurem Leib!" (1 Kor 6,20). 

Mitfeiern beim Fest der Freiheit 

Der Tanz wird hier im gottesdienstlichen Geschehen betrachtet. Als ein litur- 
gisches Gestaltungselement zählt der Tanz zu den Zeichen und Ausdrucks- 
formen der Liturgie. Dabei ist er allerdings als ein Ritus zu verstehen, den nicht 
der Priester allein vollzieht. Vielmehr sind alle Anwesenden in die Gesten mit- 
einzubeziehen. Der Gottesdienst wird als Fest gefeiert, und als solches ist er zu 
begehen. 

* Genauere Analysen und Hinweise finden sich in unserer maschinenschriftlichen Arbeit: Mög- 
lichkeiten einer Pastoral durch liturgischen Tanz. Darstellung von pastoralliturgischen Aspekten des 
Tanzes mit praxisbezogenen Beispielen. Münster 1980. 



Ingrun Bujara 14 

Was aber bedeutet Gottesdienst als festliche Feier und als feierliches Fest? 
Was wird im Gottesdienst gefeiert? Was bedeutet den Gottesdienst als ein Fest 
begehen? 

Einen Gottesdienst zelebrieren bedeutet nicht nur die Erinnerung an das 
Kreuz Christi, an die Auferstehung und Ostern, sondern von dieser Rückerin- 
nerung her bedeutet Gottesdienst essentiell das •Fest der Freiheit" feiern. 
Diese gefeierte Freiheit geht durch das Kreuz Christi und eröffnet dem Men- 
schen in der gegenwärtigen Erfahrung und in der Sehnsucht nach Freiheit das 
Fest •Ostern". So gehen die Befreiung und Freiheit des Menschen durch das 
Kreuz; mit dem Todesschrei Christi, mit dem Verspotteten und Verhöhnten 
am Kreuz beginnt das Lachen der Erlösten, in dem Leiden Christi die Freude 
des Mitleidens, in seinem Tod das Leben der Befreiten. So grausam es uns er- 
scheinen mag, daß im qualvollen Tod der befreiende Freudentanz des erlösten 
Lebens beginnt, so absolut ist die Forderung, die sich dahinter verbirgt. Mit 
dem Tod seines Sohnes zeigt Gott den Menschen die Freiheit ganz konkret in 
einer uneingeschränkten, sich verschenkenden Liebe. Diese Liebe verharm- 
lost nicht den Ernst des Kreuzes, sondern löst das Leiden im Mitleiden, in die 
Befreiung hin auf. Die Gestalt der Freiheit zeigt sich an Ostern, im Fest der 
Erlösung und Befreiung. 

Die gefeierte Freiheit im Gottesdienst kann sich im festlichen Spiel ausdrük- 
ken, im Zelebrieren des schöpferischen Spiels, das in der spielerischen Schöp- 
fung Gottes tanzt. Es ist eine überschwengliche Freude an der Schöpfung, ein 
unbefangenes Lachen, ein freies Spiel der Gedanken, ein ausgelassener Tanz 
im liturgisch-festlichen Spiel vor Gott. So erfährt das Fest der Freiheit die 
Freiheit der Kinder Gottes. Und wer eben kann unbefangener lachen, fröhli- 
cher tanzen, hingebungsvoller spielen, sich intensiver freuen als ein Kind? Die 
Freiheit der Kinder Gottes überwindet im freien Spiel des Glaubens nicht nur 
die Ängste und Schrecken des Todes (Kreuzestod), sondern zielt direkt auf das 
Reich der Freiheit, auf das Reich Gottes ab. Wo ist der Mensch freier als im 
Tanz, wo kann er ungehinderter von sich Zeugnis geben, wo wird er je freier 
sein als im Reich Gottes? Die Ausdrucksformen der Freiheit sind Freude, Mu- 
sik, Gesang, Spiel und Tanz. Die Sehnsucht nach Freiheit kann im •Fest der 
Freiheit" nicht gestillt werden durch verdrängte und reglementierte Sponta- 
neität, sondern durch Hinführung zur Befreiung. Im Gottesdienst liegt die 
Quelle der Freiheit, damit ist nicht nur ein Herbeibeten und Erahnen des Rei- 
ches der Freiheit gemeint, sondern das Erfahren der Freiheit. Das Fest Gottes- 
dienst bedeutet: Überwindung von einer beherrschenden Angst nicht durch 
Beherrschung, sondern durch Befreiung von Ängsten und Vorbehalten. Diese 
Befreiung kann nur gegenwärtig erfahren werden, wenn der Gläubige sich zur 
Quelle führen läßt und nicht ängstlich verharrt - trinken von der Quelle muß er 
dann selber. 



Tanz im Gottesdienst 15 

Die gottesdienstliche Versammlung, d. h. die eucharistische Feier beinhaltet 
in ihrem Kern das •Fest feiern" des Menschen, d. h. die frohe, freie Zustim- 
mung zur Welt, die festliche Bejahung zum Leben im Glaubensspiel vor Gott. 
Die feierlichen Formen geben die festliche Stimmung im Ernst, in der Stille, in 
der Gemessenheit und in der Getragenheit wieder. Ebenso zeigt sich der offe- 
ne, einladende Gemeinschaftscharakter des Fest-Gottesdienstes in den Inhal- 
ten und festlichen Ausdrucksformen, die für den Ablauf und die Ausgestaltung 
der •eucharistia" typisch sind (z. B. Musik, Festzug, Prozession). Der Festcha- 
rakter wird darin sichtbar, daß alle sich bedingungslos freuen können, keiner 
ausgeschlossen ist. Allerdings kann die Freude den einzelnen nur erreichen, 
wenn er sich nicht verschließt. 

Der Tanz als liturgisches Gestaltungselement hat sowohl im Gottesdienst als 
Fest als auch im Gottesdienst als Feier seinen Platz. Bei einem Freudenfest wie 
bei einer Trauerfeier kann getanzt werden. Solange Trauer in unseren Gottes- 
diensten aber nicht die Bereitschaft zur Freude über den erlösenden Kreuzes- 
tod miteinbezieht, solange Trauer nicht als erlösendes Moment der Befreiung 
auf das Reich der Freiheit hin erfahren wird, solange beinhaltet Trauer eher 
die Erfahrung und das Erlebnis des passiven Leidens als die des aktiven Han- 
delns. In unseren Gottesdiensten kann daher kaum erwartet werden, daß sich 
bei einer Trauerfeier die gelassene Freude am Dasein in Tanz umsetzt. Selbst 
wenn die Form des Trauertanzes meditativ ist, so kann von den trauernden 
Gläubigen keine tänzerische Mitbeteiligung erwartet werden. Es kann in ei- 
nem Trauergottesdienst nicht mit einer selbstverständlichen Freiheit der 
Spontaneität gerechnet werden wie etwa in Indonesien. Dort wird auch bei 
Trauernden die Eucharistiefeier letztlich durch den Festcharakter der beja- 
henden Daseinsfreude vor Gott bestimmt - und aus dieser Freude und Gewiß- 
heit heraus wird getanzt. 

Der Tanz braucht keine stillen Vorbehalte, sondern er braucht den Leib zur 
Feier und feiert ebenfalls den Leib. Deshalb ist er in unseren Gottesdiensten 
eher dem Gottesdienst als Fest zuzurechnen. Die Form des Freudentanzes ist 
eine ungezwungene, fröhliche, die Atmosphäre heiter, befreiend. Hier kann 
man eher mit der Zugänglichkeit zur Festlichkeit des Menschen rechnen, eher 
mit der Bereitschaft, den Impuls des Tanzes zur aktiven Erfahrung menschli- 
cher Kreativität zu erleben, und daß der einzelne in seiner inneren Freiheit und 
Einheit sich der Erfahrung der Spontaneität öffnet. 

Mitfeiern in der Ganzheit von Leib und Seele 

Wie ist denn die Situation im Gottesdienst? Sie erinnert stark daran, daß man 
sich allenfalls irgendwo eine Eintrittskarte kauft, sich auf einen Stuhl setzt und 
sich darauf verläßt, daß irgend jemand etwas für einen ausgedacht hat. 



Ingrun Bujara 16 

Das Prinzip •vorgeplanter Gottesdienst", •verplanter Mensch" entspricht 
zu sehr dem gewohnten Konsumverhalten. Dabei ist dem einzelnen das Funk- 
tionieren im Gesamtablauf vorgeschrieben. Aber gerade im Gottesdienst ist 
nicht das reibungslose Funktionieren das Wesentliche, nicht das Leben in star- 
ren Reglementierungen, nicht der Glaube in amtlich festgelegten Strukturen. 

Das Wesentliche ist vielmehr der •gelebte" Glaube, der niemandem mit un- 
veränderbaren Ordnungen vorgeschrieben werden kann. Wenn Glaube Leben 
und Leben Glauben bedeutet, und wenn dieses Leben die frohe Botschaft um- 
faßt, dann heißt das, die Freude und Befreiung des Evangeliums soll gelebt 
werden. Warum können wir uns nicht ganz einfach freuen? 

Der Glaube braucht den Spielraum der Phantasie, um leben zu können. Im 
befreienden Spiel vor Gott läßt sich die Freiheit, zu der uns Christus befreit 
und berufen hat, erfahren und leben. Diese Freiheit besagt nicht, daß das Han- 
deln, das Zeugnisgeben als ein Müssen zu verstehen ist. Die eigentliche Erfah- 
rung der Freiheit liegt im Sollen, d. h. nicht etwas •tun zu müssen", was man 
tun muß, sondern was man •tun darf" und •tun kann". 

Dieses Erleben der Freiheit ist im Glaubensvollzug der Gemeinschaftsfeier 
aber kein individueller Akt, sondern ein Akt auf Gemeinschaft hin; darin wird 
u. a. die Gemeindegliedschaft des Glaubenden sichtbar. Für den Tanz bedeu- 
tet das, daß er nicht als eine privatisierende Maßnahme verstanden werden 
kann, sondern als Kommunikation mit den anderen und auf die anderen zu. 
Bei aller Spontaneität, bei aller Verschiedenheit in der gestischen Äußerung 
beruht das gemeinsame Handeln auf •festen" Formen. Die Vielfalt spiegelt 
sich in einheitlichen Grundformen wider, die Freiheit in einer bestimmten 
Ordnung (vgl. Improvisation über einem festen Harmonieschema). 

•Freiheit der Spontaneität" im Tanz besagt nicht Unordnung und Willkür, 
ebensowenig wie feste, tänzerische Grundformen Gleichordnung und Uni- 
formität ausdrücken. Tanz bedeutet vielmehr Phantasie in festen Formen, 
Freiheit in einer befreienden Ordnung, gemeinschaftliche Freiheit in einem 
vorgegebenen, erlösenden •Rahmenverhalten" (vgl. dazu 2 Kor 3,17). 

Würden wir uns nur auf die Rationalität des Glaubens beschränken, dann 
könnten wir mit Recht eine entseelte und entleibte Sprache im Gottesdienst 
begrüßen. Aber die frohe Botschaft betrifft den ganzen Menschen. Alles an- 
dere ist eine Verkürzung des christlichen Auftrags und des menschlichen Da- 
seins. Dieses Dasein umfaßt aber meinen Geist, meinen Leib, mein Herz und 
meine Seele. 

Für das gottesdienstliche Geschehen bedeutet das, der Gläubige soll in dem 
Schema Gottesdienst nicht als passiver Konsument funktionieren. Nicht nur 
die funktionale Struktur ist gefragt, sondern auch das Engagement des Men- 
schen mit Leib und Seele. Das heißt, der Gläubige soll mit seiner Originalität, 
seiner Vitalität, seinen Emotionen, seiner Phantasie, seinem schöpferischen 



Tanz im Gottesdienst 17 

Ideenreichtum zu Gott kommen dürfen. Er soll beten, singen, weinen, tanzen 
und lachen können. 

Mitfeiern im gläubigen Miteinander 

Manchmal frage ich mich, warum in unseren Gottesdiensten für die Äußerung 
von Gefühlen so wenig Platz ist. Es gibt doch nicht nur für alle Gläubigen die 
eine, gerade vorgesehene Gebetshaltung. Auch wenn das gemeinschaftliche 
Tun bestimmte Formen fordert, so drückt sich jeder Mensch in seiner Persön- 
lichkeit anders aus, sei es bei Trauer oder bei Freude. 

In der Liturgie gibt es genug Zeichen, die einer Wiederbelebung bedürfen. 
Die weitgehende Verarmung der Gebetsgebärden und der liturgischen For- 
men zeigt sich darin, daß eigentlich nur das Kreuzzeichen als allgemein be- 
kanntes Gebetssymbol vorausgesetzt werden kann. Es stellt sich aber die Fra- 
ge, ob mit diesem Zeichen immer das ausgedrückt werden kann, was eigentlich 
gesagt werden soll. Andere vorhandene Ausdrucksformen in unseren Gottes- 
diensten sind beispielsweise das Knien, Sitzen und Stehen. Auch hier wird die 
oben genannte Frage nach der eigentlichen Ausdrucksfähigkeit aufgeworfen. 
Müßten die Ausdrucksformen des Sagen-Wollens nicht viel reicher, die Ge- 
betshaltungen nicht weitaus vielförmiger sein? 

Dabei ist natürlich der Versuch indiskutabel, jede Eucharistie nun aus der 
freien Spontaneität - sei es des Liturgen oder der Mitbeter - völlig neu schaf- 
fen zu wollen. Hier geht es um einfachere, aber tiefergreifende Anliegen: es 
geht um die Neuentdeckung und die Entwicklung der Gebetshaltungen. Einer- 
seits können traditionelle Gebetsformen und -Symbole aufgegriffen werden, 
andererseits muß nach zeitgemäßen Ausdrucksformen gesucht werden. Dabei 
muß immer der Weg zwischen Ordnung und individueller Freiheit gewählt 
werden, der dem Betenden die neue Ausdrucksform zugänglich macht, die 
tänzerische Bewegung in sein Mittun und Mithandeln stellt. 

Eine intensivere Ausdrucksform kann beispielsweise beim Beginn der Prä- 
fation gewählt werden: bei •Erhebet die Herzen" nicht nur die Sitz- in eine 
Stehposition zu überführen, sondern auch gleichzeitig die Hände oder Arme 
zu erheben. Bei •Wir haben sie beim Herrn" können die Gläubigen sich ver- 
beugen. 

Es sind immer einfache, einsichtige Formen zu wählen. So kann auch die 
durch das Knien ausgedrückte Gebetshaltung mit einer anderen Geste vollzo- 
gen werden - mit einer Verbeugung oder mit dem Ausbreiten der Arme oder 
dem Erheben der Arme und dem gleichzeitigen Stehen auf den Fußballen. Bei 
der Gabenbereitung kann der einzelne in der Geste des Empfangens stehen, 
knien oder sitzen, d. h. er formt die Hände zu einer Schale des Empfangens. 

Es gibt viel andere Ausdrucksformen, deren Aussage mit einer anderen Ge- 



Ingrun Bujara 18 

ste dargestellt werden kann. Dabei ist eins immer zu bedenken: das Gotteshaus 
ist keine Rasenfläche mit dem Schild: •Spielen verboten!", in dem Spiel der 
Liturgie ist vielmehr das Spiel vor Gott erlaubt. 

Der Tanz als Ausdruck der Freude bzw. als Verdeutlichung der liturgischen 
Zeichen kann mit einfacher Geste vollzogen oder mitgeteilt werden. Dabei 
kommt es nicht auf besonders anmutige Bewegungen an oder auf eine beson- 
ders demütig gespielte Mimik, sondern auf die Ganzhingabe des Menschen im 
Gebet. Im Gebet vor Gott braucht der Leib keine Verstellung und keine Be- 
schönigung. Das getanzte Gebet ermöglicht die natürliche Ausdrucksfähigkeit 
durch dem Menschen typisches Körper- und Bewegungsverhalten. So wenig 
wie die Beziehung Gott - Mensch, Mensch - Gott vorgeschrieben werden 
kann, so wenig kann auch die Gebetshaltung reglementiert werden. Wenn ich 
das Gemeinte nicht mehr sprechen kann, wenn meine Lippen stumm bleiben, 
dann kann ich in der getanzten Sprache des Leibes eine Verständigungsmög- 
lichkeit vor Gott finden. 

Aber Tanz in der Kirche bezieht sich nicht nur auf mich allein, sondern wen- 
det sich auch dem anderen zu. Gemeinschaft bedeutet nicht das Nebeneinan- 
der, sondern das Miteinander. Das würde beispielsweise bedeuten, daß es 
nicht sehr anregend ist, während der ganzen Dauer des Gottesdienstes den 
Rücken des Vordermannes anzuschauen. Eigentlich müßte man ihm offen in 
die Augen schauen können. 

Es ist ein Unterschied, ob der Priester zum Friedensgruß auffordert, einan- 
der die Hände zu geben, oder ob eine Geste spontan aufgrund des Feierge- 
schehens und aus ihm heraus entsteht. Das Händereichen könnte wie eine Ein- 
engung, ein Mußverhalten aufgrund der Aufforderung des Priesters hin ver- 
standen werden. Damit verliert es seine eigene Bedeutung; denn die Zuwen- 
dung zum anderen ist nur dann vollzogen, wenn sie aus dem Herzen kommt. 

Wenn man neue Formen über die aktuelle Steifheit hinaus finden will, muß 
man natürlich auch das Bewußtsein von Gottesdienst ändern, ohne daß das 
Grundverständnis in Frage gestellt werden braucht. Die Strukturen des Got- 
tesdienstes müßten als lebendige, Leben schaffende und Leben vermittelnde 
verstanden werden. In die Struktur hinein ist Raum für Kreativität gegeben. 
Im Gottesdienst müßte alles atmen und leben können, damit man nicht er- 
stickt. Wann haben wir den Mut, etwas zu tun, was normalerweise nicht vorge- 
sehen ist? Strukturen sollen nicht Phantasielosigkeit erzwingen, sondern die 
natürliche Spontaneität sich entfalten lassen. 

Mitfeiern im Spiel vor Gott 

Im Spiel vor Gott werden die Möglichkeiten des Tanzes durch die Grundmoti- 
vation bestimmt: aus Freude vor dem Herrn zu tanzen. Tanz als liturgisches 



Tanz im Gottesdienst 19 

(religiöses) Gestaltungselement kann allerdings auch andere innere Bewegun- 
gen als nur die der Freude ausdrücken. Die Freude aber ist gleichsam das 
Idealmotiv, das im tanzenden Spielen vor Gott sich verleiblicht. Und so 
möchte ich auch gleichsam aus einer Ideal-Situation und Ideal-Erfahrung her- 
aus dieser tanzenden Freude das Wort geben. 

Tanz im Gebet bedeutet für mich, daß ich nicht eingeengt werde durch die 
starre Anwendung der gewohnten Formen in der Liturgie. Sondern im Rah- 
men der Liturgie wird mir ein Freiraum zugestanden, so zu sein wie ich bin. In 
den Kirchenraum brauche ich keine stereotypen Verhaltensmaßnahmen zu 
übertragen, sondern hier ist Raum für menschliche, natürliche Verhaltenswei- 
sen. 

Ich darf zu Gott kommen mit meinen Gedanken und Gefühlen, mit meinen 
Träumen und Ideen, mit meiner Freude und Trauer. Und ich darf mich ohne 
Angst äußern. Weder muß ich meine Mimik unter Kontrolle halten, damit ich 
meine Gefühle nicht verrate, noch meine Geste, wenn ich vor Freude aufsprin- 
gen möchte, anstatt mit allen anderen sitzen zu bleiben. 

Tänzerische Momente in der liturgischen Versammlung beinhalten, daß ich 
mit den mir angemessenen Ausdrucksformen das Fest feiern darf. Bei wel- 
chem Fest fehlt der Tanz? Der Gottesdienst ist keine private Erbauungsstun- 
de, sondern die Eucharistie ist Feier eines gelebten Festes. Sind •Fest und Fei- 
er" uns so fremd, daß der Gottesdienst nur noch als Fest ausgeschrieben, aber 
nicht gelebt werden kann? 

Bei dem Fest Gottesdienst muß meine schöpferische Gestaltungsfreiheit, 
meine Kreativität und Improvisation, mein Reichtum an Ideen und Impulsen 
nicht mehr unbeweglich und ungefragt in der Kirchenbank sitzen. Ich muß 
nicht mit den eingespielten Knie-, Sitz- und Stehübungen das Ideal des Kir- 
chenbesuchers aufrechterhalten, auch wenn mir ganz anders zumute ist. Ich, 
ich ganz persönlich, werde in dem Gottesdienst angesprochen, an mich richtet 
sich die Anfrage Gottes. Und ich darf auf die mir gestellte Frage Gottes mit 
meinen Möglichkeiten antworten, mit meiner Sprache. Bei dieser Antwort 
wirken das Lachen oder ein spontaner Freudenausbruch nicht befremdend, 
ebensowenig wie das Weinen oder Sprechen eines kleinen Kindes störend ist. 
Es gehört selbstverständlich hinzu; denn die Antwort auf die Frage Gottes 
kann sehr verschieden sein. 

Hinweise aus der Praxis 

Während eines theologischen Praktikums übte ich mit Kindern und Jugendli- 
chen den Vater-unser-Tanz ein. Das bereitete uns allen sehr viel Freude. Des- 
halb übernahmen wir den Tanz als liturgisches Gestaltungselement in den 
sonntäglichen Gottesdienst. Das mit Gesten getanzte Gebet verdeutlichte 



Ingrun Bujara 20 

nicht nur den Inhalt. Während die Tänzer oder besser •Vorbeter" mit Gesten 
den Gläubigen die Aussage mitteilten und verdeutlichten, sangen und beteten 
diese quasi als •Mittänzer" den Text mit. Es herrschte eine fröhliche, gelok- 
kerte Atmosphäre. Man sah dem einzelnen die Freude am Geschehen an, und 
das wirkte ansteckend; diese Stimmung übertrug sich von den Tänzern in die 
Gemeinde und schwang zurück. 

Ich möchte an dieser Stelle dazu ermutigen, dem liturgischen Tanz nicht 
verunsichert, ängstlich und vorschnell ablehnend zuzuschauen, sondern ihn in 
Freude mitzuvollziehen. Dabei kommt es nicht auf komplizierte Tanzformen 
an oder gar auf die Perfektion im Ausdruck, sondern auf die Freude am Gebet 
des Leibes. Eine einfache Geste, eine einladende Handgestik, ein auffordern- 
des, ermutigendes Nicken mit dem Kopf kann schon genügen, die anfängliche 
Ängstlichkeit zu überwinden. Vielleicht wird damit eine Glaubensdimension 
erfahren, die bisher im täglichen Glaubensvollzug nur verborgen vorhanden 
war. 

Aber: Es darf {und soll) geklatscht und gelacht werden, denn der Tanz soll 
befreien - es darf meditiert und gebetet werden, denn der Tanz soll gelebt wer- 
den. 

An einem konkreten Beispiel möchte ich praktische Hinweise geben, wie 
auf spielerische Art und Weise ein Gebet dargestellt werden kann, wie Inhalte 
durch Gesten ausgedrückt werden und welche Vorüberlegungen bei dem Tanz 
als liturgisches Gestaltungselement bedacht werden müssen. 

Damit soll über den liturgischen Tanz nicht zusätzlich theoretisiert werden 
nach dem Motto: Wenn ich mal das Gebet tanzen will, wie könnte das dann 
eventuell geschehen. Allen Vorsichtsmaßnahmen, aller Ängstlichkeit, allen 
Argumenten für und wider den liturgischen Tanz zum Trotz beinhaltet das 
konkrete Beispiel die direkte Aufforderung zum Tanz vor Gott - zum Ge- 
bets-Tanz der Freude. 

Tanz als liturgisches Gestaltungselement kann nicht willkürlich eingesetzt 
werden. Die Ausdrucksmöglichkeiten und Ausdrucksformen sind vielmehr 
der konkreten Situation der Gemeinde anzupassen. In einer Gemeinde, in der 
der Tanz im Gottesdienst sich erst im Versuchsstadium befindet, kann nicht 
erwartet werden, daß gleich alle froh mittanzen. Deshalb sind konkrete Vor- 
überlegungen bei und mit den •Vortänzern" anzustellen. Die Vorbereitung 
der Gemeinde auf den Tanz ist dabei ebenso zu bedenken wie die Einsatzmög- 
lichkeiten als liturgisches Gestaltungselement. Welche Ausdrucksform kann 
gewählt werden? Wo liegen die Schwerpunkte im Text, die gestisch umgesetzt 
werden sollen? Welche Geste verdeutlicht den Inhalt am besten? Welche Aus- 
sage kann verstanden werden? 

Jeder Tänzer mag seine tänzerische Gestaltungsfreiheit haben. Damit je- 
doch durch die Vielfalt der Gesten bei den Gläubigen keine Verwirrung über 



Tanz im Gottesdienst 21 

das Auszusagende entsteht, sollten die •Vortänzer" die Gesten aufeinander 
und miteinander abstimmen. 

Der Tanz kann gehen von der Hingabe bis zur Ekstase. Es gibt vielfältige 
Möglichkeiten, den Körper sprechen zu lassen. Aber es ist immer die zu wäh- 
len, die den Gemeindemitgliedern die Beteiligung ermöglicht. Bei den •Mit- 
tänzern" ist schon viel erreicht, wenn sie sich mit den •Vortänzern" freuen, 
wenn sie in Gedanken tanzen, wenn sie langsam Mut fassen, selbst einfache 
Gesten nachzuahmen, wenn sie schließlich selbst tanzen. Die Gläubigen sollen 
nicht die Zuschauer der Tänzer sein, sondern sie sollen ermutigt werden, mit- 
zufeiern, sich mitzufreuen, mitzuleiden, mitzuklatschen, mitzuweinen, mitzu- 
singen, mitzulachen, mitzutanzen - mitzubeten. 

Es sollte kein Theater im Stile Zuschauerraum hier, Bühne dort entstehen. 
Der Altarraum ist keine Theaterbühne, deswegen sollte der Tanz auch nicht 
wie eine Ballettaufführung wirken. Der Gläubige darf nicht annähernd das 
Gefühl haben, für eine gelungene Vorstellung konventionsgemäß klatschen zu 
müssen. 

Der •gebetete" Tanz als Ausdruck des Leibes heißt, daß der Tanz nicht nur 
vom Tänzer allein gebetet wird, sondern, daß er die anderen miteinschließt, sie 
auffordert •mitzubeten". Daraus folgt, daß der liturgische Tanz als ein Tanz 
aus Freude vor dem Herrn für, durch und mit der Gemeinde zu beten ist und 
von allen gemeinsam getanzt wird. 

Ein Beispiel: Vom Denken zum Danken 

Zielgruppe:     a) Vortänzer: Kinder, Jugendliche 
b) Mittänzer: alle Anwesenden 

Ort: Gottesdienst 
lit. Element:    zur Gabenbereitung 
Musik: Musikalische Begleitung nach •Vom Denken zum Danken". 

Der Vierertakt kann mitgeklatscht oder auf der Kirchenbank 
mitgeklopft werden; es können auch rhythmische Schwer- 
punkte gesetzt werden. 

Materialien:    keine 
Anmerkung:   Die Gesten sind beispielhaft gewählte Vorschläge. 

Damit ist kein vorgegebenes Tanzschema einzuüben, denn spontane Bewe- 
gungen müssen zu jeder Zeit in den Tanz eingefügt werden können. Die An- 
wesenden sollen nicht nur mitsingen und mitklatschen, sondern zumindest 
beim Refrain versuchen, die Gesten nachzuahmen oder mitzuvollziehen. Bei 
dem Refrain wiederholen sich die Grundformen der Bewegung, so daß die 
Nachahmung erleichtert ist. Dabei sollte allerdings eine gelockerte Atmo- 
sphäre herrschen, so daß niemand sich zum Mitmachen gezwungen fühlt. 



Ingrun Bujara 

ruhig 

22 

MIM   '   "l|    I      
Vom Denken zum Danken   ist      nur ein    kleiner Schritt,     er 

i ' r r i iTr r Mir n [\m 
ü -ber-steigt     alle Ge-  danken   und Leib und Seel gehn mit. 

Q    fröhlich        ^     ^^  

«|i"J'ii u [ i'ir H f ill   i g@ 

i 
Du bist ge-la-den zum     Freuden     -     mahl!     Ge-   meinsam 

Ö W ,) M M r i r [' i M M  ' " 
brechen wir das   Brot,      ge - meinsam     trinken wir den   Wein. 

Refrain: (1) Vom Denken zum Danken 
(2) ist nur ein kleiner Schritt, 
(3) er übersteigt alle Gedanken 
(4) und Leib und Seel gehn mit. 

Strophen:        1. (1) Du bist geladen zum Freudenmahl! 
(2) Gemeinsam brechen wir das Brot, 
(3) gemeinsam trinken wir den Wein. 

2. (1) Du bist geladen zum Freudenmahl! 
(2) Der Eine gab sich in den Tod, 
(3) und führt ins Leben uns hinein. 

3. (1) Du bist geladen zum Freudenmahl! 
(2) Gemeinsam teilen wir die Not, 
(3) gemeinsam woll'n wir glücklich sein. 

Tanzform:      Freie Aufstellung im Raum; paarweises Nebeneinanderstehen 
der Tänzer; Front zur Gemeinde. 

Liedtext: (Die in Klammern stehenden Zahlen sollen die Bewegungsbe- 
schreibung erleichtern!) 

Refrain: (1) Bei •Denken" zeigen die Tänzer mit Zeigefinger auf den 
Kopf; bei •Danken" auf das Herz. 

(2) Jeweils zwei Tänzer wenden sich einander mit •Entblö- 
ßungsgeste" zu. 

(3) Tänzer werfen freudig die Arme in die Höhe. 
(4) Dabei Drehung am Ort. 



Das Gebet • ein Grundphänomen der Religionen 23 

1. Strophe       (1) Tänzer winken Gläubige zu sich oder •Aufforderungs- 
geste". 

(2) Mit den Händen ahmen jeweils zwei Tänzer das Brotbre- 
chen nach. 

(3) Sie bieten einander den Wein an und trinken. 

2. Strophe      (1) Tänzer zeigen auf andere und winken sie heran. 
(2) Alle zeigen auf das Kreuz, gemeinsame Verbeugung. 
(3) •Schenkungsgeste". 

3. Strophe       (1) Tänzer finden sich zur Kreisform mit Handfassung zusam- 
men. 

(2) Alle umarmen einander. 
(3) Jeweils zwei Tänzer drehen sich am Ort mit Handfassung. 

Beim Schlußrefrain wird die Kreisform beibehalten. Bis zu (3) 
bewegen sich die Tänzer nach den Gesten; danach Öffnung des 
Kreises zum Altar hin. 

Das Gebet - 
ein Grundphänomen der Religionen 

Horst Bürkle, München 

Die Begegnung und Auseinandersetzung mit anderen Religionen ist längst aus 
dem Stadium der theoretischen Kenntnisnahme und des bloßen Vergleichens 
herausgetreten. Wir stehen heute vor der Aufgabe, daß wir mit Hilfe fremder 
Religionen und ihrer Praxis auch Grundphänomene des Christentums wieder 
deutlicher erkennen und werten können1. 

1 Vortrag vor der Evangelischen Michaelsbruderschaft am 27. 9. 1980 (Prof. Dr. Horst Bürkle 
doziert Missions- und Religionswissenschaft an der evangelisch-theologischen Fakultät der Uni- 
versität München. Die Schriftleitung.) 




