Das Gebet — ein Grundphinomen der Religionen 23

1. Strophe (1) Ténzer winken Glaubige zu sich oder ,,Aufforderungs-
geste**.
(2) Mit den Handen ahmen jeweils zwei Tidnzer das Brotbre-
chen nach.
(3) Sie bieten einander den Wein an und trinken.

2. Strophe (1) Tanzer zeigen auf andere und winken sie heran.
(2) Alle zeigen auf das Kreuz, gemeinsame Verbeugung.
(3) ,,Schenkungsgeste*.

3. Strophe (1) Tinzer finden sich zur Kreisform mit Handfassung zusam-
men.
(2) Alle umarmen einander.
(3) Jeweils zwei Tanzer drehen sich am Ort mit Handfassung.

Beim SchluBrefrain wird die Kreisform beibehalten. Bis zu (3)
bewegen sich die T4anzer nach den Gesten; danach Offnung des
Kreises zum Altar hin.

Das Gebet —
ein Grundphanomen der Religionen

Horst Biirkle, Miinchen

Die Begegnung und Auseinandersetzung mit anderen Religionen ist 1dngst aus
dem Stadium der theoretischen Kenntnisnahme und des bloBen Vergleichens
herausgetreten. Wir stehen heute vor der Aufgabe, dafl wir mit Hilfe fremder
Religionen und ihrer Praxis auch Grundphdnomene des Christentums wieder
deutlicher erkennen und werten kénnen?.

1 Vortrag vor der Evangelischen Michaelsbruderschaft am 27. 9. 1980 (Prof. Dr. Horst Biirkle
doziert Missions- und Religionswissenschafl an der evangelisch-theologischen Fakultil der Uni-
versitdt Miinchen. Die Schriftleitung.)



Horst Biirkle 24

Hier stehen wir in einer ahnlichen Situation wie der Naturwissenschaftler,
der in einer bestimmten Beobachtungssituation Zugang zu einem Vorgang im
Versuch gewinnen méchte. Die Unschirfenrelation, die hier unvermeidbar
eine Rolle spielt, hingt damit zusammen, da er immer nur unter dem be-
stimmten Aspekt seines Beobachterstandpunktes Einsicht in den Sachverhalt
und in den Vorgang gewinnt. Nur wer die Bedingungen, unter denen er sich
dem Phianomen zuwendet, mit einkalkuliert, kann mit stimmigen Ergebnissen
rechnen.

Die Wirklichkeit, mit der es der christliche Glaube zu tun hat, ist freilich eine
andere als die, mit der sich der Physiker im Untersuchungsvorgang beschiftigt.
Aber auch unser Verstindnis der Sache, um die es im christlichen Glauben
geht, ist mitbestimmt durch die Bedingungen, unter denen fiir uns als ge-
schichtliche Wesen Gottes Offenbarung zuganglich wird. Hier spielen der Ver-
stehenshorizont einer bestimmten Epoche, das besondere existentielle Inter-
esse, die Erfahrungsbreite, das Vermogen, die Geschichte der Kirche lebendig
werden zu lassen, und vieles andere eine Rolle. Wir leiden — wie der forschende
Naturwissenschaftler — immer auch unter solchen Unscharfen und Verzerrun-
gen oder an Einseitigkeiten, die uns im Unterschied zur Unscharfentheorie
moderner Physik meist nicht bewuBt sind.

Gerhard Ebeling hat zu Recht die Geschichte der Kirche als eine Geschichte
der immer wieder neuen und wechselnden Bemithungen um die Auslegung
und das Verstdndnis Heiliger Schrift beschrieben. Nicht zu jeder Zeit und nicht
fiir jeden sprechen dieselben Texte im gleichen Zusammenhang in gleicher
Weise. Hier liegt der Grund fiir das kirchliche Bekenntnis und fiir das Lehr-
amt, die beide in ihrer Weise diesen Pluralismus steuern sollen. Dennoch erle-
ben wir es — und dies nicht erst heute —, da3 bestimmte biblische und urchristli-
che Traditionen fiir uns und unsere kirchliche Praxis zuriickgetreten sind.

In der missionarischen Begegnung mit anderen Religionen wird uns das
wieder bewuft. Die Christen in den Lindern der Dritten Welt entwickeln in ih-
rem kirchlichen Leben und in ihrer Theologie Themen und Frommigkeitsfor-
men, die sie beim Horen der biblischen Botschaft im Kontext der Kulturen und
fremdreligiosen Traditionen ihrer Volker entdecken. Das betrifft die ganze
Breite der Gestaltung kirchlichen Lebens. Meist sind es unverduerbare reli-
gitse Grundphidnomene, die auch fiir die frithe Kirche von Bedeutung waren.
Dazu gehoren z. B. das Mysterium der sakramentalen Feier, manche das Le-
ben begleitende religiése Riten und Brauchtiimer, der Zusammenhang von
Seele, Kérper und Geist, die Beteiligung des UnbewuBten bis in unsere Bild-
und Traumschicht hinein. Wir kénnen hier die Breite der Themen, die in der
jungen Christenheit Asiens, Afrikas oder Lateinamerikas heute eine Rolle
spielen, nicht erschépfend aufzihlen. Zu diesen Grundphanomenen, um die es
hier geht, gehort an allererster Stelle das Gebet.



Das Gebet — ein Grundphdnomen der Religionen 25
Verarmung des Betens

Wir heben heute sehr schnell ab auf ,,Verkiindigung* in Gestalt theologischer
BewuBtmachungsprozesse, moglichst mit einseitigen gesellschaftspolitischen
Tendenzen: Glaube als ,,LernprozeB8‘, dessen Inhaite sich weitgehend mit
dem beschaftigen, was auch sonst unter unseren Zeitgenossen interessiert oder
kontrovers verhandelt wird. Aber die personliche Not wie die Not unserer Kir-
che ist zuallererst eine Gebetsnot. Es ist eigentiimlich, wie selbst im Gottes-
dienst unserer Gemeinden das Gebet oft in eine schmale Rahmenfunktion ab-
gedringt ist. Manche dieser Gebete sind darum auch keine Bitte, Lob oder
Dank mehr, sondern gebetsidhnlich verschliisselte theologische Urteile und
Stellungnahmen zu Aktuellem. Man fragt sich, wie dies in einer Kirche gesche-
hen konnte, die sich auf reformatorische und gar lutherische Tradition beruft.
Nirgendwo wird wie im Falle des Betens der Abfall vom Ursprung so deutlich.

Lutherische Reform war die Wiederentdeckung des dem Menschen in Chri-
stus Jesus personlich zugewandten gniddigen Gottes. Im Gebet kommt diese
Erfahrung am markantesten zum Ausdruck. Es ist die vorziigliche und natiirli-
che Weise der Zwiesprache und der Hinwendung zu dem, der mich bei meinem
Namen gerufen hat und dem wir geh6ren. Darum konnte Martin Luther Gebet
und christlichen Glauben geradezu in eins setzen: ,,Der Glaube ist nichts ande-
res denn eitel Gebet* — ,,Wer nicht betet noch Gott anruft in seiner Not, der
hilt ihn gewiBlich nicht fiir einen Gott, gibt ihm auch nicht seine gottliche
Ehre.*2 Noch im 19. Jahrhundert war es fiir Schleiermacher ausgemacht, da
diese Identitit gilt: ,,Fromm sein und Beten, das ist eigentlich ein und das-
selbe.*3 Diese Einsicht zieht sich als prinzipielle Feststellung durch viele Dog-
matiken und AuBerungen von Theologen. Nur einer sei noch genannt, der sich
in seinen Arbeiten besonders auch mit der Gebetsliteratur des Reformations-
jahrhunderts beschéftigt hat: Paul Althaus. Er nennt das Gebet ,,die Seele und

den eigentlichen Pulsschlag der Religiositéit*‘4.
An theologisch richtiger prinzipieller Einsicht hat es wohl nicht gefehit.

Aber in der Praxis des Gebetes als religiose Grundhaltung in ihren verschiede-
nen Formen und Funktionen sind wir weitgehend alleingelassen worden. Hier
halfen doch mehr als Literatur iiber das Gebet die praktizierte Gebetsdisziplin
und die Einiibung in das Gebet des einzelnen und in der Gemeinschaft wie sie
in geistlichen Bruderschaften, in Orden und Gemeinschaften auch unserer
Kirche geiibt werden. Von den Gebetskreisen der fritheren Deutschen Christ-
lichen Studentenbewegung iiber die Pfarrgebetsbruderschaft bis hin zu der um
eine Wiedergewinnung der Gebetsordnung und der reichen Gebetstradition

2 Frl. 41, 29; 14, 52.
3 Predigten I, Sammlung 1813, L.
4 Zur Charakteristik der evang. Gebetsliteratur im Reformationsjahrhundert, 1914, 4.



Horst Biirkle 26

der Kirche bemiihten Michaelsbruderschaft und des Berneuchenerdienstes
wurde solche praxis orandi geiibt und gepflegt. Zeiten der Erweckung christli-
chen Glaubens waren zugleich immer auch Zeiten intensiven Betens. Der mis-
sionarische Aufbruch im 17. und 18. Jahrhundert iiber die eigenen Kirchen-
tumsgrenzen hinaus ist begleitet von einer Gebetsbewegung. Je mehr man sich
der Welt und ihren Menschen zuzuwenden bereit war, desto eindeutiger und
notwendiger erfolgte die Hingabe an und die Zuwendung zu Gott, wie sie im
Gebet zum Ausdruck kommt.

Es verhilt sich genau umgekehrt, als uns moderne theologische Schulweis-
heit manchmal glauben machen mochte: Wer sich betend ganz an den Herrn
wendet, entzieht sich damit nicht dem Dienst am Nichsten und an der
Menschheit. Er unterwirft sich der eigentlichen praeparatio fidei (Vorberei-
tung des Glaubens) — also der Disposition, die der Glaube selber bewirkt. Je-
ner christusferne homo incurvatus in se — der in sich selbst verkriimmte und
verkrampfte, sich selbst nicht losgebende Mensch — er erféhrt in diesem Vor-
gang das Wunder der Neuwerdung. Es ist der von Martin Luther in so vielfalti-
ger Weise beschriebene seligmachende Wechsel: ,,Gott in mir und ich in Thm.
Er wird ein Knecht undich ein Herr — das muf} ein Wechsel sein... Das ist kein
intellektueller Vorgang, sowenig wie Liebe zwischen zwei Menschen sich auf
eine Vorstellung, auf ein ,,Selbstverstdndnis* oder anderes reduzieren 1aBt.
Die immer wiederholte Mahnung des Apostels zum anhaltenden Gebet wird
darum erst in dieser zentralen Rolle des Gebets fiir die christliche Existenz ver-
standlich. Sie ist nicht eine neben anderen LebensduBerungen im Dasein der
Gemeinde und des einzelnen. Sie ist der zentrale Vorgang und die manifeste
Gestalt, in denen der Glaubige das Geheimnis seines Glaubens erfihrt und in
solchem Erleben realisiert.

Der religiése Grundakt

,,Realisation‘ ist einer der Schliisselbegriffe Ostlicher Religionen in der Ge-
genwart. Damit wenden sie sich kritisch gegen ein Christentum, dem sie diese
Moglichkeit absprechen. Auf dem Hintergrund eines rationalisierten und im-
mer starker auf vordergriindige Zweckhaftigkeiten abgestellten modernen
Christentums proklamieren sie die Praktiken der Verwandlung und der Er-
neuerung des Menschen aus den Kriften ihrer jeweiligen religiosen Grunder-
fahrungen. Damit nehmen sie fiir sich die gelebte Religiositit in Anspruch. Das
kann in sehr unterschiedlichen Weisen erfolgen, immer aber mit der an-
spruchsvollen VerheifSung der Erneuerung des Menschen.

Die zentrale Funktion des Vollzugs der Hinwendung oder der Versenkung,
der Entleerung oder mystischen Vereinigung ist in allen diesen Religionen un-
bestritten. Diesem Vorgang selber kommt hdchste Aufmerksamkeit und Kon-



Das Gebet — ein Grundphinomen der Religionen 27

zentration zu. Nichts, was mit solchem Verhalten und Vollzug zusammen-
héngt, ist fiir sic darum nebensichlich oder unwichtig. Das betrifft die Zeit, den
Ort, die Art und Weise der korperlichen Verfassung, die tief ins Unbewuflte
reichenden Einstellungen des inneren Menschen.

Fiir Gandhi war die tdgliche Versenkung eine notwendige korperliche Dis-
position von groBer Wichtigkeit. Asketische Disziplinen standen fiir ihn im
Dienst der Meditation. Wesentliche Abschnitte seines Lebens — auch in den
Jahren angespannten politischen Kampfes fiir die Unabhéngigkeit Indiens —
hat er in der klosterlichen Abgeschiedenheit eines Ashrams zugebracht. Grofie
Entscheidungen und die Perioden hochster 6ffentlicher Aktivitdten wurden
hier kontemplativ vorbereitet. In der Konzentration auf die verborgene gottli-
che Wirklichkeit erfihrt der gliubige Hindu bis heute die ihn tragende und
orientierende Kraft. In der mystischen Einswerdung mit dem Seinsgrund sel-
ber fallen alle Unzulidnglichkeiten dieses Lebens von ihm ab, die mit der
maya-Gestalt dieser Welt — ihrem Scheincharakter und ihren Tduschungsma-
ndvern — zusammenhéngen. Verwundert es, wenn angesichts einer solchen
Einiibung in das Unweltlich-Geheimnisvolle der Hindureligion negative Fest-
stellungen desselben Gandhi iiber die Erscheinungsweisen fallen, in denen ihm
das Christliche im Westen begegnet ist?

Wir erleben heute die Welle der zunehmenden Faszinationen, die von dem
Praxisangebot dieser Ostlichen Religionen ausgehen. Aber wenn man von al-
lem bloB Exotischen und manchmal Abenteuerlichen absieht, das hier viele
lockt, bleibt noch etwas anderes. Ich mochte es einmal so nennen: die unge-
stillte Sehnsucht nach frommer Praxis und erlebbarem Vollzug und Gestalt. Es
ist die berechtigte Suche nach der ,,Leibhaftigkeit* dessen, was der Glaube
glaubt. Der schwibische Mystiker F. C. Oetinger hat davon gesprochen, daf3
die Leiblichkeit das Ende der Wege Gottesist. Das hat er nicht nur als einer der
groBen Nachfahren mystischer Frommigkeitstradition gesagt. Solche ,,Leib-
lichkeit*‘ des hautnahen und innerlichsten Erlebens hat zugleich etwas mit dem
Geheimnis der Inkarnation selber zu tun. Von daher ist kein Anlaf3, daB3 wir in
aller Gestaltwerdung des Gebetslebens nur eine VerduBerlichung wihnen. Die
duBerlichen Verhaltensweisen, die in den Religionen das Gebet begleiten, sind
dann nicht nur Relikte, einer noch nicht zu threr wahren Hohe entwickelten
primitiven Religiositit. Sie sind keineswegs Attribute eines uniiberwundenen
,Hetdentums*. Vielmehr melden sich in ihnen auch fiir uns Grundmuster und
religise Strukturen, ohne die auch das christliche Gebet nicht auskommt. Im
Gegenteil: Weil das Gebet, im Namen des Sohnes an den uns personhaft nahe-
gekommenen und bekannten Vater gerichtet, die uniiberbietbare Beziehung
zwischen einem Ich und einem Du (Martin Buber) darstellt, vermag es auch
seiner Gestalt und seinem Vollzug nach das zu sein, was den Menschen in sei-
ner Ganzheit umfaf3t und beteiligt.



Horst Biirkle 28

Denken wir einen Augenblick an die Art und Weise, in der sich Menschen
als Personen begegnen. Welch eine Milachtung liegt vor, wenn wir ein Ge-
spréch so fithren, daB alles andere an uns (Blick, Haltung, Zuwendung, Auf-
merksamkeit, Gestik etc.) damit anscheinend gar nichts zu tun hat. Zuwen-
dung zum anderen als Person schlie3t alle Bereiche unseres Personseins ein.
Das bedeutet fiir das Gebet des Christen, daB es seiner ganzheitlichen Verhal-
tensweise nach nicht weniger sein kann als die Zuwendung zur Person eines
anderen Menschen. Von daher kommt dem christlichen Beten als leib-see-
lisch-geistlichem Gesamtverhalten ein Interesse an Begleitumstidnden zu, das
gegeniiber dem, was andere Religionen in diesem Zusammenhang kennen,
nicht zuriickstehen muB3. Auch und gerade als Christ ist und bleibt der Mensch
ein homo religiosus, ein religidser Mensch. Auch und gerade das Christentum
ist im Blick auf den Menschen und sein Verhalten der gottlichen Offenbarung
gegeniiber Religion. Das bedeutet, daB bestimmte Grundphianomene, die fiir
religidses Verhalten grundlegend sind, nicht verlorengehen diirfen. Das gilt
auch und vor allem fiir das Grundphidnomen des Gebetes.

Schauen wir uns nun einzelne der Elemente an, die in anderen Religionen fiir
dieses Grundphinomen konstitutiv und typisch sind. Nicht in jedem Fall wer-
den sich Linien zum christlichen Gebet ziehen lassen. Manches wird immer
auch im Widerspruch stehen, weil es von den anderen Inhalten dessen her be-
stimmt ist, was dort als das Heilige erfahren und geglaubt wird. Dieser Ambi-
valenz miissen wir uns bewuBlt bleiben. Aber wo dies der Fall ist, kann dann
auch das andere geschehen: Das Gebet im Namen des Vaters, des Sohnes und
des Heiligen Geistes gehort seinen Erscheinungsformen und seiner Gestalt
nach als Verhalten des Menschen in die Reihe der vergleichbaren Strukturen
und Phinomene des Betens als einer religiosen Grundhaltung.

Das Gebet als Ausdruck mystischer Gemeinschaft

Die Grunderfahrung, der das Gebet des Stammesglaubens entspringt, ist die
der elementaren kreatiirlichen Abhingigkeit. Ich sage , kreatiirlich®, weil es
zahlreiche mythische Uberlieferungen in diesen Religionen gibt, die Gene-
sis-Charakter tragen: Ein Schopfergott — meist ein Heroe oder Urahne des ei-
genen Stammes — hat diese Welt geschaffen. Die Umstinde werden im Mythos
des niheren berichtet. Diese von Méchten und Geistern durchwaltete Welt ist
es, in der sich der Mensch und seine Gemeinschaft versichern und beschiitzen
lassen miissen. Es geht — wie der belgische Missionar und Religionswissen-
schaftler Placide Tempels in seinen Arbeiten herausgestellt hat, um den Zuflufl
,lebenserhaltender Macht* (force vitale). Die ,,hoheren Machttriger, die
Ahnen und Geister, sind darum die Adressaten des Gebets und der rituellen
Handlungen.



Das Gebet — ein Grundphdnomen der Religionen 29

Der Beter ist von Hause aus nie nur der individuelle, der vereinzelte Beter.
Sein Gebet selber ist bereits Ausdruck und Vollzug seiner Zugehérigkeit zu ei-
nem die Zeiten und Generationen, und damit auch die gegenwirtige Gemein-
schaft der Lebenden umgreifenden corpus mysticum, mystischen Leib: der aus
Lebenden und ,,Lebend-Toten“ (J. Mbiti) bestehenden organischen Einheit
des Stammes. Der anglikanische Missionar T. V. Taylor stellt darum nicht
ohne Grund fest, daB afrikanische Christen tiefer und umfassender verstehen,
was es heiBt, daB so wie in Adam alle Menschen ihren Tod gefunden haben, so
finden in Christus Jesus, dem neuen Adam, die vielen das Leben (R6m 5, 18).

Das Gebet des einzelnen hat damit eine integrierende Funktion: Es ist nicht
nur der einzelne, der in einer splendid isolation (einer elitiren Einsamkeit) in
die ,,Ich-Du-Beziehung* mit Gott tritt. Sein Gebet selber vielmehr 148t ihn
einmiinden in die groBere und umfassendere Gemeinschaft. Fiir den Stam-
mesangehdrigen ist diese Gemeinschaft identisch mit Abstammung und Bluts-
verwandtschaft. Aber wenn das Neue Testament die Bezeichung ethnos theou
(Stamm Gottes) fiir die neue Gemeinschaft in Christus kennt, dann diirfen wir
getrost den Ethnos in seiner ganzen umfassenden Bedeutung, die er fiir die
Stammesreligion hat, geistlich-typologisch deuten. Dann gilt gerade fiir das
christliche Gebet, daf} es immer wieder ein integraler Vorgang der personalen
Einbindung und Vergliederung in das Mysterium des Leibes Christi ist. ,,So oft
ich ruf’ und bete, weicht alles hinter sich ...“ Diese von Paul Gerhard bezeugte
Erfahrung des Beters ist ein Grundphinomen des Betens. Raum und Zeit wer-
den im Gebet entgrenzt. Der Beter erfihrt eine eigentiimliche ,,Gleichzeitig-
keit* (S. Kierkegaard) mit allen, die in derselben mystischen Gemeinschaft mit
dem gegenwirtigen Herrn stehen, mystisch hier nicht im spezifischen Sinne
gemeint, sondern sakramental verstanden vom Wesen der Kirche her. Diese
Gemeinschaft ist soma Christou (Leib Christi) und als solches fiir den Apostel
ein Mysterium. Die Enthiillung dieses Geheimnisses oder besser, die Erfah-
rung seiner Wirklichkeit volizieht sich im Gebet. Fassen wir mit Luther den
Glauben als das Festhalten an einem contra speciem (gegen den Anschein), so
ist das Beten der Vorgang, in dem solches Festhalten manifest wird.

Das Gebet im Namen der Gemeinschaft

In der Stammesreligion ist das Gebet primir Gemeinschaftsgebet. Sein Voll-
zug obliegt dem Familienoberhaupt. Die Funktionen des Beters sind nicht be-
liebig und nicht austauschbar. So wie das Familienoberhaupt stellvertretend
fiir die Familie betet, so vollzieht der Hauptling oder der Priester das Gebet
und das Opfer fiir den gesamten Stamm. Das geschieht nicht nur im funktiona-
len Sinne. Es hat vielmehr mit dem Wesen des Priesters oder des Hiuptlings zu
tun. Der Hauptling ist die Repréisentanz des Ganzen. In ihm findet die Ge-



Horst Biirkle 30

meinschaft ihre Identitit wie die Familie im Familienoberhaupt. Auch das
Priestertum ist weitgehend geburtsrechtlich festgelegt. Man kann hier ver-
gleichsweise an die israelitische Tradition denken: Priester waren ausschlie3-
lich Leviten, Abkommen des Stammes Levi. Die Entwicklung zum Priester-
tum hin, das diese Funktion des stellvertretenden Betens iibernimmt, ist ge-
geniiber der im Familien-, Dorf- oder Stammesoberhaupt verankerten Funk-
tion sicherlich eine spitere. Die Vollmacht und Autoritit ist hier eine gewach-
sene oder besser: der Mensch wéchst in sie hinein. So wie der Ahne dem Le-
benden gegeniiber die stirkere force vitale (lebenserhaltende Macht) verkor-
pert, so der alte Mensch gegeniiber dem jungen.

Die Gabe des rechten Betens ist nach neutestamentlichem Verstandnis nicht
an das Alter gebunden. Hier besteht ein Unterschied oder auch ein Gegensatz
zwischen biblischem Gnadenverstindnis und Naturreligion. Aber angesichts
einer zeitgemiBen Infragestellung der Autoritat und der Bestreitung der der
Lebensreife und dem Alter zukommenden Achtung bringen die Gebetsprak-
tiken der primitiven Religiositét eine christliche Tradition in Erinnerung.

Fiir die lutherische Reformation nimmt die Rolle des Hausvaters priesterli-
che Ziige an. Der pater familiae ist zuerst und zumeist derjenige, der fiir die
Seinen und mit ihnen das Gebet hilt. Angesichts des Miflverstindnisses, zu
dem der reformatorische Begriff vom ,,Priestertum aller Glaubigen® gefiihrt
hat, ist dabei zugleich an die Stellvertretungsfunktion des priesterlichen Dien-
stes fiir die ganze Gemeinschaft zu erinnern. Neben dem Opfer ist es vor allem
das Gebet, fiir das die Person des Priesters in den Religionen ausgesondert ist.
Nach Lebensstil, Verhalten, Rechten und Pflichten — ja, bis in seine Kleidung
hinein — steht er unter besonderen Bedingungen. Sie ergeben sich—in den ver-
schiedenen Religionen héchst unterschiedlich — aus seiner besonderen Funk-
tion. In jedem Falle sind es symbolische und damit eindeutige Definitionen, die
ihn von anderen unterscheidbar machen und in seinem Amt identifizieren. Bei
den Ewe ,,bringt der Priester alle Anliegen im Gebet vor den tro. Der ganze
Verkehr der Eweer mit ihren Géttern kann nur durch den Priester vermittelt
werden. In jeder Lebenslage kommt deswegen der Eweer einem hilflosen
Kinde gleich zum Priester, um durch ihn sein Anliegen vor den fro zu brin-
gen.*s

Das priesterliche Amt des stellvertretenden Betens und die auf natiirlicher
Zugehdrigkeit beruhende priesterliche Funktion des Familienhauptes fiir die
Seinen bedingen und fordern sich gegenseitig. Unter ganz anderer Vorausset-
zung gilt das auch fiir das christliche Beten. Die Pflicht und das Recht zum Ge-
bet in der Familie richtet sich zunédchst nach der natiirlichen Ordnung und
Zuordnung, die hier gilt und konstitutiv ist. Es ist eine Verkennung dieses

5 J. Spieth, Die Religion der Eweer in Siidtogo, Leipzig, 1911, 10, 45. 47.



Das Gebet — ein Grundphdnomen der Religionen 31

Sachverhaltes, wenn — falls iiberhaupt noch gemeinsam gebetet wird — dies
dem unmiindigen Kind in verniedlichender Absicht iiberlassen wird. Daneben
aber steht das ,,charismatische Beten‘ dessen, der dazu in besonderer Weise
im priesterlichen und pastoralen Dienst berufen ist. Dieses Beten ist stellver-
tretendes Beten und hat seine Funktion im Gebet fiir die Gesamtheit der
Glidubigen. Um ihretwillen kennt dieses Amt eine Aussonderung, verlangt es
besondere und eindeutige patterns of behaviour, Verhaltensmuster. Der Amts-
triager wird dadurch signifikant, zeichenhaft fiir den Dienst am Heiligen. Nicht
er selber ist der Garant fiir das von ihm Erwartete und Vollzogene. Vielmehr
sind es die Hinweise und Symbole, die ihn zu dem ,,Besonderen* machen, der
er um seines Dienstes willen zu sein hat. Dort, wo diese Notwendigkeit der ge-
wissen Besonderung des fiir die anderen betenden und handelnden Amtes
verkannt und verachtet wird, muB die Personlichkeit selber als ihr eigener Ga-
rant in den Vordergrund riicken. Die Kirche hat mit Recht immer an der Ob-
jektivierung des priesterlichen Tuns festgehalten. Darin unterscheidet sich
auch die Reformation nicht von der altkirchlichen Entscheidung gegen die
Donatisten. Dieser Hinweischarakter kommt am deutlichsten in einer (Wei-
he-)Handlung zum Ausdruck, die den Amtstriger dazu aussondert. Gerade in
den jungen Kirchen in der Dritten Welt spielt darum dieser character specialis
(das eigentiimliche Seinsmerkmal), der seinem Wesen nach ein geistlicher ist,
eine zunehmend wichtige Rolle. Nicht die besondere Ausbildung als Theologe
oder die intellektuelle Uberlegenheit machen den Pfarrer aus. Vielmehr seine
Aussonderung und fiir alle wahrnehmbare pneumatische Qualifikation.

Das freie und das regulierte Gebet

Bereits in den Naturreligionen finden wir beides. Es gibt das spontane, aus der
Situation entspringende Herzensgebet, aber auch das aus der Tradition immer
schon bekannte, im , liturgischen‘‘ Wechsel mit den Anwesenden erfolgende
Kollektivgebet. F. Heiler weist in seiner grundlegenden Untersuchung zum
Gebet in der Religionsgeschichte auf diesen frithen und urspriinglichen Zu-
sammenhang von beiden hin. ,,Aber nicht nur mit andachtsvollem Schweigen
und mit ehrfiirchtigen Gesten nimmt die Gemeinde am Gebet ihres Oberhaup-
tes oder Priesters Anteil, sie betet selbst, indem sie die SchluBworte des Vorbe-
ters in einem gemeinsamen chorischen Responsorium aufnimmt und in den
Gebetsworten mit einer formelhaften, zustimmenden Redewendung antwor-
tet. Der Wechsel von Gebet und Responsorium, von Beter und Gemeinde, wie
ihn die jiidische und christliche Liturgie zeigt, ist schon eine Eigentiimlichkeit
des primitiven Betens.®

6 F. Heiler, Das Gebet, Miinchen, 1921, 55.



Horst Biirkle 32

Dice alttestamentliche Psalmenforschung hat uns gezeigt, daf§ wir es hier ne-
ben den traditionsreichen Gebetsformularen fiir das Gebet des einzelnen mit
alten Gebetsliturgien der alttestamentlichen Tempelgemeinde zu tun haben.
Diese im Psalter gesammelten Texte sind geradezu Agendarien (Ritenvor-
schriften) fiir bestimmte Feste und Feiern. Sie haben ihren festen Sitz im Fest-
kalender der israelitischen Kultgemeinschaft. Der Wechsel zwischen Priester
und respondierender Gemeinde ist deutlich erhebbar in den Texten. Auch das
Prinzip der Wiederholung, wie sie liturgischem Beten eigen ist, liegt in diesen
Psalmliturgien deutlich zutage. Wir konnen uns hier nur in aller Kiirze dieser
Ergebnisse der Psalmenforschung erinnern. Sie ist vor allem durch die skandi-
navische Schule geférdert worden mit ihrer besonderen Beriicksichtigung des
kultischen Kontextes. ,

Von daher lag es fiir die Kirche nahe, gerade diese Gebete des Alten Bundes
dort zu iibernehmen, wo das regulierte Gebet des einzelnen in die unsichtbare
Gemeinschaft der vielen einmiindet, von ihr begleitet und als Stundengebet
gemeinsam vollzogen wird. Unter der Voraussetzung, daB die Gemeinde Jesu
Christi nun selber der ,,Tempel Gottes* ist, konnten die dem Tempelkult einst
entstammenden, aber auch alle anderen Psalmen, im Lichte dieser neuen
Wirklichkeit iibernommen und gebetet werden. Das geht weit iiber das ver-
gleichende Argument hinaus, das etwa so lautet: Weil unser Herr selber den
Psalter gebetet hat, darum beten wir ihn auch. Fiir die Christusgemeinschaft
gilt: Das Gotteslob und die Anbetung, die hier vorchristlich konzipiert wurde,
gewinnt jetzt ihren erfiillenden, spirituellen Sinn fiir diejenigen, deren Hoher-
priester Christus Jesus selber ist. Fiir sie gibt es jetzt Zugang zum Heiligtum
durch das ,,ein fir allemal*“ (Hebr 7,27) erbrachte Ganzopfer des Lammes
Gottes, das der Welt ~ nicht nur Israels — Siinde trigt.

In dieser zeit- und raumiibergreifenden neuen Gottesgemeinschaft braucht
darum das gemeinschaftliche Beten nicht auf die sichtbare Gemeinschaft der
Betenden beschrinkt zu bleiben. Wer sich fiir lingere Zeit der regulierten
Ordnung des Stundengebetes (Breviergebetes) unterzieht, der erfihrt etwas
von dieser die Welt umspannenden Gebetsgemeinschaft. Zur selben Stunde
werden die gleichen uralten (Psalm-)Gebete gebetet. Die Hinwendung zum
Herrn erfolgt nicht beliebig und individuell zufillig, sondern miindet ein und
vereinigt sich mit dem grofen Strom der gleichzeitig Betenden in aller Welt. In
der regula orandi (Gebetsordnung) liegt hier das Besondere und der verhei-
Bene Segen. Das Gebet des einzelnen vermag viel — aber das Gebet der vielen
ist wie ein machtiger Strom, der unserer Schwachheit, Einsamkeit, auch unse-
rer Trigheit im Gebet aufhilft. Zu dem Zufilligen, Spontanen des aus der Si-
tuation des einzelnen entsprungenen Gebetes tritt damit — wie auch in anderen
Religionen — das aus der gemeinsamen Tradition der Gemeinde stammende li-
turgische und regulierte Beten.



Das Gebet — ein Grundphinomen der Religionen 33

Auch hier zeigen uns die oft sehr alten, von der Uberlieferung her qualifi-
zierten Gebetstexte in den verschiedenen Religionen etwas Wichtiges an: Das
Alter und die Ehrwiirdigkeit eines Formulars stellen eine besondere Qualitét
dar. Das hat nichts mit modernem nostalgischen Empfinden zu tun, aber es ist
in einer Zeit wie der unseren von Wichtigkeit, in der man sich von immer neu-
en, einander schnell ablésenden Experimenten und singuldren Einféllen allzu-
viel verspricht. Dabei ist es oft mit Hdnden zu greifen, wie sehr die Mitwirken-
den hierbei verkennen, daf sie dabei den ihnen geldufigen modischen Stilele-
menten verhaftet bleiben. In den Religionen der V6lker unterscheidet sich der
Gebetsvorgang auch nach seinen dueren Umstdnden und in seiner sprachli-
chen Form deutlich vom alltiaglichen Umgang der Menschen miteinander.
Auch hier findet bis in die sakrale Sprache und in die Haltung des Betenden
hinein eine deutliche ,,Aussonderung — besser: eine ,,Besonderung** statt.

In der Qualifikation der Gebete durch die Uberlieferung und die Geschichte
spielt aber noch etwas anderes eine Rolle: Das Gebet eines Hindu ist das bis
weit in die mythische Uberlieferung zuriickreichende Formular vedischer und
upanishadischer Frommigkeit. Die éltesten heiligen Schriften Indiens sind sol-
che Gebets- und Opfertexte, die den friihen ,,Sehern* zugeschrieben werden.
Auch hier gilt: Wer sie betet, der betet nicht nur fiir sich. Er miindet ein in eine
die Zeitalter iibergreifende und diese mayahafte Welt entgrenzende ,,Gemein-
schaft des Geistes‘ (S. Radhakrishnan). Aus der mythischen, d. h. hier vorge-
schichtlichen Uberlieferung schopfend, greifen diese Texte weit in die indische
Kosmologie zuriick. Der Beter weill: Lange bevor er sein Gebet spricht, haben
unzihlige andere Fromme dieses sein Gebet gesprochen. Fiir den glidubigen
Hindu mdgen viele Existenzen und Wiedergeburten dazwischen liegen, aber
gerade dies gibt diesem Gebet seine besondere Qualitat.

Wir Heutigen neigen dazu, dem gerade Aktuellen hochste Relevanz zuzuer-
kennen. Das hiangt mit dem Verlust des geschichtlichen Denkens und der my-
thisch-sakramentalen Dimension des Glaubens zusammen. Hier ist ,,Ewig-
keit* abhanden gekommen und hat dem vordergriindig Unmittelbaren den
Platz abgetreten. Von daher tun wir uns schwer, die Qualitét zu erfassen, die in
der Geschichte oder im Ursprung eines Gebetes der Kirche liegt. Aber von der
Bedeutung her, die in anderen Religionen gerade dieser Qualitit eines Gebe-
tes zukommt, fallt auch wieder Licht auf ein Stiick unserer Tradition. Was be-
deutet es, wenn ich weif}, daB dieses selbe Gebet, das ich jetzt spreche, von vie-
len Mirtyrern und Heiligen zu ihrer Zeit oder in auBBerordentlicher Lage gebe-
tet wurde? Ein Gebet des heiligen Augustinus, des heiligen Benedikt oder ir-
gendeines anderen der grofen Viter im Glauben hat seinen ausgezeichneten
Rang. Es hat dariiber hinaus durch die Geschichte derer, die es durch die Jahr-
hunderte gebetet haben, ,,spirituelle Potenz®. Das ist nicht magisch zu verste-
hen. Am besten verdeutlicht man es, wenn man daran erinnert, da uns in den



Horst Biirkle 34

Jahren nach dem Kriege die Gebete eines Dietrich Bonhoeffer besonders wert
waren. Warum? Nicht allein wegen ihrer inhaltlichen Aussagen und ihrer for-
malen Schonheit. Das lieBe sich auch leicht andernorts finden. Aber weil es
dieser Mann war, der fiir sein gutes Bekenntnis vor Gott und den Menschen ge-
litten hat und gestorben ist, darum galten uns solche Gebete besonders.

In diesem Zusammenhang diirfen wir uns auch des Jahres der Kirche und
des Mirtyrer- und Heiligenkalenders erinnern. Die Zeitordnung der Gebete
und Festanlisse spielt in den Religionen eine bedeutende Rolle. Dort ist nichts
beliebig oder zufillig. Neben den Gebeten, die im Leben des einzelnen ihren
konkreten AnlaBl haben, stehen die in den gemeinsamen Anldssen des Stam-
mes, einer Tempelgemeinde, eines Ashrams oder eines buddhistischen Sangha
verankerten Gemeinschaftsgebete. Dieser Kalender ist unabhéngig vom Ge-
schick des einzelnen. Die vielen finden sich hier vielmehr zusammen, um vor
diesem Hintergrund der umfassenden gemeinsamen Heilsschau und -verwirk-
lichung ihr individuelles Anliegen einzufiigen.

Gebete haben darum ihren groBeren Kontext, ihren Sitz im Leben der kulti-
schen Gemeinschaft. Sie gehoren in die Festfeiern des Tempels, in die mythi-
schen Feieranlisse der Gottergeschichten oder in die vielféltigen, das Leben
der Gemeinschaft oder des einzelnen begleitenden ,,Lebensstufen*-Feste (ri-
tes de passage) wie Geburtsriten, Initiationen, Hochzeiten oder Bestattungen.
Alles das gehort in einem weiteren Sinne zur regula orandi (Gebetsordnung)
als einer religionsphinomenologischen Grundstruktur.

Gebet als ein ganzheitlicher Vollzug des Menschen

Wir haben von den besonderen Anlassen und den dem Leben des einzelnen
vorgeordneten und vorgegebenen Festsituationen gesprochen. Bereits darin
wurde deutlich, daB es sich beim Gebet nicht nur um ein ,,Sprachereignis* oder
um ein blof innerliches Verhalten handelt. Das Miverstindnis des modernen
Menschen, der meint, seinen Herrgott immer und iiberall im Herzen zu tragen
und deswegen auf jede Konkretion eines Gebetes verzichten zu konnen, steht
im Widerspruch zu allen Verhaltensweisen des Menschen in den Religionen.

Dort beobachten wir vielmehr, da dem Gebetsvollzug gerade eine ganz be-
sondere Aufmerksamkeit gewidmet wird hinsichtlich der vermeintlich nur
,,auBeren‘ Umstiinde. Fiir einen Hindu oder fiir einen Buddhisten ist hier so-
wenig wie fiir den Papua in Neuguinea nichts nur ,,duBerlich*. Fiir sie gibt es
diese spatabendlindische Trennung iiberhaupt nicht. Das duBere Verhalten
signalisiert nicht allein den inneren Vorgang. Es gehort vielmehr wesentlich
und darum unentbehrlich dazu.

Hier ist zuniichst von der dem Gebet eigenen Haltung des Korpers zu spre-
chen. Wir brauchen nicht an die eindriicklichen Zusammenhénge von korper-



Das Gebet — ein Grundphinomen der Religionen 35

licher Ubung und Meditation in der Tradition hinduistischer Versenkungs-
praktiken wie des Yoga zu denken. Hier konnte eingewandt werden, da3 es im
engeren Sinne des Wortes kein Beten mehr sei. Dennoch kennen wir auch den
durchaus personalen, auf die Verehrung einer bestimmten Gottheit bezogenen
Yoga, wie er sich in der Bhakti-Tradition Indiens herausgebildet hat. Aber
stellen wir uns die Gebetspraxis der gldubigen Muslime vor Augen. Ihr fiinfmal
taglich in der Moschee erfolgendes Gemeinschaftsgebet ist an ganz bestimmte,
eben fiir das Beten selber signifikante korperliche Verhaltensweisen gebun-
den. Sie beginnen mit der symbolisch-rituellen vorbereitenden Reinigung im
Vorhof der Moschee am Brunnen. Das Weihwasserbecken an den Eingéingen
unserer katholischen Schwesterkirche ist eine Erinnerung daran: Der ins Hei-
ligtum zum Gebet Eintretende reinigt sich; denn er betritt im Angesichte Got-
tes heiligen Boden und begibt sich im Gebet in die Aussonderung vor Gott.
Auch das Lavabo-Kinnchen auf dem Altar erinnert an diesen Zusammen-
hang. DaB der Muslim seine Schuhe auszieht, ist natiirlich von der mosaischen
Uberlieferung am Berge Horeb abgeleitet. Aber gerade darin liegt wiederum
ein deutlicher Hinweis auf die nun erfolgende besondere Gebetssituation an
heiliger Statte. Selbst der Gebetsteppich, den der Glaubige zur Gebetszeit —
und sei es im Gang des Flugzeugs —in Richtung des heiligen Mekka zum Gebet
ausbreitet, ist eine solche Erinnerung. Vor allem aber sind es die fiir die Ver-
richtung des Gebetes vorgeschriebenen, gemeinsam vollzogenen korperlichen
Haltungen, die zum Wort hinzukommen: Knien, Sich-Beugen, Liegen — um
nur diese drei liturgischen Grundhaltungen der Betenden in der Moschee zu
nennen. Wir konnen hier auf das Detail nicht weiter eingehen. Es wiirde sofort
deutlich machen: Hier ist Beten ein ganzheitlicher Vorgang, der Leib, Seele
und Geist umfaft.

Auch die Gebete selber werden nicht im profanen Alltagston gesprochen.
Sie erfolgen in einem feierlichen, liturgisch-monotonen (objektiven) Gebets-
ton, an dem alle ohne Unterschied wie in eine Tonlage einstimmen kénnen.
Alles Individuelle und Beliebige tritt auch hier zuriick. In dieser téglich sich
mehrmals wiederholenden Gemeinschaftserfahrung vor Allah manifestiert
sich die Einheit des islamischen Glaubens. Das Gebet in der Moschee gewinnt
damit konstitutiven Charakter fiir die islamische Gemeinschaft.

Wer als Hindu vom Tempelgebet und von der puja (Verehrung), die er dort
verrichtet hat, zuriickkehrt, tridgt auf der Stirn den tilak — jenen roten Fleck,
der ihn kennzeichnet als einen, der Anteil gehabt hat am Heiligen. Auch er hat
mit Seele, Korper und Geist seinem Gebet Ausdruck verlichen. Der Weih-
rauch, der den Tempel durchzieht und den er mit seinem Weihrauch intensi-
viert, hat die Funktion, die Besonderheit des heiligen Ortes auch sinnenfillig
zu verdeutlichen.



Horst Biirkle 36

Das Gebetsverhalten der Menschen in den Religionen ist das intensivste und
umfassendste Verhalten, das der Mensch an den Tag zu legen vermag. Es ist
immer Ausdruck dessen, was den Menschen ,,unbedingt angeht** (P. Tillich)
und ihn darum in seiner Totalitat betrifft.

Es wire ein Irrtum, in alledem, was dabei Gestalt und Ausdruck gewinnt,
das eigentlich ,,Heidnische‘“ zu sehen. Mit dem Gebet im Namen und in der
Gegenwart Jesu Christi ist solche Totalitit des Betroffenseins des Menschen
nicht beseitigt, sondern iiberhaupt erst begriindet. Wer im Herrengebet — und
hier haben wir es ja mit dem christlichen Gebet par excellence zu tun — ,, Vater*
zu Gott im Himmel sagen darf, der kann sich nicht anders als wie ein Kind sei-
nem Vater gegeniiber verhalten. Wie ausdrucksvoll und gestaltenreich, wie
leibhaftig und sichtbar ein Kind mit seinem lieben Vater umgeht, das wissen
nicht nur die Familienvater.

Welche Tiefe und welche Breite, welcher Ausdruck und welche Aufmerk-
samkeit das Gebet der Kirche — als Gebet des einzelnen und in der Gemein-
schaft — wieder zu gewinnen vermag, ist darum alles andere als ein liturgisches
Sonderinteresse. Es geht dabei um den Lebensnerv der Kirche.

Einsamkeit und Stille oder
Spiritualitdat des Néachsten als Weg zu Gott

Otger Steggink, Nimwegen

Es ist eine der Grunderkenntnisse unserer Zeit und eine Heimholung
der evangelischen Botschaft in unsere Aufgabe: Unmittelbarkeit zu
Gott wird durch die Begegnung mit dem Mitmenschen nicht gebrochen,
sondern erst erstellt. Man findet Gott nicht im isolierten Ich, sondern nur
im Wir der Gemeinschaft, im Wir des innerweltlichen Dialogs, in dem
allein das Ich, das in der Liebe zum Mitmenschen, zum Nichsten, seine
Aufgabe sieht; ,,Contemplatio* gibt es nur dort, wo die alte Aszese ,,Ac-
tio** fand™.

1 Josef Sudbrack SJ, Probleme- Prognosen einer kommenden Spiritualitit, Wiirzburg 1969, 91.





