
Das Gebet • ein Grundphänomen der Religionen 23 

1. Strophe       (1) Tänzer winken Gläubige zu sich oder •Aufforderungs- 
geste". 

(2) Mit den Händen ahmen jeweils zwei Tänzer das Brotbre- 
chen nach. 

(3) Sie bieten einander den Wein an und trinken. 

2. Strophe      (1) Tänzer zeigen auf andere und winken sie heran. 
(2) Alle zeigen auf das Kreuz, gemeinsame Verbeugung. 
(3) •Schenkungsgeste". 

3. Strophe       (1) Tänzer finden sich zur Kreisform mit Handfassung zusam- 
men. 

(2) Alle umarmen einander. 
(3) Jeweils zwei Tänzer drehen sich am Ort mit Handfassung. 

Beim Schlußrefrain wird die Kreisform beibehalten. Bis zu (3) 
bewegen sich die Tänzer nach den Gesten; danach Öffnung des 
Kreises zum Altar hin. 

Das Gebet - 
ein Grundphänomen der Religionen 

Horst Bürkle, München 

Die Begegnung und Auseinandersetzung mit anderen Religionen ist längst aus 
dem Stadium der theoretischen Kenntnisnahme und des bloßen Vergleichens 
herausgetreten. Wir stehen heute vor der Aufgabe, daß wir mit Hilfe fremder 
Religionen und ihrer Praxis auch Grundphänomene des Christentums wieder 
deutlicher erkennen und werten können1. 

1 Vortrag vor der Evangelischen Michaelsbruderschaft am 27. 9. 1980 (Prof. Dr. Horst Bürkle 
doziert Missions- und Religionswissenschaft an der evangelisch-theologischen Fakultät der Uni- 
versität München. Die Schriftleitung.) 



Horst Bürkle 24 

Hier stehen wir in einer ähnlichen Situation wie der Naturwissenschaftler, 
der in einer bestimmten Beobachtungssituation Zugang zu einem Vorgang im 
Versuch gewinnen möchte. Die Unschärfenrelation, die hier unvermeidbar 
eine Rolle spielt, hängt damit zusammen, daß er immer nur unter dem be- 
stimmten Aspekt seines Beobachterstandpunktes Einsicht in den Sachverhalt 
und in den Vorgang gewinnt. Nur wer die Bedingungen, unter denen er sich 
dem Phänomen zuwendet, mit einkalkuliert, kann mit stimmigen Ergebnissen 
rechnen. 

Die Wirklichkeit, mit der es der christliche Glaube zu tun hat, ist freilich eine 
andere als die, mit der sich der Physiker im Untersuchungsvorgang beschäftigt. 
Aber auch unser Verständnis der Sache, um die es im christlichen Glauben 
geht, ist mitbestimmt durch die Bedingungen, unter denen für uns als ge- 
schichtliche Wesen Gottes Offenbarung zugänglich wird. Hier spielen der Ver- 
stehenshorizont einer bestimmten Epoche, das besondere existentielle Inter- 
esse, die Erfahrungsbreite, das Vermögen, die Geschichte der Kirche lebendig 
werden zu lassen, und vieles andere eine Rolle. Wir leiden - wie der forschende 
Naturwissenschaftler - immer auch unter solchen Unscharfen und Verzerrun- 
gen oder an Einseitigkeiten, die uns im Unterschied zur Unschärfentheorie 
moderner Physik meist nicht bewußt sind. 

Gerhard Ebeling hat zu Recht die Geschichte der Kirche als eine Geschichte 
der immer wieder neuen und wechselnden Bemühungen um die Auslegung 
und das Verständnis Heiliger Schrift beschrieben. Nicht zu jeder Zeit und nicht 
für jeden sprechen dieselben Texte im gleichen Zusammenhang in gleicher 
Weise. Hier liegt der Grund für das kirchliche Bekenntnis und für das Lehr- 
amt, die beide in ihrer Weise diesen Pluralismus steuern sollen. Dennoch erle- 
ben wir es - und dies nicht erst heute -, daß bestimmte biblische und urchristli- 
che Traditionen für uns und unsere kirchliche Praxis zurückgetreten sind. 

In der missionarischen Begegnung mit anderen Religionen wird uns das 
wieder bewußt. Die Christen in den Ländern der Dritten Welt entwickeln in ih- 
rem kirchlichen Leben und in ihrer Theologie Themen und Frömmigkeitsfor- 
men, die sie beim Hören der biblischen Botschaft im Kontext der Kulturen und 
fremdreligiösen Traditionen ihrer Völker entdecken. Das betrifft die ganze 
Breite der Gestaltung kirchlichen Lebens. Meist sind es unveräußerbare reli- 
giöse Grundphänomene, die auch für die frühe Kirche von Bedeutung waren. 
Dazu gehören z. B. das Mysterium der sakramentalen Feier, manche das Le- 
ben begleitende religiöse Riten und Brauchtümer, der Zusammenhang von 
Seele, Körper und Geist, die Beteiligung des Unbewußten bis in unsere Bild- 
und Traumschicht hinein. Wir können hier die Breite der Themen, die in der 
jungen Christenheit Asiens, Afrikas oder Lateinamerikas heute eine Rolle 
spielen, nicht erschöpfend aufzählen. Zu diesen Grundphänomenen, um die es 
hier geht, gehört an allererster Stelle das Gebet. 



Das Gebet • ein Grundphänomen der Religionen 25 

Verarmung des Betens 

Wir heben heute sehr schnell ab auf •Verkündigung" in Gestalt theologischer 
Bewußtmachungsprozesse, möglichst mit einseitigen gesellschaftspolitischen 
Tendenzen: Glaube als •Lernprozeß", dessen Inhalte sich weitgehend mit 
dem beschäftigen, was auch sonst unter unseren Zeitgenossen interessiert oder 
kontrovers verhandelt wird. Aber die persönliche Not wie die Not unserer Kir- 
che ist zuallererst eine Gebetsnot. Es ist eigentümlich, wie selbst im Gottes- 
dienst unserer Gemeinden das Gebet oft in eine schmale Rahmenfunktion ab- 
gedrängt ist. Manche dieser Gebete sind darum auch keine Bitte, Lob oder 
Dank mehr, sondern gebetsähnlich verschlüsselte theologische Urteile und 
Stellungnahmen zu Aktuellem. Man fragt sich, wie dies in einer Kirche gesche- 
hen konnte, die sich auf reformatorische und gar lutherische Tradition beruft. 
Nirgendwo wird wie im Falle des Betens der Abfall vom Ursprung so deutlich. 

Lutherische Reform war die Wiederentdeckung des dem Menschen in Chri- 
stus Jesus persönlich zugewandten gnädigen Gottes. Im Gebet kommt diese 
Erfahrung am markantesten zum Ausdruck. Es ist die vorzügliche und natürli- 
che Weise der Zwiesprache und der Hinwendung zu dem, der mich bei meinem 
Namen gerufen hat und dem wir gehören. Darum konnte Martin Luther Gebet 
und christlichen Glauben geradezu in eins setzen: •Der Glaube ist nichts ande- 
res denn eitel Gebet" - •Wer nicht betet noch Gott anruft in seiner Not, der 
hält ihn gewißlich nicht für einen Gott, gibt ihm auch nicht seine göttliche 
Ehre."2 Noch im 19. Jahrhundert war es für Schleiermacher ausgemacht, daß 
diese Identität gilt: •Fromm sein und Beten, das ist eigentlich ein und das- 
selbe."3 Diese Einsicht zieht sich als prinzipielle Feststellung durch viele Dog- 
matiken und Äußerungen von Theologen. Nur einer sei noch genannt, der sich 
in seinen Arbeiten besonders auch mit der Gebetsliteratur des Reformations- 
jahrhunderts beschäftigt hat: Paul Althaus. Er nennt das Gebet •die Seele und 
den eigentlichen Pulsschlag der Religiosität"4. 

An theologisch richtiger prinzipieller Einsicht hat es wohl nicht gefehlt. 
Aber in der Praxis des Gebetes als religiöse Grundhaltung in ihren verschiede- 
nen Formen und Funktionen sind wir weitgehend alleingelassen worden. Hier 
halfen doch mehr als Literatur über das Gebet die praktizierte Gebetsdisziplin 
und die Einübung in das Gebet des einzelnen und in der Gemeinschaft wie sie 
in geistlichen Bruderschaften, in Orden und Gemeinschaften auch unserer 
Kirche geübt werden. Von den Gebetskreisen der früheren Deutschen Christ- 
lichen Studentenbewegung über die Pfarrgebetsbruderschaft bis hin zu der um 
eine Wiedergewinnung der Gebetsordnung und der reichen Gebetstradition 

2 Erl. 41, 29; 14, 52. 
3 Predigten I, Sammlung 1813, I. 
4 Zur Charakteristik der evang. Gebetsliteratur im Reformationsjahrhundert, 1914, 4. 



Horst Bürkle 26 

der Kirche bemühten Michaelsbruderschaft und des Berneuchenerdienstes 
wurde solche,praxis orandi geübt und gepflegt. Zeiten der Erweckung christli- 
chen Glaubens waren zugleich immer auch Zeiten intensiven Betens. Der mis- 
sionarische Aufbruch im 17. und 18. Jahrhundert über die eigenen Kirchen- 
tumsgrenzen hinaus ist begleitet von einer Gebetsbewegung. Je mehr man sich 
der Welt und ihren Menschen zuzuwenden bereit war, desto eindeutiger und 
notwendiger erfolgte die Hingabe an und die Zuwendung zu Gott, wie sie im 
Gebet zum Ausdruck kommt. 

Es verhält sich genau umgekehrt, als uns moderne theologische Schulweis- 
heit manchmal glauben machen möchte: Wer sich betend ganz an den Herrn 
wendet, entzieht sich damit nicht dem Dienst am Nächsten und an der 
Menschheit. Er unterwirft sich der eigentlichen praeparatio fidei (Vorberei- 
tung des Glaubens) - also der Disposition, die der Glaube selber bewirkt. Je- 
ner christusferne homo incurvatus in se - der in sich selbst verkrümmte und 
verkrampfte, sich selbst nicht losgebende Mensch - er erfährt in diesem Vor- 
gang das Wunder der Neuwerdung. Es ist der von Martin Luther in so vielfälti- 
ger Weise beschriebene seligmachende Wechsel: •Gott in mir und ich in Ihm. 
Er wird ein Knecht und ich ein Herr - das muß ein Wechsel sein..." Das ist kein 
intellektueller Vorgang, sowenig wie Liebe zwischen zwei Menschen sich auf 
eine Vorstellung, auf ein •Selbstverständnis" oder anderes reduzieren läßt. 
Die immer wiederholte Mahnung des Apostels zum anhaltenden Gebet wird 
darum erst in dieser zentralen Rolle des Gebets für die christliche Existenz ver- 
ständlich. Sie ist nicht eine neben anderen Lebensäußerungen im Dasein der 
Gemeinde und des einzelnen. Sie ist der zentrale Vorgang und die manifeste 
Gestalt, in denen der Gläubige das Geheimnis seines Glaubens erfährt und in 
solchem Erleben realisiert. 

Der religiöse Grundakt 

•Realisation" ist einer der Schlüsselbegriffe östlicher Religionen in der Ge- 
genwart. Damit wenden sie sich kritisch gegen ein Christentum, dem sie diese 
Möglichkeit absprechen. Auf dem Hintergrund eines rationalisierten und im- 
mer stärker auf vordergründige Zweckhaftigkeiten abgestellten modernen 
Christentums proklamieren sie die Praktiken der Verwandlung und der Er- 
neuerung des Menschen aus den Kräften ihrer jeweiligen religiösen Grunder- 
fahrungen. Damit nehmen sie für sich die gelebte Religiosität in Anspruch. Das 
kann in sehr unterschiedlichen Weisen erfolgen, immer aber mit der an- 
spruchsvollen Verheißung der Erneuerung des Menschen. 

Die zentrale Funktion des Vollzugs der Hinwendung oder der Versenkung, 
der Entleerung oder mystischen Vereinigung ist in allen diesen Religionen un- 
bestritten. Diesem Vorgang selber kommt höchste Aufmerksamkeit und Kon- 



Das Gebet • ein Grundphänomen der Religionen 27 

zentration zu. Nichts, was mit solchem Verhalten und Vollzug zusammen- 
hängt, ist für sie darum nebensächlich oder unwichtig. Das betrifft die Zeit, den 
Ort, die Art und Weise der körperlichen Verfassung, die tief ins Unbewußte 
reichenden Einstellungen des inneren Menschen. 

Für Gandhi war die tägliche Versenkung eine notwendige körperliche Dis- 
position von großer Wichtigkeit. Asketische Disziplinen standen für ihn im 
Dienst der Meditation. Wesentliche Abschnitte seines Lebens - auch in den 
Jahren angespannten politischen Kampfes für die Unabhängigkeit Indiens - 
hat er in der klösterlichen Abgeschiedenheit eines Ashrams zugebracht. Große 
Entscheidungen und die Perioden höchster öffentlicher Aktivitäten wurden 
hier kontemplativ vorbereitet. In der Konzentration auf die verborgene göttli- 
che Wirklichkeit erfährt der gläubige Hindu bis heute die ihn tragende und 
orientierende Kraft. In der mystischen Einswerdung mit dem Seinsgrund sel- 
ber fallen alle Unzulänglichkeiten dieses Lebens von ihm ab, die mit der 
mävä-Gestalt dieser Welt - ihrem Scheincharakter und ihren Täuschungsma- 
növern - zusammenhängen. Verwundert es, wenn angesichts einer solchen 
Einübung in das Unweltlich-Geheimnisvolle der Hindureligion negative Fest- 
stellungen desselben Gandhi über die Erscheinungsweisen fallen, in denen ihm 
das Christliche im Westen begegnet ist? 

Wir erleben heute die Welle der zunehmenden Faszinationen, die von dem 
Praxisangebot dieser östlichen Religionen ausgehen. Aber wenn man von al- 
lem bloß Exotischen und manchmal Abenteuerlichen absieht, das hier viele 
lockt, bleibt noch etwas anderes. Ich möchte es einmal so nennen: die unge- 
stillte Sehnsucht nach frommer Praxis und erlebbarem Vollzug und Gestalt. Es 
ist die berechtigte Suche nach der •Leibhaftigkeit" dessen, was der Glaube 
glaubt. Der schwäbische Mystiker F. C. Oetinger hat davon gesprochen, daß 
die Leiblichkeit das Ende der Wege Gottes ist. Das hat er nicht nur als einer der 
großen Nachfahren mystischer Frömmigkeitstradition gesagt. Solche •Leib- 
lichkeit" des hautnahen und innerlichsten Erlebens hat zugleich etwas mit dem 
Geheimnis der Inkarnation selber zu tun. Von daher ist kein Anlaß, daß wir in 
aller Gestaltwerdung des Gebetslebens nur eine Veräußerlichung wähnen. Die 
äußerlichen Verhaltensweisen, die in den Religionen das Gebet begleiten, sind 
dann nicht nur Relikte, einer noch nicht zu ihrer wahren Höhe entwickelten 
primitiven Religiosität. Sie sind keineswegs Attribute eines unüberwundenen 
•Heidentums". Vielmehr melden sich in ihnen auch für uns Grundmuster und 
religiöse Strukturen, ohne die auch das christliche Gebet nicht auskommt. Im 
Gegenteil: Weil das Gebet, im Namen des Sohnes an den uns personhaft nahe- 
gekommenen und bekannten Vater gerichtet, die unüberbietbare Beziehung 
zwischen einem Ich und einem Du (Martin Buber) darstellt, vermag es auch 
seiner Gestalt und seinem Vollzug nach das zu sein, was den Menschen in sei- 
ner Ganzheit umfaßt und beteiligt. 



Horst Bürkle 28 

Denken wir einen Augenblick an die Art und Weise, in der sich Menschen 
als Personen begegnen. Welch eine Mißachtung liegt vor, wenn wir ein Ge- 
spräch so führen, daß alles andere an uns (Blick, Haltung, Zuwendung, Auf- 
merksamkeit, Gestik etc.) damit anscheinend gar nichts zu tun hat. Zuwen- 
dung zum anderen als Person schließt alle Bereiche unseres Personseins ein. 
Das bedeutet für das Gebet des Christen, daß es seiner ganzheitlichen Verhal- 
tensweise nach nicht weniger sein kann als die Zuwendung zur Person eines 
anderen Menschen. Von daher kommt dem christlichen Beten als leib-see- 
lisch-geistlichem Gesamtverhalten ein Interesse an Begleitumständen zu, das 
gegenüber dem, was andere Religionen in diesem Zusammenhang kennen, 
nicht zurückstehen muß. Auch und gerade als Christ ist und bleibt der Mensch 
ein homo religiosus, ein religiöser Mensch. Auch und gerade das Christentum 
ist im Blick auf den Menschen und sein Verhalten der göttlichen Offenbarung 
gegenüber Religion. Das bedeutet, daß bestimmte Grundphänomene, die für 
religiöses Verhalten grundlegend sind, nicht verlorengehen dürfen. Das gilt 
auch und vor allem für das Grundphänomen des Gebetes. 

Schauen wir uns nun einzelne der Elemente an, die in anderen Religionen für 
dieses Grundphänomen konstitutiv und typisch sind. Nicht in jedem Fall wer- 
den sich Linien zum christlichen Gebet ziehen lassen. Manches wird immer 
auch im Widerspruch stehen, weil es von den anderen Inhalten dessen her be- 
stimmt ist, was dort als das Heilige erfahren und geglaubt wird. Dieser Ambi- 
valenz müssen wir uns bewußt bleiben. Aber wo dies der Fall ist, kann dann 
auch das andere geschehen: Das Gebet im Namen des Vaters, des Sohnes und 
des Heiligen Geistes gehört seinen Erscheinungsformen und seiner Gestalt 
nach als Verhalten des Menschen in die Reihe der vergleichbaren Strukturen 
und Phänomene des Betens als einer religiösen Grundhaltung. 

Das Gebet als Ausdruck mystischer Gemeinschaft 

Die Grunderfahrung, der das Gebet des Stammesglaubens entspringt, ist die 
der elementaren kreatürlichen Abhängigkeit. Ich sage •kreatürlich", weil es 
zahlreiche mythische Überlieferungen in diesen Religionen gibt, die Gene- 
sis-Charakter tragen: Ein Schöpfergott - meist ein Heroe oder Urahne des ei- 
genen Stammes - hat diese Welt geschaffen. Die Umstände werden im Mythos 
des näheren berichtet. Diese von Mächten und Geistern durchwaltete Welt ist 
es, in der sich der Mensch und seine Gemeinschaft versichern und beschützen 
lassen müssen. Es geht - wie der belgische Missionar und Religionswissen- 
schaftler Placide Tempels in seinen Arbeiten herausgestellt hat, um den Zufluß 
•lebenserhaltender Macht" (force vitale). Die •höheren Machtträger", die 
Ahnen und Geister, sind darum die Adressaten des Gebets und der rituellen 
Handlungen. 



Das Gebet • ein Grundphänomen der Religionen 29 

Der Beter ist von Hause aus nie nur der individuelle, der vereinzelte Beter. 
Sein Gebet selber ist bereits Ausdruck und Vollzug seiner Zugehörigkeit zu ei- 
nem die Zeiten und Generationen, und damit auch die gegenwärtige Gemein- 
schaft der Lebenden umgreifenden corpus mysticum, mystischen Leib: der aus 
Lebenden und •Lebend-Toten" (J. Mbiti) bestehenden organischen Einheit 
des Stammes. Der anglikanische Missionar T. V. Taylor stellt darum nicht 
ohne Grund fest, daß afrikanische Christen tiefer und umfassender verstehen, 
was es heißt, daß so wie in Adam alle Menschen ihren Tod gefunden haben, so 
finden in Christus Jesus, dem neuen Adam, die vielen das Leben (Rom 5,18). 

Das Gebet des einzelnen hat damit eine integrierende Funktion: Es ist nicht 
nur der einzelne, der in einer splendid isolation (einer elitären Einsamkeit) in 
die •Ich-Du-Beziehung" mit Gott tritt. Sein Gebet selber vielmehr läßt ihn 
einmünden in die größere und umfassendere Gemeinschaft. Für den Stam- 
mesangehörigen ist diese Gemeinschaft identisch mit Abstammung und Bluts- 
verwandtschaft. Aber wenn das Neue Testament die Bezeichung ethnos theou 
(Stamm Gottes) für die neue Gemeinschaft in Christus kennt, dann dürfen wir 
getrost den Ethnos in seiner ganzen umfassenden Bedeutung, die er für die 
Stammesreligion hat, geistlich-typologisch deuten. Dann gilt gerade für das 
christliche Gebet, daß es immer wieder ein integraler Vorgang der personalen 
Einbindung und Vergliederung in das Mysterium des Leibes Christi ist. •So oft 
ich ruf und bete, weicht alles hinter sich ..." Diese von Paul Gerhard bezeugte 
Erfahrung des Beters ist ein Grundphänomen des Betens. Raum und Zeit wer- 
den im Gebet entgrenzt. Der Beter erfährt eine eigentümliche •Gleichzeitig- 
keit" (S. Kierkegaard) mit allen, die in derselben mystischen Gemeinschaft mit 
dem gegenwärtigen Herrn stehen, mystisch hier nicht im spezifischen Sinne 
gemeint, sondern sakramental verstanden vom Wesen der Kirche her. Diese 
Gemeinschaft ist soma Christou (Leib Christi) und als solches für den Apostel 
ein Mysterium. Die Enthüllung dieses Geheimnisses oder besser, die Erfah- 
rung seiner Wirklichkeit vollzieht sich im Gebet. Fassen wir mit Luther den 
Glauben als das Festhalten an einem contra speciem (gegen den Anschein), so 
ist das Beten der Vorgang, in dem solches Festhalten manifest wird. 

Das Gebet im Namen der Gemeinschaft 

In der Stammesreligion ist das Gebet primär Gemeinschaftsgebet. Sein Voll- 
zug obliegt dem Familienoberhaupt. Die Funktionen des Beters sind nicht be- 
liebig und nicht austauschbar. So wie das Familienoberhaupt stellvertretend 
für die Familie betet, so vollzieht der Häuptling oder der Priester das Gebet 
und das Opfer für den gesamten Stamm. Das geschieht nicht nur im funktiona- 
len Sinne. Es hat vielmehr mit dem Wesen des Priesters oder des Häuptlings zu 
tun. Der Häuptling ist die Repräsentanz des Ganzen. In ihm findet die Ge- 



Horst Bürkle 30 

meinschaft ihre Identität wie die Familie im Familienoberhaupt. Auch das 
Priestertum ist weitgehend geburtsrechtlich festgelegt. Man kann hier ver- 
gleichsweise an die israelitische Tradition denken: Priester waren ausschließ- 
lich Leviten, Abkommen des Stammes Levi. Die Entwicklung zum Priester- 
tum hin, das diese Funktion des stellvertretenden Betens übernimmt, ist ge- 
genüber der im Familien-, Dorf- oder Stammesoberhaupt verankerten Funk- 
tion sicherlich eine spätere. Die Vollmacht und Autorität ist hier eine gewach- 
sene oder besser: der Mensch wächst in sie hinein. So wie der Ahne dem Le- 
benden gegenüber die stärkere force vitale (lebenserhaltende Macht) verkör- 
pert, so der alte Mensch gegenüber dem jungen. 

Die Gabe des rechten Betens ist nach neutestamentlichem Verständnis nicht 
an das Alter gebunden. Hier besteht ein Unterschied oder auch ein Gegensatz 
zwischen biblischem Gnadenverständnis und Naturreligion. Aber angesichts 
einer zeitgemäßen Infragestellung der Autorität und der Bestreitung der der 
Lebensreife und dem Alter zukommenden Achtung bringen die Gebetsprak- 
tiken der primitiven Religiosität eine christliche Tradition in Erinnerung. 

Für die lutherische Reformation nimmt die Rolle des Hausvaters priesterli- 
che Züge an. Der pater familiae ist zuerst und zumeist derjenige, der für die 
Seinen und mit ihnen das Gebet hält. Angesichts des Mißverständnisses, zu 
dem der reformatorische Begriff vom •Priestertum aller Gläubigen" geführt 
hat, ist dabei zugleich an die Stellvertretungsfunktion des priesterlichen Dien- 
stes für die ganze Gemeinschaft zu erinnern. Neben dem Opfer ist es vor allem 
das Gebet, für das die Person des Priesters in den Religionen ausgesondert ist. 
Nach Lebensstil, Verhalten, Rechten und Pflichten • ja, bis in seine Kleidung 
hinein - steht er unter besonderen Bedingungen. Sie ergeben sich - in den ver- 
schiedenen Religionen höchst unterschiedlich - aus seiner besonderen Funk- 
tion. In jedem Falle sind es symbolische und damit eindeutige Definitionen, die 
ihn von anderen unterscheidbar machen und in seinem Amt identifizieren. Bei 
den Ewe •bringt der Priester alle Anliegen im Gebet vor den tro. Der ganze 
Verkehr der Eweer mit ihren Göttern kann nur durch den Priester vermittelt 
werden. In jeder Lebenslage kommt deswegen der Eweer einem hilflosen 
Kinde gleich zum Priester, um durch ihn sein Anliegen vor den tro zu brin- 
gen."5 

Das priesterliche Amt des stellvertretenden Betens und die auf natürlicher 
Zugehörigkeit beruhende priesterliche Funktion des Familienhauptes für die 
Seinen bedingen und fordern sich gegenseitig. Unter ganz anderer Vorausset- 
zung gilt das auch für das christliche Beten. Die Pflicht und das Recht zum Ge- 
bet in der Familie richtet sich zunächst nach der natürlichen Ordnung und 
Zuordnung, die hier gilt und konstitutiv ist. Es ist eine Verkennung dieses 

5 J. Spieth, Die Religion der Eweer in Südtogo, Leipzig, 1911, 10, 45. 47. 



Das Gebet • ein Grundphänomen der Religionen 31 

Sachverhaltes, wenn - falls überhaupt noch gemeinsam gebetet wird - dies 
dem unmündigen Kind in verniedlichender Absicht überlassen wird. Daneben 
aber steht das •charismatische Beten" dessen, der dazu in besonderer Weise 
im priesterlichen und pastoralen Dienst berufen ist. Dieses Beten ist stellver- 
tretendes Beten und hat seine Funktion im Gebet für die Gesamtheit der 
Gläubigen. Um ihretwillen kennt dieses Amt eine Aussonderung, verlangt es 
besondere und eindeutigepatteAW of behaviour, Verhaltensmuster. Der Amts- 
träger wird dadurch signifikant, zeichenhaft für den Dienst am Heiligen. Nicht 
er selber ist der Garant für das von ihm Erwartete und Vollzogene. Vielmehr 
sind es die Hinweise und Symbole, die ihn zu dem •Besonderen" machen, der 
er um seines Dienstes willen zu sein hat. Dort, wo diese Notwendigkeit der ge- 
wissen Besonderung des für die anderen betenden und handelnden Amtes 
verkannt und verachtet wird, muß die Persönlichkeit selber als ihr eigener Ga- 
rant in den Vordergrund rücken. Die Kirche hat mit Recht immer an der Ob- 
jektivierung des priesterlichen Tuns festgehalten. Darin unterscheidet sich 
auch die Reformation nicht von der altkirchlichen Entscheidung gegen die 
Donatisten. Dieser Hinweischarakter kommt am deutlichsten in einer (Wei- 
he-)Handlung zum Ausdruck, die den Amtsträger dazu aussondert. Gerade in 
den jungen Kirchen in der Dritten Welt spielt darum dieser character specialis 
(das eigentümliche Seinsmerkmal), der seinem Wesen nach ein geistlicher ist, 
eine zunehmend wichtige Rolle. Nicht die besondere Ausbildung als Theologe 
oder die intellektuelle Überlegenheit machen den Pfarrer aus. Vielmehr seine 
Aussonderung und für alle wahrnehmbare pneumatische Qualifikation. 

Das freie und das regulierte Gebet 

Bereits in den Naturreligionen finden wir beides. Es gibt das spontane, aus der 
Situation entspringende Herzensgebet, aber auch das aus der Tradition immer 
schon bekannte, im •liturgischen" Wechsel mit den Anwesenden erfolgende 
Kollektivgebet. F. Heiler weist in seiner grundlegenden Untersuchung zum 
Gebet in der Religionsgeschichte auf diesen frühen und ursprünglichen Zu- 
sammenhang von beiden hin. •Aber nicht nur mit andachtsvollem Schweigen 
und mit ehrfürchtigen Gesten nimmt die Gemeinde am Gebet ihres Oberhaup- 
tes oder Priesters Anteil, sie betet selbst, indem sie die Schlußworte des Vorbe- 
ters in einem gemeinsamen chorischen Responsorium aufnimmt und in den 
Gebetsworten mit einer formelhaften, zustimmenden Redewendung antwor- 
tet. Der Wechsel von Gebet und Responsorium, von Beter und Gemeinde, wie 
ihn die jüdische und christliche Liturgie zeigt, ist schon eine Eigentümlichkeit 
des primitiven Betens."6 

6 F. Heiler, Das Gebet, München, 1921, 55. 



Horst Bürkle 32 

Die alttestamentliche Psalmenforschung hat uns gezeigt, daß wir es hier ne- 
ben den traditionsreichen Gebetsformularen für das Gebet des einzelnen mit 
alten Gebetsliturgien der alttestamentlichen Tempelgemeinde zu tun haben. 
Diese im Psalter gesammelten Texte sind geradezu Agendarien (Ritenvor- 
schriften) für bestimmte Feste und Feiern. Sie haben ihren festen Sitz im Fest- 
kalender der israelitischen Kultgemeinschaft. Der Wechsel zwischen Priester 
und respondierender Gemeinde ist deutlich erhebbar in den Texten. Auch das 
Prinzip der Wiederholung, wie sie liturgischem Beten eigen ist, liegt in diesen 
Psalmliturgien deutlich zutage. Wir können uns hier nur in aller Kürze dieser 
Ergebnisse der Psalmenforschung erinnern. Sie ist vor allem durch die skandi- 
navische Schule gefördert worden mit ihrer besonderen Berücksichtigung des 
kultischen Kontextes. 

Von daher lag es für die Kirche nahe, gerade diese Gebete des Alten Bundes 
dort zu übernehmen, wo das regulierte Gebet des einzelnen in die unsichtbare 
Gemeinschaft der vielen einmündet, von ihr begleitet und als Stundengebet 
gemeinsam vollzogen wird. Unter der Voraussetzung, daß die Gemeinde Jesu 
Christi nun selber der •Tempel Gottes" ist, konnten die dem Tempelkult einst 
entstammenden, aber auch alle anderen Psalmen, im Lichte dieser neuen 
Wirklichkeit übernommen und gebetet werden. Das geht weit über das ver- 
gleichende Argument hinaus, das etwa so lautet: Weil unser Herr selber den 
Psalter gebetet hat, darum beten wir ihn auch. Für die Christusgemeinschaft 
gilt: Das Gotteslob und die Anbetung, die hier vorchristlich konzipiert wurde, 
gewinnt jetzt ihren erfüllenden, spirituellen Sinn für diejenigen, deren Hoher- 
priester Christus Jesus selber ist. Für sie gibt es jetzt Zugang zum Heiligtum 
durch das •ein für allemal" (Hebr 7,27) erbrachte Ganzopfer des Lammes 
Gottes, das der Welt - nicht nur Israels - Sünde trägt. 

In dieser zeit- und raumübergreifenden neuen Gottesgemeinschaft braucht 
darum das gemeinschaftliche Beten nicht auf die sichtbare Gemeinschaft der 
Betenden beschränkt zu bleiben. Wer sich für längere Zeit der regulierten 
Ordnung des Stundengebetes (Breviergebetes) unterzieht, der erfährt etwas 
von dieser die Welt umspannenden Gebetsgemeinschaft. Zur selben Stunde 
werden die gleichen uralten (Psalm-)Gebete gebetet. Die Hinwendung zum 
Herrn erfolgt nicht beliebig und individuell zufällig, sondern mündet ein und 
vereinigt sich mit dem großen Strom der gleichzeitig Betenden in aller Welt. In 
der regula orandi (Gebetsordnung) liegt hier das Besondere und der verhei- 
ßene Segen. Das Gebet des einzelnen vermag viel - aber das Gebet der vielen 
ist wie ein mächtiger Strom, der unserer Schwachheit, Einsamkeit, auch unse- 
rer Trägheit im Gebet aufhilft. Zu dem Zufälligen, Spontanen des aus der Si- 
tuation des einzelnen entsprungenen Gebetes tritt damit - wie auch in anderen 
Religionen - das aus der gemeinsamen Tradition der Gemeinde stammende li- 
turgische und regulierte Beten. 



Das Gebet - ein Grundphänomen der Religionen 33 

Auch hier zeigen uns die oft sehr alten, von der Überlieferung her qualifi- 
zierten Gebetstexte in den verschiedenen Religionen etwas Wichtiges an: Das 
Alter und die Ehrwürdigkeit eines Formulars stellen eine besondere Qualität 
dar. Das hat nichts mit modernem nostalgischen Empfinden zu tun, aber es ist 
in einer Zeit wie der unseren von Wichtigkeit, in der man sich von immer neu- 
en, einander schnell ablösenden Experimenten und singulären Einfällen allzu- 
viel verspricht. Dabei ist es oft mit Händen zu greifen, wie sehr die Mitwirken- 
den hierbei verkennen, daß sie dabei den ihnen geläufigen modischen Stilele- 
menten verhaftet bleiben. In den Religionen der Völker unterscheidet sich der 
Gebetsvorgang auch nach seinen äußeren Umständen und in seiner sprachli- 
chen Form deutlich vom alltäglichen Umgang der Menschen miteinander. 
Auch hier findet bis in die sakrale Sprache und in die Haltung des Betenden 
hinein eine deutliche •Aussonderung" - besser: eine •Besonderung" statt. 

In der Qualifikation der Gebete durch die Überlieferung und die Geschichte 
spielt aber noch etwas anderes eine Rolle: Das Gebet eines Hindu ist das bis 
weit in die mythische Überlieferung zurückreichende Formular vedischer und 
upanishadischer Frömmigkeit. Die ältesten heiligen Schriften Indiens sind sol- 
che Gebets- und Opfertexte, die den frühen •Sehern" zugeschrieben werden. 
Auch hier gilt: Wer sie betet, der betet nicht nur für sich. Er mündet ein in eine 
die Zeitalter übergreifende und diese mäyähafte Welt entgrenzende •Gemein- 
schaft des Geistes" (S. Radhakrishnan). Aus der mythischen, d. h. hier vorge- 
schichtlichen Überlieferung schöpfend, greifen diese Texte weit in die indische 
Kosmologie zurück. Der Beter weiß: Lange bevor er sein Gebet spricht, haben 
unzählige andere Fromme dieses sein Gebet gesprochen. Für den gläubigen 
Hindu mögen viele Existenzen und Wiedergeburten dazwischen liegen, aber 
gerade dies gibt diesem Gebet seine besondere Qualität. 

Wir Heutigen neigen dazu, dem gerade Aktuellen höchste Relevanz zuzuer- 
kennen. Das hängt mit dem Verlust des geschichtlichen Denkens und der my- 
thisch-sakramentalen Dimension des Glaubens zusammen. Hier ist •Ewig- 
keit" abhanden gekommen und hat dem vordergründig Unmittelbaren den 
Platz abgetreten. Von daher tun wir uns schwer, die Qualität zu erfassen, die in 
der Geschichte oder im Ursprung eines Gebetes der Kirche liegt. Aber von der 
Bedeutung her, die in anderen Religionen gerade dieser Qualität eines Gebe- 
tes zukommt, fällt auch wieder Licht auf ein Stück unserer Tradition. Was be- 
deutet es, wenn ich weiß, daß dieses selbe Gebet, das ich jetzt spreche, von vie- 
len Märtyrern und Heiligen zu ihrer Zeit oder in außerordentlicher Lage gebe- 
tet wurde? Ein Gebet des heiligen Augustinus, des heiligen Benedikt oder ir- 
gendeines anderen der großen Väter im Glauben hat seinen ausgezeichneten 
Rang. Es hat darüber hinaus durch die Geschichte derer, die es durch die Jahr- 
hunderte gebetet haben, •spirituelle Potenz". Das ist nicht magisch zu verste- 
hen. Am besten verdeutlicht man es, wenn man daran erinnert, daß uns in den 



Horst Bürkle 34 

Jahren nach dem Kriege die Gebete eines Dietrich Bonhoeffer besonders wert 
waren. Warum? Nicht allein wegen ihrer inhaltlichen Aussagen und ihrer for- 
malen Schönheit. Das ließe sich auch leicht andernorts finden. Aber weil es 
dieser Mann war, der für sein gutes Bekenntnis vor Gott und den Menschen ge- 
litten hat und gestorben ist, darum galten uns solche Gebete besonders. 

In diesem Zusammenhang dürfen wir uns auch des Jahres der Kirche und 
des Märtyrer- und Heiligenkalenders erinnern. Die Zeitordnung der Gebete 
und Festanlässe spielt in den Religionen eine bedeutende Rolle. Dort ist nichts 
beliebig oder zufällig. Neben den Gebeten, die im Leben des einzelnen ihren 
konkreten Anlaß haben, stehen die in den gemeinsamen Anlässen des Stam- 
mes, einer Tempelgemeinde, eines Ashrams oder eines buddhistischen Sangha 
verankerten Gemeinschaftsgebete. Dieser Kalender ist unabhängig vom Ge- 
schick des einzelnen. Die vielen finden sich hier vielmehr zusammen, um vor 
diesem Hintergrund der umfassenden gemeinsamen Heilsschau und -Verwirk- 
lichung ihr individuelles Anliegen einzufügen. 

Gebete haben darum ihren größeren Kontext, ihren Sitz im Leben der kulti- 
schen Gemeinschaft. Sie gehören in die Festfeiern des Tempels, in die mythi- 
schen Feieranlässe der Göttergeschichten oder in die vielfältigen, das Leben 
der Gemeinschaft oder des einzelnen begleitenden •Lebensstufen"-Feste (ri- 
tes de passage) wie Geburtsriten, Initiationen, Hochzeiten oder Bestattungen. 
Alles das gehört in einem weiteren Sinne zur regula orandi (Gebetsordnung) 
als einer religionsphänomenologischen Grundstruktur. 

Gebet als ein ganzheitlicher Vollzug des Menschen 

Wir haben von den besonderen Anlässen und den dem Leben des einzelnen 
vorgeordneten und vorgegebenen Festsituationen gesprochen. Bereits darin 
wurde deutlich, daß es sich beim Gebet nicht nur um ein •Sprachereignis" oder 
um ein bloß innerliches Verhalten handelt. Das Mißverständnis des modernen 
Menschen, der meint, seinen Herrgott immer und überall im Herzen zu tragen 
und deswegen auf jede Konkretion eines Gebetes verzichten zu können, steht 
im Widerspruch zu allen Verhaltensweisen des Menschen in den Religionen. 

Dort beobachten wir vielmehr, daß dem Gebetsvollzug gerade eine ganz be- 
sondere Aufmerksamkeit gewidmet wird hinsichtlich der vermeintlich nur 
•äußeren" Umstände. Für einen Hindu oder für einen Buddhisten ist hier so- 
wenig wie für den Papua in Neuguinea nichts nur •äußerlich". Für sie gibt es 
diese spätabendländische Trennung überhaupt nicht. Das äußere Verhalten 
signalisiert nicht allein den inneren Vorgang. Es gehört vielmehr wesentlich 
und darum unentbehrlich dazu. 

Hier ist zunächst von der dem Gebet eigenen Haltung des Körpers zu spre- 
chen. Wir brauchen nicht an die eindrücklichen Zusammenhänge von körper- 



Das Gebet • ein Grundphänomen der Religionen 35 

licher Übung und Meditation in der Tradition hinduistischer Versenkungs- 
praktiken wie des Yoga zu denken. Hier könnte eingewandt werden, daß es im 
engeren Sinne des Wortes kein Beten mehr sei. Dennoch kennen wir auch den 
durchaus personalen, auf die Verehrung einer bestimmten Gottheit bezogenen 
Yoga, wie er sich in der Bhakti-Tradition Indiens herausgebildet hat. Aber 
stellen wir uns die Gebetspraxis der gläubigen Muslime vor Augen. Ihr fünfmal 
täglich in der Moschee erfolgendes Gemeinschaftsgebet ist an ganz bestimmte, 
eben für das Beten selber signifikante körperliche Verhaltensweisen gebun- 
den. Sie beginnen mit der symbolisch-rituellen vorbereitenden Reinigung im 
Vorhof der Moschee am Brunnen. Das Weihwasserbecken an den Eingängen 
unserer katholischen Schwesterkirche ist eine Erinnerung daran: Der ins Hei- 
ligtum zum Gebet Eintretende reinigt sich; denn er betritt im Angesichte Got- 
tes heiligen Boden und begibt sich im Gebet in die Aussonderung vor Gott. 
Auch das Lavabo-Kännchen auf dem Altar erinnert an diesen Zusammen- 
hang. Daß der Muslim seine Schuhe auszieht, ist natürlich von der mosaischen 
Überlieferung am Berge Horeb abgeleitet. Aber gerade darin liegt wiederum 
ein deutlicher Hinweis auf die nun erfolgende besondere Gebetssituation an 
heiliger Stätte. Selbst der Gebetsteppich, den der Gläubige zur Gebetszeit - 
und sei es im Gang des Flugzeugs - in Richtung des heiligen Mekka zum Gebet 
ausbreitet, ist eine solche Erinnerung. Vor allem aber sind es die für die Ver- 
richtung des Gebetes vorgeschriebenen, gemeinsam vollzogenen körperlichen 
Haltungen, die zum Wort hinzukommen: Knien, Sich-Beugen, Liegen - um 
nur diese drei liturgischen Grundhaltungen der Betenden in der Moschee zu 
nennen. Wir können hier auf das Detail nicht weiter eingehen. Es würde sofort 
deutlich machen: Hier ist Beten ein ganzheitlicher Vorgang, der Leib, Seele 
und Geist umfaßt. 

Auch die Gebete selber werden nicht im profanen Alltagston gesprochen. 
Sie erfolgen in einem feierlichen, liturgisch-monotonen (objektiven) Gebets- 
ton, an dem alle ohne Unterschied wie in eine Tonlage einstimmen können. 
Alles Individuelle und Beliebige tritt auch hier zurück. In dieser täglich sich 
mehrmals wiederholenden Gemeinschaftserfahrung vor Allah manifestiert 
sich die Einheit des islamischen Glaubens. Das Gebet in der Moschee gewinnt 
damit konstitutiven Charakter für die islamische Gemeinschaft. 

Wer als Hindu vom Tempelgebet und von derpuja (Verehrung), die er dort 
verrichtet hat, zurückkehrt, trägt auf der Stirn den tilak - jenen roten Fleck, 
der ihn kennzeichnet als einen, der Anteil gehabt hat am Heiligen. Auch er hat 
mit Seele, Körper und Geist seinem Gebet Ausdruck verliehen. Der Weih- 
rauch, der den Tempel durchzieht und den er mit seinem Weihrauch intensi- 
viert, hat die Funktion, die Besonderheit des heiligen Ortes auch sinnenfällig 
zu verdeutlichen. 



Horst Bürkle 36 

Das Gebetsverhalten der Menschen in den Religionen ist das intensivste und 
umfassendste Verhalten, das der Mensch an den Tag zu legen vermag. Es ist 
immer Ausdruck dessen, was den Menschen •unbedingt angeht" (P. Tillich) 
und ihn darum in seiner Totalität betrifft. 

Es wäre ein Irrtum, in alledem, was dabei Gestalt und Ausdruck gewinnt, 
das eigentlich •Heidnische" zu sehen. Mit dem Gebet im Namen und in der 
Gegenwart Jesu Christi ist solche Totalität des Betroffenseins des Menschen 
nicht beseitigt, sondern überhaupt erst begründet. Wer im Herrengebet - und 
hier haben wir es ja mit dem christlichen Gebetpar excellence zu tun - •Vater" 
zu Gott im Himmel sagen darf, der kann sich nicht anders als wie ein Kind sei- 
nem Vater gegenüber verhalten. Wie ausdrucksvoll und gestaltenreich, wie 
leibhaftig und sichtbar ein Kind mit seinem lieben Vater umgeht, das wissen 
nicht nur die Familienväter. 

Welche Tiefe und welche Breite, welcher Ausdruck und welche Aufmerk- 
samkeit das Gebet der Kirche - als Gebet des einzelnen und in der Gemein- 
schaft - wieder zu gewinnen vermag, ist darum alles andere als ein liturgisches 
Sonderinteresse. Es geht dabei um den Lebensnerv der Kirche. 

Einsamkeit und Stille oder 
Spiritualität des Nächsten als Weg zu Gott 

Otger Steggink, Nimwegen 

Es ist eine der Grunderkenntnisse unserer Zeit und eine Heimholung 
der evangelischen Botschaft in unsere Aufgabe: Unmittelbarkeit zu 
Gott wird durch die Begegnung mit dem Mitmenschen nicht gebrochen, 
sondern erst erstellt. Man findet Gott nicht im isolierten Ich, sondern nur 
im Wir der Gemeinschaft, im Wir des innerweltlichen Dialogs, in dem 
allein das Ich, das in der Liebe zum Mitmenschen, zum Nächsten, seine 
Aufgabe sieht; •Contemplatio" gibt es nur dort, wo die alte Aszese •Ac- 
tio" fand1. 

1 Josef Sudbrack SJ, Probleme-Prognosen einer kommenden Spiritualität, Würzburg 1969, 91. 




