
Horst Bürkle 36 

Das Gebetsverhalten der Menschen in den Religionen ist das intensivste und 
umfassendste Verhalten, das der Mensch an den Tag zu legen vermag. Es ist 
immer Ausdruck dessen, was den Menschen •unbedingt angeht" (P. Tillich) 
und ihn darum in seiner Totalität betrifft. 

Es wäre ein Irrtum, in alledem, was dabei Gestalt und Ausdruck gewinnt, 
das eigentlich •Heidnische" zu sehen. Mit dem Gebet im Namen und in der 
Gegenwart Jesu Christi ist solche Totalität des Betroffenseins des Menschen 
nicht beseitigt, sondern überhaupt erst begründet. Wer im Herrengebet - und 
hier haben wir es ja mit dem christlichen Gebetpar excellence zu tun - •Vater" 
zu Gott im Himmel sagen darf, der kann sich nicht anders als wie ein Kind sei- 
nem Vater gegenüber verhalten. Wie ausdrucksvoll und gestaltenreich, wie 
leibhaftig und sichtbar ein Kind mit seinem lieben Vater umgeht, das wissen 
nicht nur die Familienväter. 

Welche Tiefe und welche Breite, welcher Ausdruck und welche Aufmerk- 
samkeit das Gebet der Kirche - als Gebet des einzelnen und in der Gemein- 
schaft - wieder zu gewinnen vermag, ist darum alles andere als ein liturgisches 
Sonderinteresse. Es geht dabei um den Lebensnerv der Kirche. 

Einsamkeit und Stille oder 
Spiritualität des Nächsten als Weg zu Gott 

Otger Steggink, Nimwegen 

Es ist eine der Grunderkenntnisse unserer Zeit und eine Heimholung 
der evangelischen Botschaft in unsere Aufgabe: Unmittelbarkeit zu 
Gott wird durch die Begegnung mit dem Mitmenschen nicht gebrochen, 
sondern erst erstellt. Man findet Gott nicht im isolierten Ich, sondern nur 
im Wir der Gemeinschaft, im Wir des innerweltlichen Dialogs, in dem 
allein das Ich, das in der Liebe zum Mitmenschen, zum Nächsten, seine 
Aufgabe sieht; •Contemplatio" gibt es nur dort, wo die alte Aszese •Ac- 
tio" fand1. 

1 Josef Sudbrack SJ, Probleme-Prognosen einer kommenden Spiritualität, Würzburg 1969, 91. 



Spiritualität des Nächsten als Weg zu Gott 37 

Die Fragestellung 

Mit dieser Feststellung eines heutigen Theologen stehen wir in der Mitte der 
Spiritualität des Nächsten, wenn auch das Zitat beim ersten Hören plakativ, 
verwirrend wirkt. Doch es kann erhellt werden durch ein Nachsinnen über das 
Thema: wie kann der menschliche Dialog, die personale Begegnung, als Ort 
der Gottesbegegnung, des religiösen Glaubens, zur Erfahrung werden? Zuerst 
einmal scheinen menschlicher Dialog, personale Begegnung, und auf der an- 
deren Seite Glauben und Beten, nicht nur nichts miteinander zu tun zu haben, 
sondern sich sogar zu widersprechen. 

Gebet und Betrachtung sind - jedenfalls der klassischen abendländischen 
Auffassung nach - Beschäftigungen, die man allein und im Privaten verrichtet, 
also persönliche Angelegenheiten, die andere nichts angehen, inneres Tun, das 
jede Art von Begegnung und Gespräch mit anderen, jede Form von Gruppen- 
erleben ausschließt. Im Glauben und im Gebet wendet sich der Mensch an sei- 
nen Gott, auf den er im Stillen hört und zu dem er als einzelner aus seinem In- 
nersten spricht. Diese Auffassung und Praxis von Glauben und Beten als Pri- 
vat-•Unterhaltung" mit Gott, die an bestimmte Zeiten und Orte, Normen und 
Methoden gebunden ist, wurde getragen von einer Kultur, die aus griechi- 
schem Denken kommt. 

Vor allem nach dem Mittelalter wurde aufgrund dieser Weltsicht das reli- 
giöse Leben auf allen Gebieten zersplittert. Auch im gesellschaftlichen Leben 
vollzog sich eine immer stärker werdende Individualisierung, und für den ein- 
zelnen wurden Geist und Seele immer mehr betrachtet, als seien sie im Ge- 
fängnis, im Körper eingeschlossen. Damit aber müssen sich auch Betrachtung 
und Gebet gleichsam in Privaträume zurückziehen, wo der Mensch - gesehen 
als rein geistige Seele • von der Vereinigung mit Gott völlig erfüllt werden 
könne. Der Rahmen, innerhalb dessen die Seele ihrem Gott begegnen und Er- 
füllung finden sollte, war also die Einsamkeit, erlebt als körperliche und räum- 
liche Abgeschiedenheit, war die Stille, verstanden als Nicht-Reden, als undia- 
logische Haltung dem Menschen und der Welt gegenüber. 

In den Blick bekommt man die darin verborgene Problematik beim Nach- 
sinnen über das Verhältnis von Kontemplation und Aktion. Die christliche 
Spiritualität des Abendlandes strebt spätestens seit dem •Herbst des Mittelal- 
ters" nach einem Gleichgewicht zwischen beiden. Jede Epoche versuchte, für 
dieses Problem eine ihren Umweltbedingungen und geistigen Strömungen ent- 
sprechende Lösung zu finden. Die zerbrechliche Achse •Kontemplation - Ak- 
tion" wird zum roten Faden der Entwicklung der christlichen Spiritualität und 
gleichzeitig zum Standort, von dem aus man ihre Physiognomie beschreiben 
kann. 



Otger Steggink 38 

Auffallend ist, daß jede Reform des religiösen Lebens auf das kontemplative 
Ideal zurückgreift und immer wieder die strenge Beobachtung von Schweigen 
und Einsamkeit einschärft. In der praktischen Verwirklichung des Schweigens 
und der Einsamkeit ging man dabei aber von sehr dinglichen Voraussetzungen 
aus: Schweigen und Einsamkeit wurden wie Regeln äußeren Verhaltens ange- 
sehen und auf Vorschriften von Zeit und Raum reduziert. Sie wurden als Mittel 
zur Schaffung der geeigneten Voraussetzungen für einen Hauptzweck, das 
•vacare Deo" •Freisein für Gott" verstanden und als Gegengewicht und Ab- 
schirmung gegen die apostolische Tätigkeit. 

Zwar schärfte man gleichzeitig auch das innere Schweigen und die innere 
Einsamkeit mit Verweis auf das Beispiel von Mystikern nachdrücklich ein; 
doch damit war eine Intensivierung der individuellen Verinnerlichung ge- 
meint. Die Einbeziehung des Gemeinschaftslebens, der zwischenmenschli- 
chen Beziehungen und des Gruppenlebens wurde bei der Verwirklichung von 
Schweigen und Einsamkeit nicht in Betracht gezogen. 

Man hob den äußeren Aspekt von Schweigen und Einsamkeit als notwen- 
dige Voraussetzung für das Gebetsleben hervor, ohne auf deren ganzheitliche 
Verwirklichung - mit Seele und Leib, im WzV-Aspekt des Daseins - hinzuwei- 
sen. 

Wir wollen hier nicht die Übung des Schweigens und der Einsamkeit in der 
Vergangenheit kritisieren. Sie hat sich in einer Auffassung von Welt und 
Mensch entwickelt, die nicht mehr die unsere ist. Wir wollen ebensowenig den 
Wert von Schweigen und Einsamkeit als unerläßliche äußere Vorbedingungen 
für das Gebetsleben in Frage stellen. Vielmehr wollen wir in offener Weise ein 
Postulat neu überdenken, das in der spirituellen Überlieferung immer im Mit- 
telpunkt stand, das Postulat nämlich von Schweigen und Einsamkeit, die zu 
Gott führen. Das aber bedeutet, daß wir eine Verwirklichung von Schweigen 
und Einsamkeit suchen, die fähig ist, das Leben in Dialog, mit anderen Worten 
Gemeinschaftsleben und zwischenmenschliche Beziehungen zu integrieren, so 
wie es unserer heutigen Auffassung von Welt und Mensch entspricht. Es ist 
darum vor allem nötig, zu untersuchen, wie der moderne Mensch zu Einsam- 
keit und Schweigen steht. 

Einsamkeit und Isolierung 

Es gibt kein menschliches Dasein ohne Einsamkeit; denn sie entspringt der in- 
nersten Mitte des Menschen, dem tiefsten Kern seines Wesens, der von keiner 
kulturellen Umorientierung berührt wird. Die gesamte Menschheitsgeschichte 
ist von der Erfahrung der Einsamkeit, des Alleinseins durchzogen, geprägt. 
Heute aber, in der technischen Zivilisation des Westens, wird diese fundamen- 
tale Erfahrung zweifellos bedrückend, drohend wie nie zuvor. In der Vergan- 



Spiritualität des Nächsten als Weg zu Gott 39 

genheit kreiste die philosophische Spekulation nicht dauernd um diese eine 
fundamentale Erfahrung des Menschen. Heute dagegen durchzieht sie wie ein 
roter Faden die verschiedensten philosophischen Systeme. Wie ein Kehrreim 
wiederholt sie sich bei Kierkegaard, Heidegger, Sartre, Ortega y Gasset, um 
nur wenige Namen zu nennen. Wohl für jeden Philosophen, für Louis Lavelle, 
Simone Weil, stellt die Einsamkeit eine Grundlage dar. Auch die zeitgenössi- 
sche Literatur kommt von dem Thema der Einsamkeit oder ihrer Wirkungen 
nicht los; man denke an die Werke Camus', Dostojewskis und Kafkas. Sozio- 
logen, Psychologen und Theologen sehen in der Einsamkeit das •zentrale Pro- 
blem unserer Zeit"2. 

Es darf daher nicht wundernehmen, daß sich auch die Spiritualität mit dem 
Problem der Einsamkeit als einer •vergessenen Wahrheit der Kommunika- 
tion" beschäftigt3. Denn gerade hier, in ihren Auswirkungen auf die Fähigkeit 
zur mitmenschlichen Beziehung, offenbart sich die Krise der Einsamkeit; denn 
paradoxerweise kann man sagen, daß die Krise der Einsamkeit im Grunde eine 
Kontaktkrise ist. Der moderne Mensch kann nicht mehr allein sein; wenn er 
aber versucht, mit dem Nächsten in Beziehung zu treten, steht er vor dem glei- 
chen Nichtkönnen, wie wenn er gezwungen ist, Einsamkeit zu ertragen. Der 
gegenwärtige Trend zum •Dialog" und zur •Gruppendynamik" mag zwar 
auch auf snobistischer Mode beruhen, aber er entspringt doch meist einer leid- 
voll erfahrenen Kontaktunfähigkeit. Gleichzeitig offenbart sich in ihm die Un- 
fähigkeit, •man selbst zu sein", •sich selbst zu finden". Der moderne Mensch 
schwankt hin und her zwischen Anpassung an die Masse, Leben in der An- 
onymität und Rückzug auf sich selbst, Isolierung als Selbstbehauptung gegen- 
über der Masse. Dabei sind ihm beide Haltungen unerträglich. Der moderne 
Mensch leidet an einer doppelten Ohnmacht: er kann keinen Kontakt finden, 
und er kann nicht allein sein. Er bewegt sich in einem circulus vitiosus, einem 
unentrinnbaren Drang, der in ihm den unbestimmten Wunsch erzeugt, jeweils 
anderswo zu sein, außerhalb seiner selbst, außerhalb der gegenwärtigen Situa- 
tion. In unserer Zeit findet der Mensch nur schwer den Weg der humanen Ein- 
samkeit, der ihn zu sich selbst, zum Nächsten, zur Welt und zu Gott führen 
könnte. Es ist daher durchaus nicht überraschend, daß Ärzte, Psychologen, 
Philosophen und auch Theologen zu der Erkenntnis gelangt sind, daß die Krise 
der Einsamkeit im Grunde das •Problem des Nächsten" ist4. 

2 Siehe: Einsamkeit in medizinisch-psychologischer, theologischer und soziologischer Sicht. Ein 
Tagungsbericht. Stuttgart, Ernst-Klett-Verlag, 1967. 
3 Michel de Certeau SJ - Francois Roustang SJ, La solitude; une verite oubliee de la communica- 
tion. Paris, Desclee de Brouwer 1967. 
4 Ctr. Dr. Juan Rof Carballo, La soledad redescubierta, in: Revista de Espiritualidad 19, 1961, 
223-231. 



Otger Steggink 40 

Was ist Einsamkeit? 

Die humane Einsamkeit wird von der Beziehung zum Nächsten, mit dem einer 
in Kontakt steht, bestimmt. Sie ist das Gegenteil von Isolierung, die sich gegen 
Beziehung abschirmt. Wieviele Menschen müssen heute bei der Psychothe- 
rapie Hilfe suchen, um sich aus der •falschen Einsamkeit", der Isolierung, be- 
freien zu lassen! 

Die Isolierung unterscheidet sich von der echten Einsamkeit dadurch, daß 
der isolierte Mensch nicht fähig ist, sich dem Nächsten gegenüber zu öffnen, 
mit ihm in Kontakt zu treten, den anderen als anderen, also in seiner unver- 
kürzbaren Einmaligkeit anzuhören, zu akzeptieren. Der einsame Mensch aber 
wird aus der Sicherheit des Eigenen in die Begegnung mit dem anderen treten 
können. Der isolierte Mensch fürchtet im Kontakt eine Bedrohung seiner Per- 
son. Da nun das Wort, der Dialog die Beziehung zum anderen herstellt, ent- 
spricht der Isolierung die Stummheit. Isolierung und Einsamkeit verhalten sich 
zueinander wie Stummheit und Schweigen. Befreiung von der Isolierung ist 
nur durch die •Schule der Einsamkeit" möglich. Man muß lernen, einsam zu 
sein, d. h. sich selber und die anderen in ihrem •Anderssein", in ihrer Einma- 
ligkeit, anzunehmen. 

Einsamkeit und Schweigen, als existentielle Formen der Beziehung zum 
Nächsten verstanden, spielen in der Entwicklung der menschlichen Person zur 
Gemeinschaftsfähigkeit eine entscheidende Rolle. Daher muß man sich den 
engen Zusammenhang zwischen Einsamkeit und Persönlichkeit, zwischen 
Schweigen und personaler Beziehung zum Nächsten bewußt machen und sie 
existentiell realisieren. 

Verzicht und Liebe 

Was ergibt sich nun aus diesem Verständnis von Einsamkeit und Isolierung, 
von Stummheit und Schweigen? Wir haben festgestellt: Einsamkeit läßt sich 
nur aus der Beziehung zum Nächsten heraus verstehen. Wenn diese Beziehung 
die Form von Liebe, von Freundschaft annimmt, dann wird aus der Einsamkeit 
ein •Verzicht". Der Verzicht gehört zur Hinneigung auf den anderen in seiner 
Einmaligkeit ebenso, wie die Einsamkeit immer mit menschlicher Beziehung 
Hand in Hand geht. Wer verzichtet auf Darstellung des Eigenen, zeigt seine 
Hinneigung auf den, den er liebt; und dies nicht auf der Ebene des Bedürfnis- 
ses, sondern eben auf jener des Verlangens, des Hinneigens. Damit ist ge- 
meint, daß man sich vereinigt mit dem anderen, als dem Verschiedenen. Die 
Ebene des Bedürfnisses wird dabei überschritten. Das Bedürfnis will sich den 
•geliebten" Gegenstand, die •geliebte" Person aneignen, sich angleichen. Auf 
der Ebene des Hinneigens, der uneigennützigen Liebe zum andern hingegen 



Spiritualität des Nächsten als Weg zu Gott 41 

wird im eigenen Innern der Vorgang des Verzichtens ausgelöst. Wir überwin- 
den das Bedürfnis, den andern auf uns selbst oder auf unser Bild von ihm zu re- 
duzieren. Wir erkennen vielmehr den andern an als einen Träger eigenen Ver- 
langens, selbständiger Personalität, so wie auch wir selbst sie in uns tragen. 

Der Mensch, der fähig ist zu verzichten, läßt seine Einsamkeit und sein 
Schweigen dem andern gegenüber Zeichen des Hinneigens sein, mit ihm sich 
zu vereinen, ohne ihn zu vereinnahmen. Einsamkeit und Schweigen schaffen 
den Ort, wo der andere er selbst bleiben kann und nicht vom Gerede verein- 
nahmt wird. Die •Erfahrung" von Einsamkeit ist ein Garant der Liebe. Ohne 
die •Schule der Einsamkeit" gibt es keine wahre Liebe, keine wahre Freund- 
schaft und auch keine wahre christliche Brüderlichkeit. 

Manche Texte zeitgenössischer Autoren illustrieren, was wir eben gesagt 
haben: •Laß dich von keiner Zuneigung zum Gefangenen machen. Bewahre 
deine Einsamkeit. Sollte einmal der Tag kommen, an dem dir eine wahre Liebe 
geschenkt wird, dann wird kein Widerspruch bestehen zwischen der inneren 
Einsamkeit und der Freundschaft. Im Gegenteil, gerade an diesem untrügli- 
chen Zeichen wirst du die echte Liebe erkennen."5 

Die Einsamkeit ist die Feuerprobe der Liebe, die Prüfung, die der Ehepart- 
ner, der Freund und der Mystiker in verschiedenen Graden durchmachen müs- 
sen, aber auch der •Bruder" und die •Schwester", wenn er (sie) seines (ihres) 
Namens würdig sein will. 

Louis Lavelle sagt dazu: •Die Einsamkeit enthält in sich alle möglichen Be- 
ziehungen zu allen Menschen. Ja sogar in der Gemeinschaft muß man diese 
Einsamkeit erfahren. Eine innige Beziehung unter den Menschen beginnt erst 
dort, wo man sich nicht gegenseitig als Mittel benützen will, um sich von der 
Einsamkeit zu befreien, sondern im Gegenteil, als Pforte, um zu ihr zu gelan- 
gen; denn die meisten Menschen haben sie nie gekannt."6 Der französische 
Philosoph scheut sich nicht, die in den Beziehungen zum Nächsten gelebte Ein- 
samkeit als den Gipfel der Freundschaft zu bezeichnen: •Der, den wir Freund 
nennen, ist es, der uns wunderbarerweise unserer Einsamkeit zurückgibt. Er 
zwingt uns, immer wieder in sie einzukehren. Er beschützt sie. Er ist da, als 
wäre er nicht da. Und er muß da sein, damit wir erfahren, daß wir allein sind."7 

Das gleiche drückt eine Eintragung Dag Hammarskjölds in sein Tagebuch 
aus: •Schweigen ist der Raum um jede menschliche Gemeinschaft. Freund- 
schaft bedarf keiner Worte. Sie ist die vom Gram der Isolierung befreite Ein- 
samkeit."8 

s Simone Weil, La pesanteur et la grace. Paris, Plon, 1948, 73. 
6 Louis Lavelle, Conduite ä l'egard d'autrui, Paris 1957, 117. 
7 Ebd. 204. 
8 Dag Hammarskjöld, Zeichen am Weg, München/Zürich, Droemer Knaur, 27. 



Otger Steggink 42 

Der enge Zusammenhang zwischen Einsamkeit und Dialog, zwischen 
Schweigen und Kommunikation wird überraschenderweise im Schrifttum un- 
serer Tage bedacht. Auch die für unsere Zeit charakteristische Erfahrung des 
Zusammenlebens in kleinen Gruppen oder Basisgemeinschaften, in denen die 
menschlichen Beziehungen offener und direkter gelebt werden, bestätigt die- 
sen Zusammenhang. 

Wir müssen dasjenige, was die Gegensatzpaare von •Bedürfnis • Verlan- 
gen", •Stummheit - Schweigen", •Isolierung - Einsamkeit" besagen, in un- 
sere Sprache und unser Leben übersetzen. - Nur in der •Schule der Einsam- 
keit", durch jenen •Verzicht" aufeinander, der es jedem ermöglicht, er selbst 
zu sein mit seiner Einmaligkeit; nur in der Aufgeschlossenheit für die anderen, 
die zur echten, persönlichen Begegnung führt, kann unser brüderliches Ge- 
meinschaftsleben die nötige religiöse Reife erlangen. 

Der Dialog muß in jenem vollen Sinn des Wortes gepflegt werden, wo 
•Schweigen" bedeutet, daß einer den anderen anhört und akzeptiert; wo 
•Einsamkeit" besagt, daß einer auf alle jene Haltungen verzichtet, durch die er 
den anderen auf das Bild von ihm oder auf einen selbst reduzieren will; daß 
man vielmehr den anderen achtet, indem man in ihm das transzendierende 
Verlangen und zugleich die eigene Abhängigkeit von ihm nicht nur im mate- 
riellen und sozialen Bereich, sondern auch im Bereich des Glaubens aner- 
kennt. 

So verstanden wird das Schweigen zum •cultus justitiae" (•Kultivieren, 
Tun, Hochachten der Gerechtigkeit", Jes 32,17), weil mir das wahre, nicht auf 
mich reduzierbare Antlitz des anderen als •visage signifiant" (•bedeutungs- 
schweres Antlitz" - Emmanuel Levinas) die Augen öffnet und mich in mich 
selbst, in meine Einsamkeit zurückführt, mich das Bedürfnis überwinden läßt, 
ihn, den anderen, als Mittel für mich zu benützen. Ein solches Schweigen führt 
mich zu Ehrfurcht und uneigennütziger Liebe. 

Einsamkeit und Schweigen - Der Weg zu Gott 

Die Bekehrung des Menschen zum anderen in der •Schule der Einsamkeit und 
des Schweigens" ist auch der Weg zu Gott. Es verdient Beachtung, daß auch in 
der zeitgenössischen Philosophie, und zwar besonders bei den Vertretern des 
sogenannten •Dialogischen Denkens", die Begegnung von Mensch zu 
Mensch, die aus dem Verzicht hervorgeht und in der Einsamkeit sich vollen- 
det, als Ausgangspunkt für die Begegnung mit Gott betrachtet wird. Martin 
Buber zeigt den transzendenten Charakter der menschlichen Begegnung auf, 
wenn er schreibt: •Die Beziehung zum Menschen ist das eigentliche Gleichnis 
der Beziehung zu Gott." Nach Emmanuel Levinas offenbart sich die Trans- 
zendenz des anderen in der ethischen Haltung. Das entscheidende Moment im 



Spiritualität des Nächsten als Weg zu Gott 43 

Leben des Menschen besteht im Angebot einer Begegnung mit dem anderen. 
In dieser Begegnung erwächst eine neue Dimension, in der es nicht mehr mög- 
lich ist, •ohne Schuld" zu bleiben; man muß immer wieder von neuem auf das 
•totalisierende" Verhalten verzichten, also bereuen, und sich in das unbere- 
chenbare Abenteuer der Begegnung mit dem anderen als •andern" stürzen. 

Der andere kommt mir entgegen als •Witwe und Waise", als •Bruder": er 
ist ein Anruf an mich, ihn anzuerkennen; er offenbart sich als Bruder, der nicht 
abgewiesen werden darf. Damit wird der andere auch zu meinem •Richter" 
und in der Begegnung gleichzeitig zu meinem •Gericht". Indem ich mich zum 
anderen •bekehre", beschreite ich die harte Straße der •Gerechtigkeit"! Das 
Wichtigste ist für uns hier die Tatsache, daß ich durch die Anerkennung des 
anderen, des Bruders, der mir als transzendent, als von oben (d'en haut) kom- 
mend erscheint, den Anderen, Gott, erkenne. Im Grunde finden wir diese 
Sicht auch bei Karl Rahner, der sagt, daß jedes Tun der Nächstenliebe unter 
Menschen im Horizont der Gottesliebe geschieht9. 

Die Einsamkeit - diese •vergessene Wahrheit der Beziehung" - hat also, 
wenn sie als •Verzicht", also Freiraum schaffend, verstanden wird, eine posi- 
tive und dynamische Bedeutung. Man muß sagen, der Mensch wird in dem 
Maß fähig sein, den •abwesenden Gott zu erleiden", als er es versteht, diese 
Einsamkeit dem anderen und sich selbst gegenüber zu leben. Soweit der 
Mensch fähig ist, auf jene Haltung zu verzichten, in der er sich selbst, den ande- 
ren und die Welt •haben" will, so weit wird er zu wahrem •Sein" gelangen. 
Gott läßt sich nicht im •Habenwollen" finden, im Bedürfnis, alles auf die ei- 
gene Person zu reduzieren. Er läßt sich nur finden im Hinneigen, das uns mit 
Ihm, der nicht mit uns selbst und nicht mit der Welt identisch, sondern der der 
Andere ist, vereinigt. 

•Die Einsamkeit ist die Feuerprobe der Liebe ... Sie ist die Treue zu jenem 
Verlangen, aus dem ihre Kraft herrührt und das uns von Anruf zu Anruf in das 
unsichtbare Herz der Welt führt - zu Gott."10 

9 Karl Rahner, Über die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe, in: •Geist und Leben", 38, 
1965, 168-185. 
10 Denis Vasse SJ, De l'isolement ä la solitude, in: Christus 13, 1966, 23. 




