Horst Biirkle 36

Das Gebetsverhalten der Menschen in den Religionen ist das intensivste und
umfassendste Verhalten, das der Mensch an den Tag zu legen vermag. Es ist
immer Ausdruck dessen, was den Menschen ,,unbedingt angeht** (P. Tillich)
und ihn darum in seiner Totalitat betrifft.

Es wire ein Irrtum, in alledem, was dabei Gestalt und Ausdruck gewinnt,
das eigentlich ,,Heidnische‘“ zu sehen. Mit dem Gebet im Namen und in der
Gegenwart Jesu Christi ist solche Totalitit des Betroffenseins des Menschen
nicht beseitigt, sondern iiberhaupt erst begriindet. Wer im Herrengebet — und
hier haben wir es ja mit dem christlichen Gebet par excellence zu tun — ,, Vater*
zu Gott im Himmel sagen darf, der kann sich nicht anders als wie ein Kind sei-
nem Vater gegeniiber verhalten. Wie ausdrucksvoll und gestaltenreich, wie
leibhaftig und sichtbar ein Kind mit seinem lieben Vater umgeht, das wissen
nicht nur die Familienvater.

Welche Tiefe und welche Breite, welcher Ausdruck und welche Aufmerk-
samkeit das Gebet der Kirche — als Gebet des einzelnen und in der Gemein-
schaft — wieder zu gewinnen vermag, ist darum alles andere als ein liturgisches
Sonderinteresse. Es geht dabei um den Lebensnerv der Kirche.

Einsamkeit und Stille oder
Spiritualitdat des Néachsten als Weg zu Gott

Otger Steggink, Nimwegen

Es ist eine der Grunderkenntnisse unserer Zeit und eine Heimholung
der evangelischen Botschaft in unsere Aufgabe: Unmittelbarkeit zu
Gott wird durch die Begegnung mit dem Mitmenschen nicht gebrochen,
sondern erst erstellt. Man findet Gott nicht im isolierten Ich, sondern nur
im Wir der Gemeinschaft, im Wir des innerweltlichen Dialogs, in dem
allein das Ich, das in der Liebe zum Mitmenschen, zum Nichsten, seine
Aufgabe sieht; ,,Contemplatio* gibt es nur dort, wo die alte Aszese ,,Ac-
tio** fand™.

1 Josef Sudbrack SJ, Probleme- Prognosen einer kommenden Spiritualitit, Wiirzburg 1969, 91.



Spiritualitit des Nichsten als Weg zu Gott 37
Die Fragestellung

Mit dieser Feststellung eines heutigen Theologen stehen wir in der Mitte der
Spiritualitdt des Nachsten, wenn auch das Zitat beim ersten Horen plakativ,
verwirrend wirkt. Doch es kann erhellt werden durch ein Nachsinnen iiber das
Thema: wie kann der menschliche Dialog, die personale Begegnung, als Ort
der Gottesbegegnung, des religisen Glaubens, zur Erfahrung werden? Zuerst
einmal scheinen menschlicher Dialog, personale Begegnung, und auf der an-
deren Seite Glauben und Beten, nicht nur nichts miteinander zu tun zu haben,
sondern sich sogar zu widersprechen.

Gebet und Betrachtung sind — jedenfalls der klassischen abendlidndischen
Auffassung nach — Beschiftigungen, die man allein und im Privaten verrichtet,
also personliche Angelegenheiten, die andere nichts angehen, inneres Tun, das
jede Art von Begegnung und Gespréich mit anderen, jede Form von Gruppen-
erleben ausschlieBt. Im Glauben und im Gebet wendet sich der Mensch an sei-
nen Gott, auf den er im Stillen hort und zu dem er als einzelner aus seinem In-
nersten spricht. Diese Auffassung und Praxis von Glauben und Beten als Pri-
vat-,,Unterhaltung® mit Gott, die an bestimmte Zeiten und Orte, Normen und
Methoden gebunden ist, wurde getragen von einer Kultur, die aus griechi-
schem Denken kommt.

Vor allem nach dem Mittelalter wurde aufgrund dieser Weltsicht das reli-
giose Leben auf allen Gebieten zersplittert. Auch im gesellschaftlichen Leben
vollzog sich eine immer stirker werdende Individualisierung, und fiir den ein-
zelnen wurden Geist und Seele immer mehr betrachtet, als seien sie im Ge-
fangnis, im Korper eingeschlossen. Damit aber miissen sich auch Betrachtung
und Gebet gleichsam in Privatrdume zuriickziehen, wo der Mensch — gesehen
als rein geistige Seele — von der Vereinigung mit Gott vollig erfiillt werden
konne. Der Rahmen, innerhalb dessen die Seele ihrem Gott begegnen und Er-
fiillung finden sollte, war also die Einsamkeit, erlebt als korperliche und rdum-
liche Abgeschiedenheit, war die Stille, verstanden als Nicht-Reden, als undia-
logische Haltung dem Menschen und der Welt gegeniiber.

In den Blick bekommt man die darin verborgene Problematik beim Nach-
sinnen iiber das Verhiltnis von Kontemplation und Aktion. Die christliche
Spiritualitit des Abendlandes strebt spétestens seit dem ,,Herbst des Mittelal-
ters* nach einem Gleichgewicht zwischen beiden. Jede Epoche versuchte, fiir
dieses Problem eine ihren Umweltbedingungen und geistigen Stromungen ent-
sprechende Losung zu finden. Die zerbrechliche Achse ,,Kontemplation — Ak-
tion*‘ wird zum roten Faden der Entwicklung der christlichen Spiritualitét und
gleichzeitig zum Standort, von dem aus man ihre Physiognomie beschreiben
kann.



Oiger Steggink 38

Auffallend ist, daB jede Reform des religisen Lebens auf das kontemplative
Ideal zuriickgreift und immer wieder die strenge Beobachtung von Schweigen
und Einsamkeit einschirft. In der praktischen Verwirklichung des Schweigens
und der Einsamkeit ging man dabei aber von sehr dinglichen Voraussetzungen
aus: Schweigen und Einsamkeit wurden wie Regeln duBeren Verhaltens ange-
sehen und auf Vorschriften von Zeit und Raum reduziert. Sie wurden als Mittel
zur Schaffung der geeigneten Voraussetzungen fiir einen Hauptzweck, das
,,vacare Deo** ,,Freisein fiir Gott* verstanden und als Gegengewicht und Ab-
schirmung gegen die apostolische Tétigkeit.

Zwar schirfte man gleichzeitig anch das innere Schweigen und die innere
Einsamkeit mit Verweis auf das Beispiel von Mystikern nachdriicklich ein;
doch damit war eine Intensivierung der individuellen Verinnerlichung ge-
meint. Die Einbeziehung des Gemeinschaftslebens, der zwischenmenschli-
chen Beziehungen und des Gruppenlebens wurde bei der Verwirklichung von
Schweigen und Einsamkeit nicht in Betracht gezogen.

Man hob den dueren Aspekt von Schweigen und Einsamkeit als notwen-
dige Voraussetzung fiir das Gebetsleben hervor, ohne auf deren ganzheitliche
Verwirklichung — mit Seele und Leib, im Wir-Aspekt des Daseins — hinzuwei-
sen.

Wir wollen hier nicht die Ubung des Schweigens und der Einsamkeit in der
Vergangenheit kritisieren. Sie hat sich in einer Auffassung von Welt und
Mensch entwickelt, die nicht mehr die unsere ist. Wir wollen ebensowenig den
Wert von Schweigen und Einsamkeit als unerlafiliche duBere Vorbedingungen
fiir das Gebetsleben in Frage stellen. Vielmehr wollen wir in offener Weise ein-
Postulat neu iiberdenken, das in der spirituellen Uberlieferung immer im Mit-
telpunkt stand, das Postulat namlich von Schweigen und Einsamkeit, die zu
Gott fithren. Das aber bedeutet, dal wir eine Verwirklichung von Schweigen
und Einsamkeit suchen, die fihig ist, das Leben in Dialog, mit anderen Worten
Gemeinschaftsleben und zwischenmenschliche Beziehungen zu integrieren, so
wie es unserer heutigen Auffassung von Welt und Mensch entspricht. Es ist
darum vor allem nétig, zu untersuchen, wie der moderne Mensch zu Einsam-
keit und Schweigen steht.

Einsamkeit und Isolierung

Es gibt kein menschliches Dasein ohne Einsamkeit; denn sie entspringt der in-
nersten Mitte des Menschen, dem tiefsten Kern seines Wesens, der von keiner
kulturellen Umorientierung beriihrt wird. Die gesamte Menschheitsgeschichte
ist von der Erfahrung der Einsamkeit, des Alleinseins durchzogen, gepragt.
Heute aber, in der technischen Zivilisation des Westens, wird diese fundamen-
tale Erfahrung zweifellos bedriickend, drohend wie nie zuvor. In der Vergan-



Spiritualitit des Nichsten als Weg zu Gott 39

genheit kreiste die philosophische Spekulation nicht dauernd um diese eine
fundamentale Erfahrung des Menschen. Heute dagegen durchzieht sie wie ein
roter Faden die verschiedensten philosophischen Systeme. Wie ein Kehrreim
wiederholt sie sich bei Kierkegaard, Heidegger, Sartre, Ortega y Gasset, um
nur wenige Namen zu nennen. Wobhl fiir jeden Philosophen, fiir Louis Lavelle,
Simone Weil, stellt die Einsamkeit eine Grundlage dar. Auch die zeitgendssi-
sche Literatur kommt von dem Thema der Einsamkeit oder ihrer Wirkungen
nicht los; man denke an die Werke Camus’, Dostojewskis und Kafkas. Sozio-
logen, Psychologen und Theologen sehen in der Einsamkeit das ,,zentrale Pro-
blem unserer Zeit“2,

Es darf daher nicht wundernehmen, da sich auch die Spiritualitit mit dem
Problem der Einsamkeit als einer ,,vergessenen Wahrheit der Kommunika-
tion* beschiftigt3. Denn gerade hier, in ihren Auswirkungen auf die Fahigkeit
zur mitmenschlichen Beziehung, offenbart sich die Krise der Einsamkeit; denn
paradoxerweise kann man sagen, da die Krise der Einsamkeit im Grunde eine
Kontaktkrise ist. Der moderne Mensch kann nicht mehr allein sein; wenn er
aber versucht, mit dem Nichsten in Beziehung zu treten, steht er vor dem glei-
chen Nichtkénnen, wie wenn er gezwungen ist, Einsamkeit zu ertragen. Der
gegenwirtige Trend zum ,,Dialog* und zur ,,Gruppendynamik® mag zwar
auch auf snobistischer Mode beruhen, aber er entspringt doch meist einer leid-
voll erfahrenen Kontaktunfihigkeit. Gleichzeitig offenbart sich in ihm die Un-
fihigkeit, ,,man selbst zu sein®, ,,sich selbst zu finden“. Der moderne Mensch
schwankt hin und her zwischen Anpassung an dic Masse, Leben in der An-
onymitit und Riickzug auf sich selbst, Isolierung als Selbstbehauptung gegen-
iiber der Masse. Dabei sind ihm beide Haltungen unertréglich. Der moderne
Mensch leidet an einer doppelten Ohnmacht: er kann keinen Kontakt finden,
und er kann nicht allein sein. Er bewegt sich in einem circulus vitiosus, einem
unentrinnbaren Drang, der in ihm den unbestimmten Wunsch erzeugt, jeweils
anderswo zu sein, auBerhalb seiner selbst, auBerhalb der gegenwirtigen Situa-
tion. In unserer Zeit findet der Mensch nur schwer den Weg der humanen Ein-
samkeit, der ihn zu sich selbst, zum Néchsten, zur Welt und zu Gott fithren
kénnte. Es ist daher durchaus nicht iiberraschend, da8 Arzte, Psychologen,
Philosophen und auch Theologen zu der Erkenntnis gelangt sind, daB die Krise
der Einsamkeit im Grunde das ,,Problem des Nichsten® ist*.

2 Siehe: Einsamkeit in medizinisch-psychologischer, theologischer und soziologischer Sicht. Ein
Tagungsbericht. Stuttgart, Ernst-Klet1-Verlag, 1967.

3 Michel de Certeau SJ — Frangois Roustang SJ, La solitude; une vérité oubliée de la communica-
tion. Paris, Desclée de Brouwer 1967.

4 Cfr. Dr. Juan Rof Carballo, La soledad redescubierta, in: Revista de Espiritualidad 19, 1961,
223-231.



Otger Steggink 40

Was ist Einsamkeit?

Die humane Einsamkeit wird von der Beziehung zum Nichsten, mit dem einer
in Kontakt steht, bestimmt. Sie ist das Gegenteil von Isolierung, die sich gegen
Beziehung abschirmt. Wieviele Menschen miissen heute bei der Psychothe-
rapie Hilfe suchen, um sich aus der ,,falschen Einsamkeit*, der Isolierung, be-
freien zu lassen!

Die Isolierung unterscheidet sich von der echten Einsamkeit dadurch, daB
der isolierte Mensch nicht fihig ist, sich dem Nachsten gegeniiber zu 6ffnen,
mit ihm in Kontakt zu treten, den anderen als anderen, also in seiner unver-
kiirzbaren Einmaligkeit anzuhoren, zu akzeptieren. Der einsame Mensch aber
wird aus der Sicherheit des Eigenen in die Begegnung mit dem anderen treten
konnen. Der isolierte Mensch fiirchtet im Kontakt eine Bedrohung seiner Per-
son. Da nun das Wort, der Dialog die Beziehung zum anderen herstellt, ent-
spricht der Isolierung die Stummbheit. Isolierung und Einsamkeit verhalten sich
zueinander wie Stummheit und Schweigen. Befreiung von der Isolierung ist
nur durch die ,,Schule der Einsamkeit** moglich. Man muB lernen, einsam zu
sein, d. h. sich selber und die anderen in ihrem ,,Anderssein‘, in ihrer Einma-
ligkeit, anzunehmen.

Einsamkeit und Schweigen, als existentielle Formen der Beziehung zum
Nichsten verstanden, spielen in der Entwicklung der menschlichen Person zur
Gemeinschaftsfihigkeit eine entscheidende Rolle. Daher mu88 man sich den
engen Zusammenhang zwischen Einsamkeit und Personlichkeit, zwischen
Schweigen und personaler Beziechung zum Nichsten bewuBt machen und sie
existentiell realisieren.

Verzicht und Liebe

Was ergibt sich nun aus diesem Verstindnis von Einsamkeit und Isolierung,
von Stummheit und Schweigen? Wir haben festgestellt: Einsamkeit 1:8t sich
nur aus der Beziehung zum Néchsten heraus verstehen. Wenn diese Beziehung
die Form von Liebe, von Freundschaft annimmt, dann wird aus der Einsamkeit
ein ,,Verzicht“. Der Verzicht gehort zur Hinneigung auf den anderen in seiner
Einmaligkeit ebenso, wie die Einsamkeit immer mit menschlicher Beziehung
Hand in Hand geht. Wer verzichtet auf Darstellung des Eigenen, zeigt seine
Hinneigung auf den, den er liebt; und dies nicht auf der Ebene des Bediirfnis-
ses, sondern eben auf jener des Verlangens, des Hinneigens. Damit ist ge-
meint, daB8 man sich vereinigt mit dem anderen, als dem Verschiedenen. Die
Ebene des Bediirfnisses wird dabei iiberschritten. Das Bediirfnis will sich den
,»geliebten* Gegenstand, die ,,geliebte‘ Person aneignen, sich angleichen. Auf
der Ebene des Hinneigens, der uneigenniitzigen Liebe zum andern hingegen



Spiritualitiit des Niichsten als Weg zu Gott 41

wird im eigenen Innern der Vorgang des Verzichtens ausgeldst. Wir iiberwin-
den das Bediirfnis, den andern auf uns selbst oder auf unser Bild von ihm zu re-
duzieren. Wir erkennen vielmehr den andern an als einen Tréager eigenen Ver-
langens, selbstindiger Personalitit, so wie auch wir selbst sie in uns tragen.

Der Mensch, der fahig ist zu verzichten, 148t seine Einsamkeit und sein
Schweigen dem andern gegeniiber Zeichen des Hinneigens sein, mit ihm sich
zu vereinen, ohne ihn zu vereinnahmen. Einsamkeit und Schweigen schaffen
den Ort, wo der andere er selbst bleiben kann und nicht vom Gerede verein-
nahmt wird. Die ,,Erfahrung‘‘ von Einsamkeit ist ein Garant der Liebe. Ohne
die ,,Schule der Einsamkeit* gibt es keine wahre Liebe, keine wahre Freund-
schaft und auch keine wahre christliche Briiderlichkeit.

Manche Texte zeitgendssischer Autoren illustrieren, was wir eben gesagt
haben: ,,La dich von keiner Zuneigung zum Gefangenen machen. Bewahre
deine Einsamkeit. Sollte einmal der Tag kommen, an dem dir eine wahre Liebe
geschenkt wird, dann wird kein Widerspruch bestehen zwischen der inneren
Einsamkeit und der Freondschaft. Im Gegenteil, gerade an diesem untriigli-
chen Zeichen wirst du die echte Liebe erkennen.*5

Die Einsamkeit ist die Feuerprobe der Liebe, die Priifung, die der Ehepart-
ner, der Freund und der Mystiker in verschiedenen Graden durchmachen miis-
sen, aber auch der ,,Bruder* und die ,,Schwester*, wenn er (sie) seines (ihres)
Namens wiirdig sein will.

Louis Lavelle sagt dazu: ,,Die Einsamkeit enthilt in sich alle méglichen Be-
ziehungen zu allen Menschen. Ja sogar in der Gemeinschaft muB man diese
Einsamkeit erfahren. Eine innige Beziehung unter den Menschen beginnt erst
dort, wo man sich nicht gegenseitig als Mittel beniitzen will, um sich von der
Einsamkeit zu befreien, sondern im Gegenteil, als Pforte, um zu ihr zu gelan-
gen; denn die meisten Menschen haben sie nie gekannt.“¢ Der franzdsische
Philosoph scheut sich nicht, die in den Beziehungen zum Néchsten gelebte Ein-
samkeit als den Gipfel der Freundschaft zu bezeichnen: ,,Der, den wir Freund
nenmnen, ist es, der uns wunderbarerweise unserer Einsamkeit zuriickgibt. Er
zwingt uns, immer wieder in sie einzukehren. Er beschiitzt sie. Er ist da, als
ware er nicht da. Und er muB da sein, damit wir erfahren, daB wir allein sind.*“?

Das gleiche driickt eine Eintragung Dag Hammarskjolds in sein Tagebuch
aus: ,,Schweigen ist der Raum um jede menschliche Gemeinschaft. Freund-
schaft bedarf keiner Worte. Sie ist die vom Gram der Isolierung befreite Ein-
samkeit. ‘8

5 Simone Weil, La pesanteur et la grice. Paris, Plon, 1948, 73.

¢ Louis Lavelle, Conduite a I'égard d’autrui, Paris 1957, 117.

7 Ebd. 204.

8 Dag Hammarskjold, Zeichen am Weg, Minchen/Ziirich, Droemer Knaur, 27.



Otger Steggink 42

Der enge Zusammenhang zwischen Einsamkeit und Dialog, zwischen
Schweigen und Kommunikation wird iiberraschenderweise im Schrifttum un-
serer Tage bedacht. Auch die fiir unsere Zeit charakteristische Erfahrung des
Zusammenlebens in kleinen Gruppen oder Basisgemeinschaften, in denen die
menschlichen Beziehungen offener und direkter gelebt werden, bestitigt die-
sen Zusammenhang.

Wir miissen dasjenige, was die Gegensatzpaare von ,,Bediirfnis — Verlan-
gen®, | Stummbheit — Schweigen®, ,,Isolierung — Einsamkeit* besagen, in un-
sere Sprache und unser Leben iibersetzen. — Nur in der ,,Schule der Einsam-
keit, durch jenen ,,Verzicht*‘ aufeinander, der es jedem ermdglicht, er selbst
zu sein mit seiner Einmaligkeit; nur in der Aufgeschlossenheit fiir die anderen,
die zur echten, personlichen Begegnung fiihrt, kann unser briiderliches Ge-
meinschaftsleben die notige religiose Reife erlangen.

Der Dialog muf3 in jenem vollen Sinn des Wortes gepflegt werden, wo
»ochweigen® bedeutet, daB einer den anderen anhort und akzeptiert; wo
,, Einsamkeit besagt, daf} einer auf alle jene Haltungen verzichtet, durch die er
den anderen auf das Bild von ihm oder auf einen selbst reduzieren will; daf
man vielmehr den anderen achtet, indem man in ihm das transzendierende
Verlangen und zugleich die eigene Abhéngigkeit von ihm nicht nur im mate-
riellen und sozialen Bereich, sondern auch im Bereich des Glaubens aner-
kennt.

So verstanden wird das Schweigen zum ,,cultus justitiae* (,,Kultivieren,
Tun, Hochachten der Gerechtigkeit®, Jes 32,17), weil mir das wahre, nicht auf
mich reduzierbare Antlitz des anderen als ,,visage signifiant (,,bedeutungs-
schweres Antlitz** — Emmanuel Levinas) die Augen 6ffnet und mich in mich
selbst, in meine Einsamkeit zuriickfiihrt, mich das Bediirfnis iiberwinden 148t,
ihn, den anderen, als Mittel fiir mich zu beniitzen. Ein solches Schweigen fiihrt
mich zu Ehrfurcht und uneigenniitziger Liebe.

Einsamkeit und Schweigen — Der Weg zu Gott

Die Bekehrung des Menschen zom anderen in der ,,Schule der Einsamkeit und
des Schweigens* ist auch der Weg zu Gott. Es verdient Beachtung, daB auch in
der zeitgendssischen Philosophie, und zwar besonders bei den Vertretern des
sogenannten ,,Dialogischen Denkens“, die Begegnung von Mensch zu
Mensch, die aus dem Verzicht hervorgeht und in der Einsamkeit sich vollen-
det, als Ausgangspunkt fiir die Begegnung mit Gott betrachtet wird. Martin
Buber zeigt den transzendenten Charakter der menschlichen Begegnung auf,
wenn er schreibt: ,,Die Beziehung zum Menschen ist das eigentliche Gleichnis
der Beziehung zu Gott.** Nach Emmanuel Levinas offenbart sich die Trans-
zendenz des anderen in der ethischen Haltung. Das entscheidende Moment im



Spiritualitat des Ndchsten als Weg zu Gott 43

Leben des Menschen besteht im Angebot einer Begegnung mit dem anderen.
In dieser Begegnung erwichst eine neue Dimension, in der es nicht mehr még-
lich ist, ,,ohne Schuld* zu bleiben; man mufB immer wieder von neuvem auf das
,totalisierende Verhalten verzichten, also bereuen, und sich in das unbere-
chenbare Abenteuer der Begegnung mit dem anderen als ,,andern stiirzen.

Der andere kommt mir entgegen als ,,Witwe und Waise*, als ,,Bruder‘‘: er
ist ein Anruf an mich, ihn anzvuerkennen; er offenbart sich als Bruder, der nicht
abgewiesen werden darf. Damit wird der andere auch zu meinem ,,Richter*
und in der Begegnung gleichzeitig zu meinem ,,Gericht*. Indem ich mich zum
anderen ,,bekehre, beschreite ich die harte StraBe der ,,Gerechtigkeit*! Das
Wichtigste ist fiir uns hier die Tatsache, daf} ich durch die Anerkennung des
anderen, des Bruders, der mir als transzendent, als von oben (d’en haut) kom-
mend erscheint, den Anderen, Gott, erkenne. Im Grunde finden wir diese
Sicht auch bei Karl Rahner, der sagt, daB jedes Tun der Nachstenliebe unter
Menschen im Horizont der Gottesliebe geschieht®.

Die Einsamkeit — diese ,,vergessene Wahrheit der Beziehung* — hat also,
wenn sie als ,,Verzicht“, also Freiraum schaffend, verstanden wird, eine posi-
tive und dynamische Bedeutung. Man mu8} sagen, der Mensch wird in dem
MaB fihig sein, den ,,abwesenden Gott zu erleiden®, als er es versteht, diese
Einsamkeit dem anderen und sich selbst gegeniiber zv leben. Soweit der
Mensch fihig ist, auf jene Haltung zu verzichten, in der er sich selbst, den ande-
ren und die Welt ,,haben* will, so weit wird er zu wahrem ,,Sein‘ gelangen.
Gott 148t sich nicht im ,,Habenwollen‘ finden, im Bediirfnis, alles auf die ei-
gene Person zu reduzieren. Er 148t sich nur finden im Hinneigen, das uns mit
Ihm, der nicht mit uns selbst und nicht mit der Welt identisch, sondern der der
Andere ist, vereinigt.

»Die Einsamkeit ist die Fenerprobe der Liebe ... Sie ist die Treue zu jenem
Verlangen, aus dem ihre Kraft herriihrt und das uns von Anruf zv Anrufin das
unsichtbare Herz der Welt fiihrt — zu Gott. <10

9 Karl Rahner, Uber die Einheit von Niichstenliebe und Gouesliebe, in: ,,Geist und Leben*, 38,
1965, 168-185.
10 Denis Vasse SJ, De lisolement a la solitude, in: Christus 13, 1966, 23.





