
B asisfrömmigkeit 

Klaus Grave, Münster 

Vor kurzem kam ich mit einem Arzt ins Gespräch. Er sagte mir: •Sehr viele 
meiner Patienten sind bei mir im Grunde fehl am Platz. Sie sollten zu Ihnen ge- 
hen. Die Medizinen, die ich ihnen verschreibe, sind nur Trostpflästerchen. Was 
den Leuten fehlt, ist eine vernünftige Basisfrömmigkeit - und die sollten Sie 
ihnen doch eigentlich beibringen!" 

•Basisfrömmigkeit" - was ist das? Ich vermute, der Arzt meinte damit: der 
Glaube vieler Christen hat kein Grundwasser, er wurzelt nicht wirklich in der 
Mitte und im tiefsten Grund ihres Lebens. Und darum ist er unfähig, Wider- 
stand zu leisten in Zeiten der Bedrängnis: wenn Enttäuschungen den Mut 
nehmen, Einsamkeit wehtut, menschliche Beziehungen schwer zu schaffen 
machen, Krankheit die Freude am Leben raubt. Solche Zeiten nannten unsere 
Vorfahren Zeiten der •Prüfung" und sie begriffen: jetzt heißt es standhalten, 
jetzt kommt es darauf an zu zeigen, daß das Haus auf Stein gebaut ist und nicht 
auf Sand. 

Die Klage des Arztes läuft darauf hinaus, daß er sagt: Dieses Standhalten im 
Glauben- das können viele von uns nicht mehr; und darum greifen wir zu Me- 
dikamenten - und sei ihre Wirkung noch so oberflächlich. 

Ich will nun nicht darüber diskutieren, wieweit dieser Arzt recht hat; auch 
nicht darüber, wie es zu dieser Situation gekommen ist. Ich will nur diese Frage 
stellen: Wenn ich bei ehrlicher Prüfung erkenne: Ja, auch bei mir ist es mit dem 
•Grundwasser des Glaubens" nicht so weit her - was kann ich tun? 

Vielleicht hilft hier ein Vergleich weiter. Wenn das Verhältnis zweier Men- 
schen zueinander immer äußerlicher wird, immer weniger herzlich, schließlich 
nichtssagend - was werden wir solchen Menschen raten? Ich meine dies: Wenn 
euch wirklich noch an eurer Beziehung liegt, dann müßt ihr etwas für sie tun. 
Ihr müßt sie pflegen. Sie entfaltet ihr Leben nicht von selbst! 

Daß menschliche Beziehungen der klugen und behutsamen Pflege bedürfen, 
das übersehen wir heute leicht. Nun: auch der Glaube ist eine Beziehung: die 
vertrauensvolle Beziehung unseres ganzen Lebens auf Gott. Ich fürchte, wir 
neigen auch im Blick auf diese Grundbeziehung unseres Lebens zu der An- 
nahme, sie entfalte sich von selbst - ohne sonderliche Mühe und Aufmerksam- 
keit. 

Hier scheint mir unsere Sprache verräterisch: Nicht selten hören wir (und 
sagen vielleicht selbst?) Sätze wie diese: •Ich bete, wenn ich ein Bedürfnis dazu 
spüre" o. ä. - Stellen wir uns vor: Ich sage zu meinem Freund: Du kannst mich 



Basisfrömmigkeit 45 

besuchen kommen, wenn ich das Bedürfnis danach habe! Hieße das nicht: 
Diese Freundschaft ist tot?! 

Mit einem Wort: Wenn mir an lebendigem Glauben, an lebendiger Bezie- 
hung zu Gott liegt, muß ich etwas dafür tun, und das nicht nur, wenn ich Zeit 
habe, sondern ich muß mir dafür Zeit nehmen. Diese Beziehung bedarf der 
Pflege. Ohne Pflege schläft sie ein. 

Traditionell wurde solche Pflege in der Kirche •verordnet", z. T. durch Kir- 
chengebote und Drohungen. Das empfinden wir heute als unerträglich. Un- 
sere Mündigkeit wird uns aber nur dann keinen Streich spielen, wenn wir be- 
greifen: lebendig bleibt Glauben nur, wenn wir an uns arbeiten und eine per- 
sönliche geistige Disziplin nicht scheuen. 

Die Frage ist, wie solche Pflege unseres Glaubens im Alltag unseres heutigen 
Lebens aussehen kann. Darauf wird es gewiß mehr als eine vernünftige Ant- 
wort geben. Ich möchte hier nur ein paar Hinweise geben. Sie sollen die Rich- 
tung zeigen, in die es wohl gehen muß. 

Eine Schweigezeit 

Ein Erstes: Ich stieß auf folgende Bemerkung: •Wenn ich Arzt wäre und man 
mich fragte, was rätst du? Ich würde antworten: Schaffe Schweigen! Bringe die 
Menschen zum Schweigen" (S. Kierkegaard). 

Ich vermute, mehr und mehr kommen uns diese Worte ganz unwirklich vor, 
wie von einem Menschen gesagt, der nicht weiß, wie unser Leben tatsächlich 
aussieht und verläuft. Gerade deswegen erscheint mir diese Anweisung so 
dringlich: Schaffe Schweigen! Wenn uns das nicht gelingt: Sinn im Schweigen 
zu finden - also im Nichtstun, im Nicht-mehr-Diskutieren, im Nicht-mehr- 
Planen, im wortlosen Hören..., dann ist alles andere, was wir sonst etwa tun für 
die •Grundwasser unseres Glaubens" umsonst. Genauer: Wir verlieren dann 
allmählich den Sinn dafür, daß wir mehr sind als Arbeiter und Konsumenten, 
uns geht das Bewußtsein verloren, daß wir Geheimnisträger sind, fähig zu 
grenzenloser Weite und Tiefe, der wir mit keiner Arbeit und keinem Konsum 
gerecht werden. 

Ich bin ganz sicher: Wenn wir ernsthaft nach tiefer verwurzeltem Glauben 
suchen, dann muß es hier beginnen: Schaffe Schweigen! Ich halte es für ganz 
oberflächlich, an dieser Stelle unsere Zeit anzuklagen. Schweigen war immer 
schwer! Die Quellen des Lärms liegen nicht auf der Straße oder im Fernsehen. 
Sie liegen in meinem Herzen! 

Die Frage ist also: Bin ich bereit, im Lauf eines Tages voller Arbeit und Sor- 
gen eine Zeit der Stille zu reservieren? Wie kann das aussehen? Ich weiß, daß 
hier jeder seme« Weg finden muß. Aber vielleicht können einige Vorschläge 
helfen: 



Klaus Grave 46 

- Legen Sie einen bestimmten Zeitpunkt des Tages dafür fest (nach der Ar- 
beit oder wenn die Kinder aus dem Haus sind oder vor dem Abendessen...). Es 
ist wichtig, sich selbst so festzulegen; sonst bleibt alles dem Zufall überlassen! 
- Ziehen Sie sich in einen Raum zurück, in dem Sie für diese Zeit ungestört 
sind. Scheuen Sie sich nicht, die Menschen, mit denen Sie leben, um diese 
•Schonzeit" zu bitten, wie umgekehrt auch Sie Rücksicht nehmen sollten. 
- Die Zeit sollte etwa 10 bis 15 Minuten betragen. 
- Gehen Sie den Tag durch, den Sie hinter sich haben: die Menschen, die 
Spannungen, die Freuden, die Anlässe zur Dankbarkeit, zur Selbstkritik ... 
Ruhen Sie aus in sich selbst! So kann uns die Seele wieder einholen, die wir im 
Lauf des Tages und der Arbeit verloren haben. 
- Oder: Nehmen Sie ein Buch zur Hand, das Sie anspricht und Ihnen etwas 
gibt: einen Anstoß zum Nachdenken, einen Gedanken, in dem sich Ihr Leben 
spiegelt. Beschäftigen Sie sich mit diesem einen Gedanken oder Anstoß: 
Kauen Sie ihn wieder, bedenken Sie ihn, betrachten Sie Ihr Leben in seinem 
Licht ... 
- Vor allem: Halten Sie diese Zeit aus, auch wenn Sie meinen, die Zeit dränge 
furchtbar und Sie handelten unverantwortlich, wenn Sie nicht sofort aufsprin- 
gen und etwas tun. Sagen Sie: Ich bin wichtiger als alle Arbeit! 

Ein Kennwort 

Ein Weiteres: Versuchen Sie das, was Ihren Glauben ausmacht, in ein einziges 
Wort zusammenzubündeln. Machen Sie dieses Wort zum inneren •Kennwort" 
Ihres Lebens, zu einem Wort, in dem sich alle Hoffnung und alle Sehnsucht Ih- 
res Lebens versammelt. Wiederholen Sie dieses Wort oft und oft, und halten 
Sie sich an ihm fest wie an einem Licht, das Sie einmal gesehen haben und das 
Sie nie mehr vergessen können. 

Ich erinnere mich an einen Priester, der mir zu Beginn meines Studiums sag- 
te: Du wirst eine Unmenge Bücher lesen müssen, und du wirst auf Menschen 
stoßen mit immer neuen Meinungen, und manchmal wirst du den Eindruck 
haben, daß du alle Orientierung verloren hast. Diese Erfahrung ist gar nicht 
schlimm. Sie macht dich hellhörig und bewahrt dich davor, die Dinge schreck- 
lich zu vereinfachen. Aber eines solltest du tun: Wenn du eine wirkliche Ent- 
deckung gemacht hast, wenn du etwas gefunden hast, von dem du sagen mußt: 
das ist wahr - und daran kann ich nicht mehr vorbei, dann halte das fest! Be- 
nutze diese Einsicht als •Orientierungsboje"! Ruhe in dieser Wahrheit, die du 
selbst gefunden hast, aus von all den Fragen und Ungewißheiten, mit denen du 
es sonst zu tun hast. - Ich halte diesen Rat für klug. 

Wie könnte solch ein •Kennwort" des persönlichen Glaubens aussehen? Da 
gibt es natürlich ganz verschiedene Möglichkeiten: 



Basisfrömmigkeit 47 

- Es kann sein, daß mir einmal aufgegangen ist: wenn es in meinem Leben 
überhaupt eine Wahrheit gibt, der ich mich anvertrauen kann, dann ist sie mir 
im Leben Jesu Christi begegnet - in einem besonderen Wort, einer besonderen 
Tat, die das Evangelium von ihm erzählt. Diese Entdeckung kann ihren Aus- 
druck finden etwa in dem Wort: Du bist mein Weg, die Wahrheit und das Le- 
ben. 
- Oder: Mir kann einmal klargeworden sein: das innerste Geheimnis meines 
Lebens zeigte sich nicht da, wo ich Erfolg hatte, sondern da, wo ich in aussichts- 
loser Situation standhielt, bei einem Menschen blieb, obwohl es sich nicht 
mehr zu •lohnen" schien ... Und es könnte sein, daß mir in solcher Erfahrung 
plötzlich aufging: genau das ist doch mit dem Kreuz Christi gemeint. Und ich 
könnte meine Erfahrung einsammeln in dem Wort: Gekreuzigter Herr Jesus 
Christus - erbarme dich meiner! 

Es gibt unendlich viele Worte, in denen unser Glaube und unsere Hoffnung 
kürzesten Ausdruck finden können. Sollen solche Worte wirklich unser Leben 
prägen und keine leeren Floskeln bleiben, dann sind zwei Dinge entscheidend: 
- Dieses Wort muß mit meiner Erfahrung gefüllt werden. Es kommt also nicht 
darauf an, ein möglichst frommes Wort auszusuchen. Es muß ein Wort sein, 
das durch die Mühle meines Lebens gegangen ist. Besser also ein fragender Ruf 
•Herr, wo bist du?" - immer und immer wieder gesagt, als ein volltönendes 
Wort, das aber nicht nach Leben schmeckt! 
- Wenn wir solch ein Wort gefunden haben, dann muß es gegenwärtig bleiben 
in unserem Leben. Es muß uns begleiten, gewiß in kritischen Augenblicken, 
aber auch im gewöhnlichen Alltag: etwa am Morgen, wenn wir unsere Gedan- 
ken sammeln für den kommenden Tag, am Abend, wenn wir einen Rückblick 
halten, vor dem Einschlafen ... 

Ein Zeichen 

Ein Letztes: Ich hatte vor einiger Zeit gegen Mittag Besuch. Während des Ge- 
sprächs schlug es 12 Uhr, und dann folgte das Angelus-Läuten. Mein Besucher 
fragte: Beten Sie den •Engel des Herrn" nicht? Sie haben doch das Läuten hier 
gleich vor der Tür! Ich höre es oft nicht und vergesse es deswegen manchmal!" 

Ich war einigermaßen betroffen. Tatsächlich hatte ich den alten Brauch fast 
ganz aufgegeben. - Seitdem habe ich darüber nachgedacht, und ich habe neuen 
Sinn für mich darin gefunden. Die Glocke sagt mir: So wichtig dein Arbeiten 
ist, begreife, daß du darauf nicht dein ganzes Glück und deine ganze Hoffnung 
bauen kannst! Erinnere dich, daß über diese Welt ein Wort wunderbarer Ver- 
heißung gesprochen wurde und das immer noch gilt! Es kann dir zugleich Mut 
zum Handeln und Trost in der Hilflosigkeit geben. - Mitten im Tag bringen mir 
diese Glocken ein Wort des Glaubens und des Vertrauens. 



Martin Wolf 48 

Ich denke, wir tun gut daran, wenn wir solche •Erinnerungen an Gott" im 
Alltag nicht achtlos überhören. Sie tragen dazu bei, das Eindimensionale unse- 
res Alltags zu sprengen und seine Zwänge lächelnder zu ertragen. 

Es gibt viele solcher •Erinnerungen an Gott", Zeiten, Orte, Gegenstände. 
In den alten Häusern findet sich das, was man den •Herrgottswinkel" nannte: 
da hing das Kreuz, vielleicht ein Heiligenbild, eine Kerze, der Büschel vom 
letzten Palmsonntag ... 

Vielleicht haben wir alle schon gelächelt über die nicht selten naive oder gar 
kitschige Art des Bildes oder des Kreuzes in solchen Herrgottswinkeln. Aber 
wenn wir es recht bedenken: Kommen wir ohne solche •Zeichen am Weg" aus 
- wenn uns am Leben aus dem Glauben an den Gott Jesu Christi liegt? Brau- 
chen wir nicht immer wieder den Blick auf das Kreuz, wie wir immer wieder auf 
das Bild eines Menschen sehen, den wir lieben? Können wir auf Dauer leben, 
ohne hinzusehen auf den, der auch am Kreuz noch liebte und nicht fluchte? 
Könnte es nicht sein, daß von seinem Bild auch dann noch Kraft zum Verzei- 
hen, zur Geduld, zu phantasievoller Liebe ausgeht, wenn wir meinen, mit unse- 
ren eigenen Kräften am Ende zu sein? 

Wir sollten nicht vergessen, die entscheidenden Bilder unseres Glaubens 
hereinzuholen in unsere Lebensräume und •Lebenszeiten". 

Basisfrömmigkeit war das Stichwort, über das wir nachdenken wollten. Führt 
unser Glaube noch Grundwasser? - Das war die Frage. Die Antwort: Unser 
Glaube bedarf gewiß der kritischen Auseinandersetzung und vor allem der 
Tat. Aber er bedarf auch und zwar grundlegend der täglichen, unauffälligen 
Übung. Dann wird er seine tragende Kraft erweisen. 

Sich bewegen lassen durch das Wort Gottes 
Über einen Versuch der •tätigen Teilnahme" am liturgischen Geschehen1 

Martin Wolf, München 

Wenn wir uns in unseren Kirchen umschauen und einen Blick auf die Gemein- 
den werfen, die sich Sonntag für Sonntag dort versammeln, bemerken wir 
leicht, daß ihre Altersschichtung eine große Lücke aufweist: Ältere Jugendli- 

1 •Die Mutter Kirche wünscht sehr, alle Gläubigen möchten zur vollen, bewußten und tätigen 
Teilnahme an den liturgischen Feiern geführt werden ..." (actuosa participatio). Konstitution über 
die heilige Liturgie, Sacrosanctum Concilium, des zweiten Vatikanischen Konzils II 14 (Das 
Zweite Vatikanische Konzil, Dokumente und Kommentare, 1, Freiburg 1966, S. 28). 




