Basisfrommigkeit

Klaus Grive, Miinster

Vor kurzem kam ich mit einem Arzt ins Gespréch. Er sagte mir: ,,Sehr viele
meiner Patienten sind bei mir im Grunde fehl am Platz. Sie sollten zu Ihnen ge-
hen. Die Medizinen, die ich ihnen verschreibe, sind nur Trostpflisterchen. Was
den Leuten fehlt, ist eine verniinftige Basisfrommigkeit — und die sollten Sie
ihnen doch eigentlich beibringen!”

,,Basisfrommigkeit* — was ist das? Ich vermute, der Arzt meinte damit: der
Glaube vieler Christen hat kein Grundwasser, er wurzelt nicht wirklich in der
Mitte und im tiefsten Grund ihres Lebens. Und darum ist er unfiihig, Wider-
stand zu leisten in Zeiten der Bedrédngnis: wenn Enttduschungen den Mut
nehmen, Einsamkeit wehtut, menschliche Beziehungen schwer zu schaffen
machen, Krankheit die Freude am Leben raubt. Solche Zeiten nannten unsere
Vorfahren Zeiten der ,,Priifung‘ und sie begriffen: jetzt heiBt es standhalten,
jetzt kommt es darauf an zu zeigen, daB das Haus auf Stein gebaut ist und nicht
auf Sand.

Die Klage des Arztes lauft darauf hinaus, da er sagt: Dieses Standhalten im
Glauben — das kénnen viele von uns nicht mehr; und darum greifen wir zu Me-
dikamenten — und sei ihre Wirkung noch so oberflichlich.

Ich will nun nicht dariiber diskutieren, wieweit dieser Arzt recht hat; auch
nicht dariiber, wie es zu dieser Situation gekommen ist. Ich will nur diese Frage
stellen: Wenn ich bei ehrlicher Priifung erkenne: Ja, auch bei mir ist es mit dem
,,aGrundwasser des Glaubens‘‘ nicht so weit her — was kann ich tun?

Vielleicht hilft hier ein Vergleich weiter. Wenn das Verhilinis zweier Men-
schen zueinander immer duferlicher wird, immer weniger herzlich, schlielich
nichtssagend — was werden wir solchen Menschen raten? Ich meine dies: Wenn
euch wirklich noch an eurer Beziehung liegt, dann miiBt ihr etwas fiir sie fun.
Thr miif3t sie pflegen. Sie entfaltet ihr Leben nicht von selbst!

DaB menschliche Beziehungen der klugen und behutsamen Pflege bediirfen,
das iibersehen wir heute leicht. Nun: auch der Glaube ist eine Beziehung: die
vertrauensvolle Beziehung unseres ganzen Lebens auf Gott. Ich fiirchte, wir
neigen auch im Blick auf diese Grundbeziehung unseres Lebens zu der An-
nahme, sie entfalte sich von selbst — chne sonderliche Miihe und Aufmerksam-
keit.

Hier scheint mir unsere Sprache verriterisch: Nicht selten héren wir (und
sagen vielleicht selbst?) Sdtze wie diese: ,,Ich bete, wenn ich ein Bediirfnis dazu
spiire‘ 0. 4. — Stellen wir uns vor: Ich sage zu meinem Freund: Du kannst mich



Basisfrommigkeit 45

besuchen kommen, wenn ich das Bediirfnis danach habe! HieBe das nicht:
Diese Freundschaft ist tot?!

Mit einem Wort: Wenn mir an lebendigem Glauben, an lebendiger Bezie-
hung zu Gott liegt, muB ich etwas dafiir tun, und das nicht nur, wenn ich Zeit
habe, sondern ich muB mir dafiir Zeit nehmen. Diese Beziehung bedarf der
Pflege. Ohne Pflege schlift sie ein.

Traditionell wurde solche Pflege in der Kirche ,,verordnet*, z. T. durch Kir-
chengebote und Drohungen. Das empfinden wir heute als unertréglich. Un-
sere Miindigkeit wird uns aber nur dann keinen Streich spielen, wenn wir be-
greifen: lebendig bleibt Glauben nur, wenn wir an uns arbeiten und eine per-
sonliche geistige Disziplin nicht scheuen.

Die Frage ist, wie solche Pflege unseres Glaubens im Alltag unseres heutigen
Lebens aussehen kann. Darauf wird es gewil3 mehr als eine verniinftige Ant-
wort geben. Ich mochte hier nur ein paar Hinweise geben. Sie sollen die Rich-
tung zeigen, in die es wohl gehen muf.

Eine Schweigezeit

Ein Erstes: Ich stieB auf folgende Bemerkung: ,,Wenn ich Arzt wire und man
mich fragte, was ritst du? Ich wiirde antworten: Schaffe Schweigen! Bringe die
Menschen zum Schweigen* (S. Kierkegaard).

Ich vermute, mehr und mehr kommen uns diese Worte ganz unwirklich vor,
wie von einem Menschen gesagt, der nicht wei3, wie unser Leben tatsachlich
aussieht und verlduft. Gerade deswegen erscheint mir diese Anweisung so
dringlich: Schaffe Schweigen! Wenn uns das nicht gelingt: Sinn im Schweigen
zu finden — also im Nichtstun, im Nicht-mehr-Diskutieren, im Nicht-mehr-
Planen, im wortlosen Horen ..., dann ist alles andere, was wir sonst etwa tun fiir
die ,,Grundwasser unseres Glaubens‘ umsonst. Genauer: Wir verlieren dann
allmihlich den Sinn dafiir, daB wir mehr sind als Arbeiter und Konsumenten,
uns geht das BewuBtsein verloren, da3 wir Geheimnistriger sind, fihig zu
grenzenloser Weite und Tiefe, der wir mit keiner Arbeit und keinem Konsum
gerecht werden.

Ich bin ganz sicher: Wenn wir ernsthaft nach tiefer verwurzeltem Glauben
suchen, dann muB es hier beginnen: Schaffe Schweigen! Ich halte es fiir ganz
oberflachlich, an dieser Stelle unsere Zeit anzuklagen. Schweigen war immer
schwer! Die Quellen des Larms liegen nicht auf der StraB3e oder im Fernsehen.
Sie liegen in meinem Herzen!

Die Frage ist also: Bin ich bereit, im Lauf eines Tages voller Arbeit und Sor-
gen eine Zeit der Stille zu reservieren? Wie kann das aussehen? Ich weil, daf3
hier jeder seinen Weg finden muBl. Aber vielleicht konnen einige Vorschlidge
helfen:



Klaus Grive 46

— Legen Sie einen bestimmten Zeitpunkt des Tages dafiir fest (nach der Ar-
beit oder wenn die Kinder aus dem Haus sind oder vor dem Abendessen ...). Es
ist wichtig, sich selbst so festzulegen; sonst bleibt alles dem Zufall iiberlassen!
— Ziehen Sie sich in einen Raum zuriick, in dem Sie fiir diese Zeit ungestort
sind. Scheuen Sie sich nicht, die Menschen, mit denen Sie leben, um diese
»3chonzeit™ zu bitten, wie umgekehrt auch Sie Riicksicht nehmen sollten.
— Die Zeit sollte etwa 10 bis 15 Minuten betragen.

— Gehen Sie den Tag durch, den Sie hinter sich haben: die Menschen, die
Spannungen, die Freuden, die Anlidsse zur Dankbarkeit, zur Selbstkritik ...
Ruhen Sie aus in sich selbst! So kann uns die Seele wieder einholen, die wir im
Lauf des Tages und der Arbeit verloren haben.

— Oder: Nehmen Sie ein Buch zur Hand, das Sie anspricht und Ihnen etwas
gibt: einen Ansto3 zum Nachdenken, einen Gedanken, in dem sich Ihr Leben
spiegelt. Beschéftigen Sie sich mit diesem einen Gedanken oder AnstoB:
Kauen Sie ihn wieder, bedenken Sie ihn, betrachten Sie Ihr Leben in seinem
Licht ...

— Vor allem: Halten Sie diese Zeit aus, auch wenn Sie meinen, die Zeit drange
furchtbar und Sie handelten unverantwortlich, wenn Sie nicht sofort aufsprin-
gen und etwas tun. Sagen Sie: Ich bin wichtiger als alle Arbeit!

Ein Kennwort

Ein Weiteres: Versuchen Sie das, was Ihren Glauben ausmacht, in ein einziges
Wort zusammenzubiindeln. Machen Sie dieses Wort zum inneren ,,Kennwort*
Ihres Lebens, zu einem Wort, in dem sich alle Hoffnung und alle Sehnsucht Th-
res Lebens versammelt. Wiederholen Sie dieses Wort oft und oft, und halten
Sie sich an ihm fest wie an einem Licht, das Sie einmal gesehen haben und das
Sie nie mehr vergessen konnen.

Ich erinnere mich an einen Priester, der mir zu Beginn meines Studiums sag-
te: Du wirst eine Unmenge Biicher lesen miissen, und du wirst auf Menschen
stoBen mit immer neuen Meinungen, und manchmal wirst du den Eindruck
haben, dal du alle Orientierung verloren hast. Diese Erfahrung ist gar nicht
schlimm. Sie macht dich hellhorig und bewahrt dich davor, die Dinge schreck-
lich zu vereinfachen. Aber eines solltest du tun: Wenn du eine wirkliche Ent-
deckung gemacht hast, wenn du etwas gefunden hast, von dem du sagen muft:
das ist wahr — und daran kann ich nicht mehr vorbei, dann halte das fest! Be-
nutze diese Einsicht als ,,Orientierungsboje‘‘! Ruhe in dieser Wahrheit, die du
selbst gefunden hast, aus von all den Fragen und UngewiBheiten, mit denen du
es sonst zu tun hast. — Ich halte diesen Rat fiir klug.

Wie konnte solch ein ,,Kennwort* des personlichen Glaubens aussehen? Da
gibt es natiirlich ganz verschiedene Moglichkeiten:



Basisfrommigkeit 47

— Es kann sein, daB mir einmal aufgegangen ist: wenn es in meinem Leben
iiberhaupt eine Wahrheit gibt, der ich mich anvertrauen kann, dann ist sie mir
im Leben Jesu Christi begegnet —in einem besonderen Wort, einer besonderen
Tat, die das Evangelium von ihm erzéhlt. Diese Entdeckung kann ihren Aus-
druck finden etwa in dem Wort: Du bist mein Weg, die Wahrheit und das Le-
ben.

— Oder: Mir kann einmal klargeworden sein: das innerste Geheimnis meines
Lebens zeigte sich nicht da, wo ich Erfolg hatte, sondern da, wo ich in aussichts-
loser Situation standhielt, bei einem Menschen blieb, obwohl es sich nicht
mehr zu ,,Jlohnen* schien ... Und es kénnte sein, daB mir in solcher Erfahrung
plotzlich aufging: genau das ist doch mit dem Kreuz Christi gemeint. Und ich
konnte meine Erfahrung einsammeln in dem Wort: Gekreuzigter Herr Jesus
Christus — erbarme dich meiner!

Es gibt unendlich viele Worte, in denen unser Glaube und unsere Hoffnung

kiirzesten Ausdruck finden konnen. Sollen solche Worte wirklich unser Leben
prigen und keine leeren Floskeln bleiben, dann sind zwei Dinge entscheidend:
— Dieses Wort muB3 mit meiner Erfahrung gefiillt werden. Es kommt also nicht
darauf an, ein méglichst frommes Wort auszusuchen. Es muf3 ein Wort sein,
das durch die Miihle meines Lebens gegangen ist. Besser also ein fragender Ruf
,,Herr, wo bist du?* — immer und immer wieder gesagt, als ein volltonendes
Wort, das aber nicht nach Leben schmeckt!
— Wenn wir solch ein Wort gefunden haben, dann muB es gegenwirtig bleiben
in unserem Leben. Es muB uns begleiten, gewif in kritischen Augenblicken,
aber auch im gewohnlichen Alltag: etwa am Morgen, wenn wir unsere Gedan-
ken sammeln fiir den kommenden Tag, am Abend, wenn wir einen Riickblick
halten, vor dem Einschlafen ...

Ein Zeichen

Ein Letztes: Ich hatte vor einiger Zeit gegen Mittag Besuch. Wihrend des Ge-
sprichs schlug es 12 Uhr, und dann folgte das Angelus-Lauten. Mein Besucher
fragte: Beten Sie den ,,Engel des Herrn* nicht? Sie haben doch das Liuten hier
gleich vor der Tiir! Ich hére es oft nicht und vergesse es deswegen manchmal!*

Ich war einigermaBen betroffen. Tatséchlich hatte ich den alten Brauch fast
ganz aufgegeben. — Seitdem habe ich dariiber nachgedacht, und ich habe neuen
Sinn fiir mich darin gefunden. Die Glocke sagt mir: So wichtig dein Arbeiten
ist, begreife, daB du darauf nicht dein ganzes Gliick und deine ganze Hoffnung
bauen kannst! Erinnere dich, daB iiber diese Welt ein Wort wunderbarer Ver-
heiBung gesprochen wurde und das immer noch gilt! Es kann dir zugleich Mut
zum Handeln und Trost in der Hilflosigkeit geben. —Mitten im Tag bringen mir
diese Glocken ein Wort des Glaubens und des Vertrauens.



Martin Wolf 48

Ich denke, wir tun gut daran, wenn wir solche ,,Erinnerungen an Gott* im
Alltag nicht achtlos iiberhdren. Sie tragen dazu bei, das Eindimensionale unse-
res Alltags zu sprengen und seine Zwinge lichelnder zu ertragen.

Es gibt viele solcher ,,Erinnerungen an Gott*, Zeiten, Orte, Gegenstinde.
In den alten Hausern findet sich das, was man den ,,Herrgottswinkel“ nannte:
da hing das Kreuz, vielleicht ein Heiligenbild, eine Kerze, der Biischel vom
letzten Palmsonntag ...

Vielleicht haben wir alle schon gelédchelt iiber die nicht selten naive oder gar
kitschige Art des Bildes oder des Kreuzes in solchen Herrgottswinkeln. Aber
wenn wir es recht bedenken: Kommen wir ohne solche ,,Zeichen am Weg** aus
—wenn uns am Leben aus dem Glauben an den Gott Jesu Christi liegt? Brau-
chen wir nicht immer wieder den Blick auf das Kreuz, wie wir immer wieder auf
das Bild eines Menschen sehen, den wir lieben? Konnen wir auf Dauer leben,
ohne hinzusehen auf den, der auch am Kreuz noch liebte und nicht fluchte?
Konnte es nicht sein, dal von seinem Bild auch dann noch Kraft zum Verzei-
hen, zur Geduld, zu phantasievoller Liebe ausgeht, wenn wir meinen, mit unse-
ren eigenen Kréften am Ende zu sein?

Wir sollten nicht vergessen, die entscheidenden Bilder unseres Glaubens
hereinzuholen in unsere Lebensrdume und ,,Lebenszeiten’.

Basisfrommigkeit war das Stichwort, iiber das wir nachdenken wollten. Fiihrt
unser Glaube noch Grundwasser? — Das war die Frage. Die Antwort: Unser
Glaube bedarf gewil der kritischen Auseinandersetzung und vor allem der
Tat. Aber er bedarf auch und zwar grundlegend der téglichen, unauffilligen
Ubung. Dann wird er seine tragende Kraft erweisen.

Sich bewegen lassen durch das Wort Gottes
Uber einen Versuch der ,,titigen Teilnahme* am liturgischen Geschehen!

Martin Wolf, Miinchen

Wenn wir uns in unseren Kirchen umschauen und einen Blick auf die Gemein-
den werfen, die sich Sonntag fiir Sonntag dort versammeln, bemerken wir
leicht, daB ihre Altersschichtung eine groBe Liicke aufweist: Altere Jugendli-

1 ,Die Mutter Kirche wiinscht sehr, alle Gldubigen mochten zur vollen, bewuBten und tétigen
Teilnahme an den liturgischen Feiern gefiihrl werden ... (acluosa parlicipatio). Konstitution iiber
die heilige Liturgie, Sacrosanctum Concilium, des zweiten Vatikanischen Konzils II 14 (Das
Zweite Vatikanische Konzil, Dokumente und Kommentare, I, Freiburg 1966, S. 28).





