Martin Wolf 48

Ich denke, wir tun gut daran, wenn wir solche ,,Erinnerungen an Gott* im
Alltag nicht achtlos iiberhdren. Sie tragen dazu bei, das Eindimensionale unse-
res Alltags zu sprengen und seine Zwinge lichelnder zu ertragen.

Es gibt viele solcher ,,Erinnerungen an Gott*, Zeiten, Orte, Gegenstinde.
In den alten Hausern findet sich das, was man den ,,Herrgottswinkel“ nannte:
da hing das Kreuz, vielleicht ein Heiligenbild, eine Kerze, der Biischel vom
letzten Palmsonntag ...

Vielleicht haben wir alle schon gelédchelt iiber die nicht selten naive oder gar
kitschige Art des Bildes oder des Kreuzes in solchen Herrgottswinkeln. Aber
wenn wir es recht bedenken: Kommen wir ohne solche ,,Zeichen am Weg** aus
—wenn uns am Leben aus dem Glauben an den Gott Jesu Christi liegt? Brau-
chen wir nicht immer wieder den Blick auf das Kreuz, wie wir immer wieder auf
das Bild eines Menschen sehen, den wir lieben? Konnen wir auf Dauer leben,
ohne hinzusehen auf den, der auch am Kreuz noch liebte und nicht fluchte?
Konnte es nicht sein, dal von seinem Bild auch dann noch Kraft zum Verzei-
hen, zur Geduld, zu phantasievoller Liebe ausgeht, wenn wir meinen, mit unse-
ren eigenen Kréften am Ende zu sein?

Wir sollten nicht vergessen, die entscheidenden Bilder unseres Glaubens
hereinzuholen in unsere Lebensrdume und ,,Lebenszeiten’.

Basisfrommigkeit war das Stichwort, iiber das wir nachdenken wollten. Fiihrt
unser Glaube noch Grundwasser? — Das war die Frage. Die Antwort: Unser
Glaube bedarf gewil der kritischen Auseinandersetzung und vor allem der
Tat. Aber er bedarf auch und zwar grundlegend der téglichen, unauffilligen
Ubung. Dann wird er seine tragende Kraft erweisen.

Sich bewegen lassen durch das Wort Gottes
Uber einen Versuch der ,,titigen Teilnahme* am liturgischen Geschehen!

Martin Wolf, Miinchen

Wenn wir uns in unseren Kirchen umschauen und einen Blick auf die Gemein-
den werfen, die sich Sonntag fiir Sonntag dort versammeln, bemerken wir
leicht, daB ihre Altersschichtung eine groBe Liicke aufweist: Altere Jugendli-

1 ,Die Mutter Kirche wiinscht sehr, alle Gldubigen mochten zur vollen, bewuBten und tétigen
Teilnahme an den liturgischen Feiern gefiihrl werden ... (acluosa parlicipatio). Konstitution iiber
die heilige Liturgie, Sacrosanctum Concilium, des zweiten Vatikanischen Konzils II 14 (Das
Zweite Vatikanische Konzil, Dokumente und Kommentare, I, Freiburg 1966, S. 28).



Sich bewegen lassen durch das Wort Gottes 49

che und junge Erwachsene sind selten geworden oder fehlen ganz, es sei denn,
sie hitten eine Aufgabe bei der Gestaltung des Gottesdienstes iibernommen.

Kommen wir mit Angehorigen dieser Altersgruppe ins Gesprich, um etwas
iiber die Griinde ihrer Zuriickhaltung zu erfahren, verdichten sich ihre Aussa-
gen etwa um folgende Mitte: ,,Mit dem, was da im Gottesdienst geschieht,
konnen wir uns nicht identifizieren. Das lduft so unpersonlich ab, es kann kein
Gemeinschaftsgefiihl aufkommen. Ob wir da sind oder nicht, spielt keine Rol-
le; wir konnen uns nicht einbringen, haben kein Wir-Erlebnis. Es ist nicht un-
ser Gottesdienst. Sicher wird nicht nur innerhalb dieser Gruppe so gedacht,
sondern auch von vielen, ob jung oder alt, die aus Tradition oder Pflichtbe-
wuBtsein jahraus, jahrein den Sonntagsgottesdienst besuchen. Ob sie ihn auch
feiern, oder ihm nur ,,beiwohnen®, wie ein verriterisches Wort sagt?

Aber es muB auch nachdenklich stimmen, wie Jugendgottesdienste mitunter
gestaltet werden, angefangen bei kleinen Gruppen bis hin zu Diozesanfesten.
Da sucht man oft das Wir-Erlebnis durch eine Thematik sozialpolitischer An-
liegen meist kritischer Akzentsetznng herbeizufithren. Das gewiinschte Ge-
meinschaftsgefiihl entsteht durch stimulierende Lieder, die gesungen werden,
weil sie ,,in‘ sind, nicht etwa, weil Text und Melodie etwas vom wahren Wesen
kirchlicher Liturgie zum Ausdruck bringen. Die Liturgie der Kirche, aber auch
Schrift und Tradition treten in den Hintergrund; man richtet sich im wérmen-
den oder aufgeputschten Gemeinschaftsgefiihl ein.

Ist es aber nicht so, daB sich die entstehende Begeisterung oft als Strohfeuer
erweist, da die Texte wenig Wahrheitsgehalt haben nnd sich ihr Wortschatz
nicht selten in euphorischen Absichtserklirungen erschopft? Und bleiben
nicht viele Gottesdienstteilnehmer, die diese besondere Gefiihisebene nicht
teilen, ausgeschlossen?

Wie kénnen wir dem Dilemma entgehen, das einerseits von der Langeweile
herkémmlicher Gottesdienste, andererseits von der Verformung der Liturgie
in emotionale Beliebigkeit oder sozialpolitische Aktion bestimmt wird? Was
muB bei der Suche nach besseren Moglichkeiten bedacht werden, um die
Orientierung nicht zu verlieren?

Grundsatzliches

Zwei Dinge gilt es, im Auge zu behalten:

— Ein Gottesdienst ist keine religiose Veranstaltung mehr oder weniger priva-
ten Charakters einer bestimmten Gruppe, sondern 6ffentlicher Gottes-Dienst,
Liturgie der Kirche. Dieser Dienst wird getragen vom Horen auf das Wort
Gottes, von der Antwort der Gemeinde in Lob, Dank, Klage und Bitte und
dem zeichenhaften, sakramentalen Vollzug der Heilsgeheimnisse.

— Dieser Dienst sollte aber so gestaltet werden, daB er allen, die an ihm teil-



Martin Wolf 50

nehmen wollen, lebendigen Mitvollzug und so ein echtes Gefiihl der Gemein-
schaft und der Zugehorigkeit ermdglicht.

Er muB also einerseits Objektivitidt wahren, andererseits aber auch subjekti-
ven Entfaltungsméglichkeiten Raum geben. Die Méglichkeit, sich darch akti-
ve, sichtbare Teilnahme mit dem Geschehen zu identifizieren, sollte im
Gleichgewicht sein mit der Moglichkeit, still und unauffillig mitzufeiern.

Die Voraussetzungen zor Verwirklichung dieser Forderungen warden durch
die Liturgiereform des II. Vatikanischen Konzils geschaffen. Es wurde eine
Entwicklung eingeleitet, die in vielfiltiger Form den notwendigen Raum 6ff-
net fiir die Beteiligung der Gemeinde am Gottesdienst. Verschiedenste Cha-
rismen und Dienste, die im Laufe der geschichtlichen Entwicklung von der
Gemeinde auf den Priester libergegangen waren, wurden dieser wieder zu-
riickgegeben. Um so mehr muf es erstaunen, daB die nengewonnene Bewe-
gungsfreiheit von unseren Gemeinden so wenig genutzt wird, daB fruchtbare
Ansitze nicht zur Entfaltung kommen kdnnen, da Versuche kleiner Gruppen
oder Kindergottesdienstgemeinden, die Gldubigen aus ihrer Haltung des
stummen Zuhorers zur Teilnahme mit Seele und Leib zu befreien, von unseren
Sonntagsgemeinden so wenig aufgegriffen und fortgesetzt werden.

Im Gegenteil! Trotz aller Bemiihungen und Verdffentlichungen tauchte,
sich immer mehr verstirkend, die Gefahr einer Intellektualisierung unserer
Gottesdienste auf. Es verschwanden z. B. nach und nach viele Zeichen und Ge-
sten, durch die seelische Vorginge korperlichen Ausdruck fanden und damit
eine Ganzheitserfahrung ermoglichten. Denken wir nur an den einst vertrau-
ten Rhythmus von Stehen und Knien, z. B. wihrend des Credos oder an die
tiefe Verbeugung, das Schlagen an die Brust beim Siindenbekenntnis. Sollte
dies alles dem Lebensgefiihl des heutigen Menschen nicht mehr entsprechen,
oder sind wir nur dngstlich, etwas korperlich zam Ausdruck zu bringen, was
uns innerlich bewegt? Warum unterdriicken sonst Eltern bei ihren kleinen
Kindern die spontane Nachahmung priesterlicher Gesten beim Gottesdienst,
statt sich selbst anriihren und bewegen zu lassen?

Liturgisches Spiel

Ein Weg aus dieser Verfestigung in die ,,titige Teilnahme** (actuosa participa-
tio), kann die Riickbesinnung darauf sein, daB unsere Liturgie in spielerischen
Vollziigen lebt, ja, daB sie selber ein ,,heiliges Spiel* (Hugo Rahner) ist. Ob
nicht hier sich eine Moglichkeit auftut, unseren Leib mit seiner Gefiihlswelt
aus der Gefangenschaft des Intellekts zu befreien, ihn aus der Erstarrung zu 16-
sen? Und ob diese Leibwerdung unserer Teilnahme am liturgischen Gesche-
hen uns nicht wieder zu uns selbst und damit zur Gemeinschaft und zum voll-
menschlichen Beten bringen kann?



Sich bewegen lassen durch das Wort Gottes 51

Das Evangelium selbst mit seinen grofien archetypischen Bildern und seinen
Berichten von menschlichen Grundbegegnungen kann uns helfen, einen Weg
zu dieser ,,titigen Teilnahme* zu finden. Es steht mit dem Sakrament in der
Mitte unserer Gottesdienste. Wir sollten uns von ihm bewegen lassen, sollten
uns unter seine Bilder und seine Erziihlungen stellen, sollten uns von seinen
Worten treffen lassen — nicht nur in der Erkenntnis des Geistes und Entschei-
dens des Willens, sondern ganzheitlich, mit Leib und Seele. Dann gehen wir in
den Raum der objektiven Botschaft hinein und erfahren uns zugleich person-
lich, subjektiv angesprochen und aufgerufen.

Die Moglichkeiten einer solchen Teilnahme am heiligen Spiel der Liturgie

sollten vielfiltig sein. Die Praxis hat ergeben, dal das Gegeniiber von Ge-
meinde und einer Spielgruppe keineswegs eine Trennung bedeuten muf. Ge-
rade das ,,Spiel“ erstellt einen Raum, in dem beide einander geistlich begeg-
nen. Spieler und Gemeinde erginzen sich gegenseitig. Durch die besondere
Art des Spielens, die noch zu erldutern ist, wird die Diskretion gewahrt; nie-
mand wird in die Emotion einer Gemeinschaft gezwungen, die ihn vergewalti-
gen konnte, aber niemand braucht sich auch ausgeschlossen zu fithlen. Fiir die-
jenigen, die es wiinschen, gibt es viele Moglichkeiten, sich aktiv zu beteiligen:
in einer Prozession, im Schreittanz, im Beten und Singen von Lied und Kehr-
vers. Der Gottesdienst wird zum Fest, das den ganzen Menschen erfat, mit
Leib und Seele. Dieser spielerische Nachvollzug ist fiir die Gemeinde leben-
dige Verkiindigung, die zuerst ihre schauende, aber dann auch mitsingende
oder gar mittuende Aufmerksamkeit weckt, in Anspruch nimmt und ihr viel-
filtige Identifikationsmoglichkeiten gibt; fiir den Mitspieler aber wird das
Spiel zur Erfahrung der Wirkmichtigkeit und Faszination biblischer Geschich-
ten und Bilder. Wenn wir diese Bilder und Erzdhlungen in konkreten mensch-
lichen Vollziigen verwirklichen, wirksam werden lassen, werden sie zu mehr
als nur menschlichem Vollzug. Was Nachdenken allein kaum zuwege bringt,
ereignet sich: Transparenz leuchtet auf. Wir werden hineingenommen in
Heils- und Unheilserfahrung. Diese Erfahrung aber wirkt weiter, hinein in den
Alltag. Ein Beispiel mag dies verdeutlichen:
— In der Geschichte vom GroBen Gastmahl (Lk 14,15-24) wird uns von Gi-
sten berichtet, die eingeladen waren und die Einladung angenommen hatten.
Als jedoch die Zeit kam, das Mahl miteinander zu halten, fingen sie an, sich zu
entschuldigen ...

Im liturgischen Spiel konnte das so aussehen: Die angenommene Einladung
wird durch ein Licht symbolisiert, das der Gast empféngt und bei seiner Ab-
sage wieder zuriickgibt, sich selbst aber abwendet, so daB er aus dem weiteren
Verlauf des Geschehens ausgeschlossen bleibt. (Erst am Schlufl wird er zu-
sammen mit all denen, die von ,,den LandstraBen und Zaunen** geholt werden,
in den Spielerkreis zuriickgefiihrt.) Die Erfahrung lehrt, daf es bitter ist, fiir



Martin Wolf 52

manche fast unertriglich, dieses ,,gespielte” Ausgeschlossensein auch nur we-
nige Minuten lang auszuhalten. Es kommt zur Darstellung und wird sichtbar,
daB der Mensch sich selbst isoliert, wenn er sich verweigert, da8 er die anderen,
die Gemeinschaft aus dem Blick verliert. Dies ist eine schmerzliche Erfahrung
fiir alle Beteiligten. So Erfahrenes dringt ein, wirkt weiter und kann zu einer
BewuBtseins- und Verhaltensinderung fithren. Auf diesem Hintergrund fin-
det im Spiel ein positiver Grundzug christlicher Seinsweise sichtbaren Aus-
druck: Fiir die anderen etwas tun, fiir sie dasein, sich ihnen mitteilen, das vom
Wort des Evangeliums Angeriihrt- und Bewegtsein allen weitergeben. Es ist
dies Bekenntnis und Glanbenszeugnis zugleich und fiihrt unmittelbar zum Mit-
telpunkt des Gottesdienstes, zur Feier der Eucharistie, in der das Brot, der
Leib des Herrn, fiir alle gebrochen wird.

Vollziige

Bevor wir uns dem konkreten Spiel zuwenden, muB auf etwas Wichtiges auf-
merksam gemacht werden. Das Spiel und damit der Gottesdienst beginnen
schon mit der Vorbereitung. Gerade weil fiir das Spiel selbst, wie wir sehen
werden, keine besonderen Begabungen oder Fertigkeiten vorausgesetzt wer-
den miissen, ist es notwendig, sich in den Text zu vertiefen, griindlich mit ihm
nmzugehen. Wir sind mehr oder weniger gewohnt, bei einer Perikope der
Schrift ihre theologische Aussage in den Vordergrund zu riicken oder sie auf
ihre Moral hin zu horen. So kann uns leicht entgehen, was sich da im einzelnen
ereignet, wovon eigentlich erzihlt oder berichtet wird. Gerade das konkret Er-
zdhlte aber ist wichtig, wenn wir es darstellen wollen. Schon in dieser Phase der
Vorbereitung also begegnen wir dem Text in neuer Weise. Jeder einzelne Spie-
ler muB um die Besonderheit und die Bedeutung der Personen, die von ihm
dargestellt werden sollen, wissen. Dies ist Voraussetzung dafiir, daB er das
Wort Gottes verdeutlicht und nicht sich selber.
Um es an einem Beispiel zu zeigen:

— In der Geschichte von der VerheiBung Johannes des Taufers (Lk 1,5-25)
heit es von Zacharias und Elisabeth: ,,Sie waren hochbetagt. Wer dieses
,»-hochbetagt* im Spiel zum Ausdruck bringen will, muB dariiber nachdenken,
was es fiir zwei Menschen bedeutet, hochbetagt zu sein, nach einem langen,
gemeinsamen Leben. Er muf dariiber nachdenken, wie solche Menschen sich
bewegen und wie sie sich zueinander verhalten. Tut er das, dann ist die Gefahr
gebannt, das Spiel konnte zu etwas werden, was es unter keinen Umstinden
werden darf: zum Theater. Theater, bei dem jeder versucht, sich auszuspielen,
sich selbst an die Rampe, den anderen aber an die Wand. Im Gegenteil. So
vorbereitet wird jeder, ohne alle schauspielerische Fertigkeit, von innen her-
aus das Richtige tun. Dazu hilft, daB die Darsteller im allgemeinen nicht spre-



Sich bewegen lassen durch das Wort Gottes 53

chen, daB kein Dialog einstudiert zu werden braucht: Ein Lektor trigt im
Rhythmus des Geschehens den Text vor, und die Spieler stellen das Vorgetra-
gene dar, durch Koérpersprache und knappe Gesten, unter Einbeziehung von
Symbolen wie Licht, Blumen, Wasser oder bestimmte Kleidungsstiicke, bei
sonst kostiimlosem Spiel.

Diese zuriickhaltende, objektive, gleichsam liturgische Darstellungsweise
wird nicht nur dem offenen Charakter der Schrift gerecht, die nur in der objek-
tiven Form, die ibr eignet, durch die Jahrhunderte hindurch immer wieder ihre
Horer treffen konnte, sondern gibt auch der mitfeiernden Gemeinde in beson-
derer Weise Identifikationsmoglichkeiten. Darauf verweist Josef Sudbrack,
wenn er ausfiihrt: ,,Fachleute werden sich an die Analyse des Marionetten-
spiels von Kleist erinnern oder an die Mysterienspiele des Mittelalters oder an
filmische Versuche, wie die von Jean-Marie Straub. Wahrscheinlich ist die
Identifikation (auch der Zuschauer) mit einer verhalten vorgetragenen Rolle
leichter als mit einer ausgespielten. Wahrscheinlich gibt der Abstand zwischen
Rolle und Personlichkeit einen Raum frei, wo jeder sich einbringen kann. Hier
tut sich der Raum auf, wo der Mensch sich zugleich frei entscheiden kann
(ohne massenpsychologisch in Beschlag genommen zu werden) und sich
ebenso der Faszination der Gemeinschaft hingeben darf (ohne auf seine Pri-
vatheit zu verzichten.2

Diese Identifikationsmoglichkeiten werden durch gemeinsam gesungene
Kehrverse in besonderer Weise unterstiitzt. Diese fassen den Hauptgedanken
der betreffenden Perikope in einer an die Schrift angelehnten Formulierung
zusammen und vermeiden jede subjektive Aussage.

Versuche mit verschiedenen Gruppen, in dieser Weise Gottesdienst zu fei-
ern, filthrten alle zu dhnlichen Erfahrungen3. Ob es sich um Schwestern, Stu-
denten oder Fortbildungsgruppen handelte, immer wurde schon die Vorberei-
tung zu einem besonderen Erlebnis der Kommunikation unter dem Bild der
Schrift, Der erwachsene Mensch ist vielfach vorbelastet durch die Art, wie er
sich schon negativ erfahren hat. So hat er Empfindungen und Fahigkeiten ,,ab-
gespalten‘ und aus seinem BewuBtsein verdringt, die ihm eigentlich zugeho-
ren, z. B.: Ich bin unmusikalisch; ich habe keine Phantasie; ich kann nicht tan-
zen; ich kann nicht darstellen usw. Das kann zu einer so grof3en Verarmung
filhren, daB3 Folgerungen naheliegen wie: Die anderen kdnnen alles, ich kann
nichts; mich mag niemand. Dies ist dann ein Zustand, in dem man nichts von

2 | Verherrlicht Gott mit eurem Leib*. Goltlesdienst Nr. 12, 1971, S. 91.

3 In das Buch, Ingrid und Martin Wolf, Kinder spielen vor Gott, Neue Wege in Religionsunterricht
und Kindergottesdienst, Don Bosco Verlag Miinchen 1980, 164 Seiten mil vielen Notenbeispielen
und Illustrationen, 29,80 DM, sind entsprechende Erfahrungen, die in der Arbeil mit Kindern nnd
Jugendlichen gemacht wurden, eingegangen. Die vielen konkreten Modelle lassen sich leicht — wie
die praktische Erprobung bestitigte — fiir Erwachsenenkreise weiter gestalten.



Gemma Hinricher 54

sich hergeben muB, ,,da man ja nichts hat*. Dies aber ist das Ende aller Kom-
munikation. LaBt man sich jedoch ein auf das Wagnis, sich 6ffentlich mitzutei-
len, in welcher Form auch immer, wird es mdglich, abgespaltene Empfindun-
gen wieder heimzuholen. Die damit verbundene Erweiterung und Sensibilisie-
rung des BewuBtseins wird als Bereicherung und Gliick empfunden. Diese
BewuBtseinsdnderung aber hat Auswirkungen auf das Leben mit anderen, auf
das Leben mit dem Partner, der Gemeinschaft, auf das Leben mit Gott.

Durch die Ubernahme der ,,Rolle*, die uns die Schrift zuweist, erfahren wir
etwas von dem tiefen Sinn, der in der lateinischen Vokabel ,,Person‘ verbor-
gen liegt: personare, durchtonen. Wir selbst mit unserem Vermdgen, mit unse-
rer Phantasie, unseren Begabungen und Eigenschaften sind nicht so wichtig,
wenn wir ,,Person‘ werden, durchléssig fiir Sein Wort, das Er durch uns spre-
chen will, und offen fiir Sein Wort, das uns vom Nichsten zugesprochen wird.

Haben wir den Mut, einen Anfang zu wagen. Das, was im Gottesdienst klei-
ner Gruppen zu einem neuen Gemeinschaftserlebnis wurde, ohne sich auf ein
mehr oder weniger subjektives und deshalb vergingliches Gefiihlserlebnis zu
griinden, konnte auch unseren Gemeinden neue Impulse geben und so, neben
anderen Moglichkeiten, dazu beitragen, da8 nicht nur der Geist, sondern der
ganze Mensch vor Gott in Bewegung kommt.

Alle sind eingeladen

Zur Gotteserfahrung und Gebetslehre Teresas von Avila

Gemma Hinricher, Dachau

Teresas Lehre iiber das innere Gebet ist nicht auszuschépfen. So lohnt es sich,
immer wieder neu einen Zugang zu ihr zu suchen. Die Schriften der Kirchen-
lehrerin bilden den Niederschlag eigener innerer Erfahrung — Glaubenserfah-
rung — Gotteserfahrung. Fiir uns heilt das also: der Erfahrung Teresas nach-
spiiren, wenn wir verstehen wollen, was inneres Gebet ist. Teresa verwendet
verschiedene Bilder und Gleichnisse, hat eine Fiille von Gedanken und Bei-
spielen, um diese inneren Erfahrungen auszudriicken. Wir tun uns schwer, ei-
nen solchen Erfahrungsschatz auszuwerten. Dennoch wird der Glaubende
darin mit Erstaunen Stationen und Abschnitte seines eigenen Weges wieder-
erkennen, Erstaunen dariiber, da8 sein ihm so gewohnlich erscheinender Weg
Gemeinsamkeiten mit dem Weg Teresas aufweist. Diese Gemeinsamkeiten in
der Glaubenserfahrung machen ein tieferes Verstehen moglich.





