
Martin Wolf 48 

Ich denke, wir tun gut daran, wenn wir solche •Erinnerungen an Gott" im 
Alltag nicht achtlos überhören. Sie tragen dazu bei, das Eindimensionale unse- 
res Alltags zu sprengen und seine Zwänge lächelnder zu ertragen. 

Es gibt viele solcher •Erinnerungen an Gott", Zeiten, Orte, Gegenstände. 
In den alten Häusern findet sich das, was man den •Herrgottswinkel" nannte: 
da hing das Kreuz, vielleicht ein Heiligenbild, eine Kerze, der Büschel vom 
letzten Palmsonntag ... 

Vielleicht haben wir alle schon gelächelt über die nicht selten naive oder gar 
kitschige Art des Bildes oder des Kreuzes in solchen Herrgottswinkeln. Aber 
wenn wir es recht bedenken: Kommen wir ohne solche •Zeichen am Weg" aus 
- wenn uns am Leben aus dem Glauben an den Gott Jesu Christi liegt? Brau- 
chen wir nicht immer wieder den Blick auf das Kreuz, wie wir immer wieder auf 
das Bild eines Menschen sehen, den wir lieben? Können wir auf Dauer leben, 
ohne hinzusehen auf den, der auch am Kreuz noch liebte und nicht fluchte? 
Könnte es nicht sein, daß von seinem Bild auch dann noch Kraft zum Verzei- 
hen, zur Geduld, zu phantasievoller Liebe ausgeht, wenn wir meinen, mit unse- 
ren eigenen Kräften am Ende zu sein? 

Wir sollten nicht vergessen, die entscheidenden Bilder unseres Glaubens 
hereinzuholen in unsere Lebensräume und •Lebenszeiten". 

Basisfrömmigkeit war das Stichwort, über das wir nachdenken wollten. Führt 
unser Glaube noch Grundwasser? - Das war die Frage. Die Antwort: Unser 
Glaube bedarf gewiß der kritischen Auseinandersetzung und vor allem der 
Tat. Aber er bedarf auch und zwar grundlegend der täglichen, unauffälligen 
Übung. Dann wird er seine tragende Kraft erweisen. 

Sich bewegen lassen durch das Wort Gottes 
Über einen Versuch der •tätigen Teilnahme" am liturgischen Geschehen1 

Martin Wolf, München 

Wenn wir uns in unseren Kirchen umschauen und einen Blick auf die Gemein- 
den werfen, die sich Sonntag für Sonntag dort versammeln, bemerken wir 
leicht, daß ihre Altersschichtung eine große Lücke aufweist: Ältere Jugendli- 

1 •Die Mutter Kirche wünscht sehr, alle Gläubigen möchten zur vollen, bewußten und tätigen 
Teilnahme an den liturgischen Feiern geführt werden ..." (actuosa participatio). Konstitution über 
die heilige Liturgie, Sacrosanctum Concilium, des zweiten Vatikanischen Konzils II 14 (Das 
Zweite Vatikanische Konzil, Dokumente und Kommentare, 1, Freiburg 1966, S. 28). 



Sich bewegen lassen durch das Wort Gottes 49 

ehe und junge Erwachsene sind selten geworden oder fehlen ganz, es sei denn, 
sie hätten eine Aufgabe bei der Gestaltung des Gottesdienstes übernommen. 

Kommen wir mit Angehörigen dieser Altersgruppe ins Gespräch, um etwas 
über die Gründe ihrer Zurückhaltung zu erfahren, verdichten sich ihre Aussa- 
gen etwa um folgende Mitte: •Mit dem, was da im Gottesdienst geschieht, 
können wir uns nicht identifizieren. Das läuft so unpersönlich ab, es kann kein 
Gemeinschaftsgefühl aufkommen. Ob wir da sind oder nicht, spielt keine Rol- 
le; wir können uns nicht einbringen, haben kein Wir-Erlebnis. Es ist nicht un- 
ser Gottesdienst." Sicher wird nicht nur innerhalb dieser Gruppe so gedacht, 
sondern auch von vielen, ob jung oder alt, die aus Tradition oder Pflichtbe- 
wußtsein jahraus, jahrein den Sonntagsgottesdienst besuchen. Ob sie ihn auch 
feiern, oder ihm nur •beiwohnen", wie ein verräterisches Wort sagt? 

Aber es muß auch nachdenklich stimmen, wie Jugendgottesdienste mitunter 
gestaltet werden, angefangen bei kleinen Gruppen bis hin zu Diözesanfesten. 
Da sucht man oft das Wir-Erlebnis durch eine Thematik sozialpolitischer An- 
liegen meist kritischer Akzentsetzung herbeizuführen. Das gewünschte Ge- 
meinschaftsgefühl entsteht durch stimulierende Lieder, die gesungen werden, 
weil sie •in" sind, nicht etwa, weil Text und Melodie etwas vom wahren Wesen 
kirchlicher Liturgie zum Ausdruck bringen. Die Liturgie der Kirche, aber auch 
Schrift und Tradition treten in den Hintergrund; man richtet sich im wärmen- 
den oder aufgeputschten Gemeinschaftsgefühl ein. 

Ist es aber nicht so, daß sich die entstehende Begeisterung oft als Strohfeuer 
erweist, da die Texte wenig Wahrheitsgehalt haben und sich ihr Wortschatz 
nicht selten in euphorischen Absichtserklärungen erschöpft? Und bleiben 
nicht viele Gottesdienstteilnehmer, die diese besondere Gefühlsebene nicht 
teilen, ausgeschlossen? 

Wie können wir dem Dilemma entgehen, das einerseits von der Langeweile 
herkömmlicher Gottesdienste, andererseits von der Verformung der Liturgie 
in emotionale Beliebigkeit oder sozialpolitische Aktion bestimmt wird? Was 
muß bei der Suche nach besseren Möglichkeiten bedacht werden, um die 
Orientierung nicht zu verlieren? 

Grundsätzliches 

Zwei Dinge gilt es, im Auge zu behalten: 
- Ein Gottesdienst ist keine religiöse Veranstaltung mehr oder weniger priva- 
ten Charakters einer bestimmten Gruppe, sondern öffentlicher Gottes-Dienst, 
Liturgie der Kirche. Dieser Dienst wird getragen vom Hören auf das Wort 
Gottes, von der Antwort der Gemeinde in Lob, Dank, Klage und Bitte und 
dem zeichenhaften, sakramentalen Vollzug der Heilsgeheimnisse. 
- Dieser Dienst sollte aber so gestaltet werden, daß er allen, die an ihm teil- 



Martin Wolf 50 

nehmen wollen, lebendigen Mitvollzug und so ein echtes Gefühl der Gemein- 
schaft und der Zugehörigkeit ermöglicht. 

Er muß also einerseits Objektivität wahren, andererseits aber auch subjekti- 
ven Entfaltungsmöglichkeiten Raum geben. Die Möglichkeit, sich durch akti- 
ve, sichtbare Teilnahme mit dem Geschehen zu identifizieren, sollte im 
Gleichgewicht sein mit der Möglichkeit, still und unauffällig mitzufeiern. 

Die Voraussetzungen zur Verwirklichung dieser Forderungen wurden durch 
die Liturgiereform des II. Vatikanischen Konzils geschaffen. Es wurde eine 
Entwicklung eingeleitet, die in vielfältiger Form den notwendigen Raum öff- 
net für die Beteiligung der Gemeinde am Gottesdienst. Verschiedenste Cha- 
rismen und Dienste, die im Laufe der geschichtlichen Entwicklung von der 
Gemeinde auf den Priester übergegangen waren, wurden dieser wieder zu- 
rückgegeben. Um so mehr muß es erstaunen, daß die neugewonnene Bewe- 
gungsfreiheit von unseren Gemeinden so wenig genutzt wird, daß fruchtbare 
Ansätze nicht zur Entfaltung kommen können, daß Versuche kleiner Gruppen 
oder Kindergottesdienstgemeinden, die Gläubigen aus ihrer Haltung des 
stummen Zuhörers zur Teilnahme mit Seele und Leib zu befreien, von unseren 
Sonntagsgemeinden so wenig aufgegriffen und fortgesetzt werden. 

Im Gegenteil! Trotz aller Bemühungen und Veröffentlichungen tauchte, 
sich immer mehr verstärkend, die Gefahr einer Intellektualisierung unserer 
Gottesdienste auf. Es verschwanden z. B. nach und nach viele Zeichen und Ge- 
sten, durch die seelische Vorgänge körperlichen Ausdruck fanden und damit 
eine Ganzheitserfahrung ermöglichten. Denken wir nur an den einst vertrau- 
ten Rhythmus von Stehen und Knien, z. B. während des Credos oder an die 
tiefe Verbeugung, das Schlagen an die Brust beim Sündenbekenntnis. Sollte 
dies alles dem Lebensgefühl des heutigen Menschen nicht mehr entsprechen, 
oder sind wir nur ängstlich, etwas körperlich zum Ausdruck zu bringen, was 
uns innerlich bewegt? Warum unterdrücken sonst Eltern bei ihren kleinen 
Kindern die spontane Nachahmung priesterlicher Gesten beim Gottesdienst, 
statt sich selbst anrühren und bewegen zu lassen? 

Liturgisches Spiel 

Ein Weg aus dieser Verfestigung in die •tätige Teilnahme" (actuosa participa- 
tio), kann die Rückbesinnung daraufsein, daß unsere Liturgie in spielerischen 
Vollzügen lebt, ja, daß sie selber ein •heiliges Spiel" (Hugo Rahner) ist. Ob 
nicht hier sich eine Möglichkeit auftut, unseren Leib mit seiner Gefühlswelt 
aus der Gefangenschaft des Intellekts zu befreien, ihn aus der Erstarrung zu lö- 
sen? Und ob diese Leibwerdung unserer Teilnahme am liturgischen Gesche- 
hen uns nicht wieder zu uns selbst und damit zur Gemeinschaft und zum voll- 
menschlichen Beten bringen kann? 



Sich bewegen lassen durch das Wort Gottes 51 

Das Evangelium selbst mit seinen großen archetypischen Bildern und seinen 
Berichten von menschlichen Grundbegegnungen kann uns helfen, einen Weg 
zu dieser •tätigen Teilnahme" zu finden. Es steht mit dem Sakrament in der 
Mitte unserer Gottesdienste. Wir sollten uns von ihm bewegen lassen, sollten 
uns unter seine Bilder und seine Erzählungen stellen, sollten uns von seinen 
Worten treffen lassen - nicht nur in der Erkenntnis des Geistes und Entschei- 
dens des Willens, sondern ganzheitlich, mit Leib und Seele. Dann gehen wir in 
den Raum der objektiven Botschaft hinein und erfahren uns zugleich persön- 
lich, subjektiv angesprochen und aufgerufen. 

Die Möglichkeiten einer solchen Teilnahme am heiligen Spiel der Liturgie 
sollten vielfältig sein. Die Praxis hat ergeben, daß das Gegenüber von Ge- 
meinde und einer Spielgruppe keineswegs eine Trennung bedeuten muß. Ge- 
rade das •Spiel" erstellt einen Raum, in dem beide einander geistlich begeg- 
nen. Spieler und Gemeinde ergänzen sich gegenseitig. Durch die besondere 
Art des Spielens, die noch zu erläutern ist, wird die Diskretion gewahrt; nie- 
mand wird in die Emotion einer Gemeinschaft gezwungen, die ihn vergewalti- 
gen könnte, aber niemand braucht sich auch ausgeschlossen zu fühlen. Für die- 
jenigen, die es wünschen, gibt es viele Möglichkeiten, sich aktiv zu beteiligen: 
in einer Prozession, im Schreittanz, im Beten und Singen von Lied und Kehr- 
vers. Der Gottesdienst wird zum Fest, das den ganzen Menschen erfaßt, mit 
Leib und Seele. Dieser spielerische Nachvollzug ist für die Gemeinde leben- 
dige Verkündigung, die zuerst ihre schauende, aber dann auch mitsingende 
oder gar mittuende Aufmerksamkeit weckt, in Anspruch nimmt und ihr viel- 
fältige Identifikationsmöglichkeiten gibt; für den Mitspieler aber wird das 
Spiel zur Erfahrung der Wirkmächtigkeit und Faszination biblischer Geschich- 
ten und Bilder. Wenn wir diese Bilder und Erzählungen in konkreten mensch- 
lichen Vollzügen verwirklichen, wirksam werden lassen, werden sie zu mehr 
als nur menschlichem Vollzug. Was Nachdenken allein kaum zuwege bringt, 
ereignet sich: Transparenz leuchtet auf. Wir werden hineingenommen in 
Heils- und Unheilserfahrung. Diese Erfahrung aber wirkt weiter, hinein in den 
Alltag. Ein Beispiel mag dies verdeutlichen: 
- In der Geschichte vom Großen Gastmahl (Lk 14,15-24) wird uns von Gä- 
sten berichtet, die eingeladen waren und die Einladung angenommen hatten. 
Als jedoch die Zeit kam, das Mahl miteinander zu halten, fingen sie an, sich zu 
entschuldigen ... 

Im liturgischen Spiel könnte das so aussehen: Die angenommene Einladung 
wird durch ein Licht symbolisiert, das der Gast empfängt und bei seiner Ab- 
sage wieder zurückgibt, sich selbst aber abwendet, so daß er aus dem weiteren 
Verlauf des Geschehens ausgeschlossen bleibt. (Erst am Schluß wird er zu- 
sammen mit all denen, die von •den Landstraßen und Zäunen" geholt werden, 
in den Spielerkreis zurückgeführt.) Die Erfahrung lehrt, daß es bitter ist, für 



Martin Wolf 52 

manche fast unerträglich, dieses •gespielte" Ausgeschlossensein auch nur we- 
nige Minuten lang auszuhalten. Es kommt zur Darstellung und wird sichtbar, 
daß der Mensch sich selbst isoliert, wenn er sich verweigert, daß er die anderen, 
die Gemeinschaft aus dem Blick verliert. Dies ist eine schmerzliche Erfahrung 
für alle Beteiligten. So Erfahrenes dringt ein, wirkt weiter und kann zu einer 
Bewußtseins- und Verhaltensänderung führen. Auf diesem Hintergrund fin- 
det im Spiel ein positiver Grundzug christlicher Seinsweise sichtbaren Aus- 
druck: Für die anderen etwas tun, für sie dasein, sich ihnen mitteilen, das vom 
Wort des Evangeliums Angerührt- und Bewegtsein allen weitergeben. Es ist 
dies Bekenntnis und Glaubenszeugnis zugleich und führt unmittelbar zum Mit- 
telpunkt des Gottesdienstes, zur Feier der Eucharistie, in der das Brot, der 
Leib des Herrn, für alle gebrochen wird. 

Vollzüge 

Bevor wir uns dem konkreten Spiel zuwenden, muß auf etwas Wichtiges auf- 
merksam gemacht werden. Das Spiel und damit der Gottesdienst beginnen 
schon mit der Vorbereitung. Gerade weil für das Spiel selbst, wie wir sehen 
werden, keine besonderen Begabungen oder Fertigkeiten vorausgesetzt wer- 
den müssen, ist es notwendig, sich in den Text zu vertiefen, gründlich mit ihm 
umzugehen. Wir sind mehr oder weniger gewohnt, bei einer Perikope der 
Schrift ihre theologische Aussage in den Vordergrund zu rücken oder sie auf 
ihre Moral hin zu hören. So kann uns leicht entgehen, was sich da im einzelnen 
ereignet, wovon eigentlich erzählt oder berichtet wird. Gerade das konkret Er- 
zählte aber ist wichtig, wenn wir es darstellen wollen. Schon in dieser Phase der 
Vorbereitung also begegnen wir dem Text in neuer Weise. Jeder einzelne Spie- 
ler muß um die Besonderheit und die Bedeutung der Personen, die von ihm 
dargestellt werden sollen, wissen. Dies ist Voraussetzung dafür, daß er das 
Wort Gottes verdeutlicht und nicht sich selber. 

Um es an einem Beispiel zu zeigen: 
- In der Geschichte von der Verheißung Johannes des Täufers (Lk 1,5-25) 
heißt es von Zacharias und Elisabeth: •Sie waren hochbetagt". Wer dieses 
•hochbetagt" im Spiel zum Ausdruck bringen will, muß darüber nachdenken, 
was es für zwei Menschen bedeutet, hochbetagt zu sein, nach einem langen, 
gemeinsamen Leben. Er muß darüber nachdenken, wie solche Menschen sich 
bewegen und wie sie sich zueinander verhalten. Tut er das, dann ist die Gefahr 
gebannt, das Spiel könnte zu etwas werden, was es unter keinen Umständen 
werden darf: zum Theater. Theater, bei dem jeder versucht,sich auszuspielen, 
sich selbst an die Rampe, den anderen aber an die Wand. Im Gegenteil. So 
vorbereitet wird jeder, ohne alle schauspielerische Fertigkeit, von innen her- 
aus das Richtige tun. Dazu hilft, daß die Darsteller im allgemeinen nicht spre- 



Sich bewegen lassen durch das Wort Gottes 53 

chen, daß kein Dialog einstudiert zu werden braucht: Ein Lektor trägt im 
Rhythmus des Geschehens den Text vor, und die Spieler stellen das Vorgetra- 
gene dar, durch Körpersprache und knappe Gesten, unter Einbeziehung von 
Symbolen wie Licht, Blumen, Wasser oder bestimmte Kleidungsstücke, bei 
sonst kostümlosem Spiel. 

Diese zurückhaltende, objektive, gleichsam liturgische Darstellungsweise 
wird nicht nur dem offenen Charakter der Schrift gerecht, die nur in der objek- 
tiven Form, die ihr eignet, durch die Jahrhunderte hindurch immer wieder ihre 
Hörer treffen konnte, sondern gibt auch der mitfeiernden Gemeinde in beson- 
derer Weise Identifikationsmöglichkeiten. Darauf verweist Josef Sudbrack, 
wenn er ausführt: •Fachleute werden sich an die Analyse des Marionetten- 
spiels von Kleist erinnern oder an die Mysterienspiele des Mittelalters oder an 
filmische Versuche, wie die von Jean-Marie Straub. Wahrscheinlich ist die 
Identifikation (auch der Zuschauer) mit einer verhalten vorgetragenen Rolle 
leichter als mit einer ausgespielten. Wahrscheinlich gibt der Abstand zwischen 
Rolle und Persönlichkeit einen Raum frei, wo jeder sich einbringen kann. Hier 
tut sich der Raum auf, wo der Mensch sich zugleich frei entscheiden kann 
(ohne massenpsychologisch in Beschlag genommen zu werden) und sich 
ebenso der Faszination der Gemeinschaft hingeben darf (ohne auf seine Pri- 
vatheit zu verzichten."2 

Diese Identifikationsmöglichkeiten werden durch gemeinsam gesungene 
Kehrverse in besonderer Weise unterstützt. Diese fassen den Hauptgedanken 
der betreffenden Perikope in einer an die Schrift angelehnten Formulierung 
zusammen und vermeiden jede subjektive Aussage. 

Versuche mit verschiedenen Gruppen, in dieser Weise Gottesdienst zu fei- 
ern, führten alle zu ähnlichen Erfahrungen3. Ob es sich um Schwestern, Stu- 
denten oder Fortbildungsgruppen handelte, immer wurde schon die Vorberei- 
tung zu einem besonderen Erlebnis der Kommunikation unter dem Bild der 
Schrift. Der erwachsene Mensch ist vielfach vorbelastet durch die Art, wie er 
sich schon negativ erfahren hat. So hat er Empfindungen und Fähigkeiten •ab- 
gespalten" und aus seinem Bewußtsein verdrängt, die ihm eigentlich zugehö- 
ren, z. B.: Ich bin unmusikalisch; ich habe keine Phantasie; ich kann nicht tan- 
zen; ich kann nicht darstellen usw. Das kann zu einer so großen Verarmung 
führen, daß Folgerungen naheliegen wie: Die anderen können alles, ich kann 
nichts; mich mag niemand. Dies ist dann ein Zustand, in dem man nichts von 

2 •Verherrlicht Gott mit eurem Leib". Gottesdienst Nr. 12, 1971, S. 91. 
3 In das Buch, Ingrid und Martin Wolf, Kinderspielen vor Gott, Neue Wege in Religionsunterricht 
und Kindergottesdienst, Don Bosco Verlag München 1980,164 Seiten mit vielen Notenbeispielen 
und Illustrationen, 29,80 DM, sind entsprechende Erfahrungen, die in der Arbeit mit Kindern und 
Jugendlichen gemacht wurden, eingegangen. Die vielen konkreten Modelle lassen sich leicht - wie 
die praktische Erprobung bestätigte - für Erwachsenenkreise weiter gestalten. 



Gemma Hinricher 54 

sich hergeben muß, •da man ja nichts hat". Dies aber ist das Ende aller Kom- 
munikation. Läßt man sich jedoch ein auf das Wagnis, sich öffentlich mitzutei- 
len, in welcher Form auch immer, wird es möglich, abgespaltene Empfindun- 
gen wieder heimzuholen. Die damit verbundene Erweiterung und Sensibilisie- 
rung des Bewußtseins wird als Bereicherung und Glück empfunden. Diese 
Bewußtseinsänderung aber hat Auswirkungen auf das Leben mit anderen, auf 
das Leben mit dem Partner, der Gemeinschaft, auf das Leben mit Gott. 

Durch die Übernahme der •Rolle", die uns die Schrift zuweist, erfahren wir 
etwas von dem tiefen Sinn, der in der lateinischen Vokabel •Person" verbor- 
gen liegt: personare, durchtönen. Wir selbst mit unserem Vermögen, mit unse- 
rer Phantasie, unseren Begabungen und Eigenschaften sind nicht so wichtig, 
wenn wir •Person" werden, durchlässig für Sein Wort, das Er durch uns spre- 
chen will, und offen für Sein Wort, das uns vom Nächsten zugesprochen wird. 

Haben wir den Mut, einen Anfang zu wagen. Das, was im Gottesdienst klei- 
ner Gruppen zu einem neuen Gemeinschaftserlebnis wurde, ohne sich auf ein 
mehr oder weniger subjektives und deshalb vergängliches Gefühlserlebnis zu 
gründen, könnte auch unseren Gemeinden neue Impulse geben und so, neben 
anderen Möglichkeiten, dazu beitragen, daß nicht nur der Geist, sondern der 
ganze Mensch vor Gott in Bewegung kommt. 

Alle sind eingeladen 
Zur Gotteserfahrung und Gebetslehre Teresas von Avila 

Gemma Hinricher, Dachau 

Teresas Lehre über das innere Gebet ist nicht auszuschöpfen. So lohnt es sich, 
immer wieder neu einen Zugang zu ihr zu suchen. Die Schriften der Kirchen- 
lehrerin bilden den Niederschlag eigener innerer Erfahrung - Glaubenserfah- 
rung - Gotteserfahrung. Für uns heißt das also: der Erfahrung Teresas nach- 
spüren, wenn wir verstehen wollen, was inneres Gebet ist. Teresa verwendet 
verschiedene Bilder und Gleichnisse, hat eine Fülle von Gedanken und Bei- 
spielen, um diese inneren Erfahrungen auszudrücken. Wir tun uns schwer, ei- 
nen solchen Erfahrungsschatz auszuwerten. Dennoch wird der Glaubende 
darin mit Erstaunen Stationen und Abschnitte seines eigenen Weges wieder- 
erkennen, Erstaunen darüber, daß sein ihm so gewöhnlich erscheinender Weg 
Gemeinsamkeiten mit dem Weg Teresas aufweist. Diese Gemeinsamkeiten in 
der Glaubenserfahrung machen ein tieferes Verstehen möglich. 




