Gemma Hinricher 54

sich hergeben muB, ,,da man ja nichts hat*. Dies aber ist das Ende aller Kom-
munikation. LaBt man sich jedoch ein auf das Wagnis, sich 6ffentlich mitzutei-
len, in welcher Form auch immer, wird es mdglich, abgespaltene Empfindun-
gen wieder heimzuholen. Die damit verbundene Erweiterung und Sensibilisie-
rung des BewuBtseins wird als Bereicherung und Gliick empfunden. Diese
BewuBtseinsdnderung aber hat Auswirkungen auf das Leben mit anderen, auf
das Leben mit dem Partner, der Gemeinschaft, auf das Leben mit Gott.

Durch die Ubernahme der ,,Rolle*, die uns die Schrift zuweist, erfahren wir
etwas von dem tiefen Sinn, der in der lateinischen Vokabel ,,Person‘ verbor-
gen liegt: personare, durchtonen. Wir selbst mit unserem Vermdgen, mit unse-
rer Phantasie, unseren Begabungen und Eigenschaften sind nicht so wichtig,
wenn wir ,,Person‘ werden, durchléssig fiir Sein Wort, das Er durch uns spre-
chen will, und offen fiir Sein Wort, das uns vom Nichsten zugesprochen wird.

Haben wir den Mut, einen Anfang zu wagen. Das, was im Gottesdienst klei-
ner Gruppen zu einem neuen Gemeinschaftserlebnis wurde, ohne sich auf ein
mehr oder weniger subjektives und deshalb vergingliches Gefiihlserlebnis zu
griinden, konnte auch unseren Gemeinden neue Impulse geben und so, neben
anderen Moglichkeiten, dazu beitragen, da8 nicht nur der Geist, sondern der
ganze Mensch vor Gott in Bewegung kommt.

Alle sind eingeladen

Zur Gotteserfahrung und Gebetslehre Teresas von Avila

Gemma Hinricher, Dachau

Teresas Lehre iiber das innere Gebet ist nicht auszuschépfen. So lohnt es sich,
immer wieder neu einen Zugang zu ihr zu suchen. Die Schriften der Kirchen-
lehrerin bilden den Niederschlag eigener innerer Erfahrung — Glaubenserfah-
rung — Gotteserfahrung. Fiir uns heilt das also: der Erfahrung Teresas nach-
spiiren, wenn wir verstehen wollen, was inneres Gebet ist. Teresa verwendet
verschiedene Bilder und Gleichnisse, hat eine Fiille von Gedanken und Bei-
spielen, um diese inneren Erfahrungen auszudriicken. Wir tun uns schwer, ei-
nen solchen Erfahrungsschatz auszuwerten. Dennoch wird der Glaubende
darin mit Erstaunen Stationen und Abschnitte seines eigenen Weges wieder-
erkennen, Erstaunen dariiber, da8 sein ihm so gewohnlich erscheinender Weg
Gemeinsamkeiten mit dem Weg Teresas aufweist. Diese Gemeinsamkeiten in
der Glaubenserfahrung machen ein tieferes Verstehen moglich.



Alle sind eingeladen 55

Zu beachten sind allerdings auch individuelle Eigentiimlichkeiten der Dar-
stellungsweise Teresas. Ihre Bilder und Gleichnisse diirfen nicht aus dem gro-
en Zusammenhang gerissen werden, in dem sie stehen; es ist ein Zusammen-
hang verschiedener Bildaussagen und Deutungen, die sich wechselseitig erhel-
len. Alle zusammen sind Anndherungen an die erfahrene Wirklichkeit Gottes.

Eine wesentliche Deutung ihrer Lehre und einzelner Aspekte darin gibt
Teresa iiberdies durch ihr Leben, und diesen grundlegenden Zusammenhang
darf man nie aus dem Auge verlieren, wenn man sich der Heiligen iiber ihre
Schriften nidhern will.

Das Gleichnis vom Wasser

Ich gehe aus von dem berithmten Bewisserungsgleichnis, mit dem Teresa die
verschiedenen Arten des Gebetes zu beschreiben versucht. Ihre Vorliebe fiir
das Bild des Wassers erwéhnt sie an anderer Stelle: ,,Ich finde nidmlich nichts,
was zur Erklarung mancher geistiger Dinge geeigneter wire als eben das Was-
ser, und zwar deshalb, weil ich wenig wei3 und der Verstand mir nicht weiter-
hilft, und auch weil ich dieses Element so liebe, daB ich es mit mehr Aufmerk-
samkeit betrachtet habe als andere Dinge ...* (Die innere Burg I'V 2,2). Der
folgende gekiirzte Text des Gleichnisses findet sich in Teresas Autobiogra-
phie:
Der Anfénger stelle sich vor, als beginne er auf einem sehr unfruchtba-
ren, mit vielem Unkraut iiberwucherten Boden einen Garten anzulegen,
an dem der Herr seine Lust haben soll. Seine Majestit selbst rodet das
Unpkraut aus und setzt gute Pflanzen ein... Als gute Gértner haben wir
sodann mit der Hilfe Gottes dafiir zu sorgen, da3 die Pflanzen wachsen.
Wir miissen sie darum fleiBig begieBen, damit sie nicht verwelken, son-
dern Blumen hervorbringen. .. Meines Erachtens kann die Bewésserung
des Gartens auf vierfache Weise geschehen. Entweder schépft man das
Wasser mit groBer Miihe aus einem Brunnen; oder man schopft es, wie
ich selbst schon 6fter getan, mit geringerer Miihe und in gréBerer Menge
mittels eines mit Schopfgefafien versehenen Rades, das man dreht; oder
man leitet das Wasser aus einem Flusse oder einem Bache in den Garten,
was noch besser ist, weil die Erde dadurch mehr befeuchtet wird, das
GieBen nicht so oft notwendig ist und somit der Gértner weniger Miihe
aufzuwenden hat; oder endlich es geschieht die Bewisserung des Gar-
tens durch einen ergiebigen Regen, wenn ndmlich der Herr selbst ohne
irgendeine Bemiihung von unserer Seite den Garten mit Wasser trinkt.
Die letzte Art ist unvergleichlich besser als alle vorhergenannten.
Wendet man diese vier Arten der Bewisserung, die den Garten erhalten
muB und ohne die er verkommen wiirde, auf den zu behandelnden Ge-



Gemma Hinricher 56

genstand an, so lassen sich dadurch nach meinem Dafiirhalten die vier
Stufen des Gebetes, auf die der Herr in seiner Giite auch meine Seele 6f-
ter erhoben hat, einigermaBen erkliren. (Leben XI 6f.; S. 108f.)

,»otufen des Gebetes

Die verschiedenen Arten bzw. Stufen des Gebetes werden von Teresa also mit
den verschiedenen Arten der Bewisserung eines Gartens verglichen. Jede
Stufe ist gekennzeichnet durch eine jeweils andere Erfahrung des Zusammen-
wirkens von Gott und Mensch. Der Ausdruck ,,Stufen* darf nicht dazu verlei-
ten, sich die verschiedenen Weisen des Gebetes als streng voneinander abge-
grenzt vorzustellen und zu meinen, daB eine Stufe nach der anderen in einer fe-
sten Reihenfolge zu erklimmen sei. Teresa bemerkt mit Nachdruck: ,,Keine
Gebetsstufe ist so erhaben, daB es dabei nicht oftmals ndtig wire, wieder zum
Anfang zuriickzukehren.* (Leben XIII 15; S. 128)

Der Ausdruck ,,Stufen“ sagt dasselbe, was Teresa an anderer Stelle »Weg
nennt und was in ihrem Werk ,,Die innere Burg* die siecben Wohnungen sind,
die sich alle durchdringen. Den verschiedenen Bildern ist gemeinsam, daB das
innere Gebet und das geistliche Leben iiberhaupt als ProzeB gesehen werden,
der abhiingig ist vom Wirken Gottes und vom Mitwirken des Menschen.

Auf allen Stufen des inneren Gebetes erscheint ein Aspekt als Fundament
des geistlichen Lebens: die Demut als Erkenntnis und Anerkenntnis des tota-
len Angewiesenseins, der totalen Abhingigkeit von Gott. Die Demut wird auf
den verschiedenen Stufen des Gebetes in wachsender Intensitiit erfahren. Je
néher der Mensch in die Nihe Gottes gezogen wird, je mehr Gott im Gebet die
Initiative iibernimmt, um so tiefer erfihrt sich der Mensch als ein Nichts, er-
kennt er sich selbst.

Jesus Christus betrachten

Diejenigen, die erst beginnen, innerlich zu beten, gleichen jenen, die das Was-
ser aus dem Brunnen schopfen. Das ist eine miihevolle Sache und kostet groBe
Anstrengung. Gott hat den Garten angelegt, die Pflanzen eingesetzt, dem
Menschen die Fihigkeit zum Bewissern gegeben; doch die Arbeit selbst tut
der Mensch. Wichtig ist auf dieser Stufe die Betrachtung des Lebens und Lei-
dens Jesu, ,,denn durch dieses kam und kommt uns alles Gute zu“ (Leben X111
13; S. 128). Teresa unterscheidet zwei Weisen der Betrachtung des Lebens
Jesu: ich kann mehr im diskursiven Denken bleiben, mehr den Verstand titig
sein lassen im Nachforschen und Nachsinnen iiber das, was Jesus fiir uns getan
und gelitten hat; oder — so sagt sie:



Alle sind eingeladen 57

Ich kann mir Christus als gegenwirtig vorstellen und mir angewohnen,
seine heilige Menschheit recht innig zu lieben, ihn stets mit mir herumzu-
fiihren, mit ihm zu reden, ihm meine Bediirfnisse mitzuteilen, meine
Leiden zu klagen, mich mit ihm zu freuen, wenn es mir wohl ergeht, und
in diesem Wohlergehen seiner nicht zu vergessen. Dazu bedarf ich kei-
ner kiinstlich ausgedachten Gebete; es geniigen ganz einfache Worte,
die meine Bediirfnisse und Wiinsche ausdriicken. (Leben XII 1; S. 116)

In diesen beiden Weisen des betrachtenden Gebetes finden wir die moderne
Unterscheidung von Betrachtung und Meditation wieder; Betrachtung, die
sich mehr im diskursiven Raum, Meditation, die sich mehr im Herzen ab-
spielt.

Auffallend bei der Beschreibung der Gebetsstufen ist die psychologische
und anthropologische Perspektive. Keine Stufe iiberspringen, nicht selber ho-
her steigen wollen, warten, bis der Herr den Menschen erhebt; — also nichts
zwingen wollen; aber auch nichts unterdriicken, dem positiven Verlangen
nachgeben und iiber die Zerstreuungen, Trockenheiten und Unruhen sich
nicht betriiben noch dngstigen. Vor allem ist es wichtig, dem positiven Verlan-
gen nachzugeben, ihm keine Grenzen zu setzen:

Die gottliche Majestit will und liebt beherzte Seelen, wenn sie nur in
Demut wandeln und nicht auf sich selbst vertrauen. (Leben XIII 2;
S.121)

Von den Entschliissen, die man gleich anfangs faBt, hingt vieles ab. (Le-
ben XIII 3; S. 121f)

Gerade von den Erfahrungen der ersten Gebetsstufe, die Teresa sehr ausfaltet,
weil sie die allen zugingliche Ausgangsbasis ist, konnen wir viel lernen. Ent-
scheidend ist: das Gebet niemals aufgeben, sich nicht durch Schwierigkeiten
vom Gebet abbringen lassen. Diese sind ja oft nur ein Vorwand, das Gebet zu
unterlassen. Wir sollen vielmehr mit Mut, Ausdauer, Zuversicht, Freude und
Freiheit das Wasser schopfen, auch wenn wir das Gefiihl haben, den Eimer leer
heraufzuziehen:

Gefillt es ihm, daB bei den einen die Pflanzen und Blumen (= Tugen-
den) wachsen, indem er ihnen Wasser gibt, das sie aus dem Brunnen
schépfen kénnen, bei den anderen aber dadurch, daB3 er ihnen solches
vorenthilt: was kiimmert’s mich? (Leben XI 12; S. 112)

Von Gott beriihrt

Der geistliche Weg des Menschen ist nach Teresa gekennzeichnet durch eine
fortschreitend intensive und dichte Gotteserfahrung. Sie geschieht im Raum



Gemma Hinricher 58

des Personalen, im Raum der Begegnung. Teresa selbst hat dies auf ihrem
geistlichen Weg erfahren. In allen seinen Phasen hat sie sich als Partnerin Got-
tes gefiihlt und wuBlte sich angerufen mit ihrem ganzen Sein. Auch wenn im
Verlauf des Weges die Initiative Gottes starker und sein Tun als alleiniges er-
scheint, heif3t dies nicht, der Mensch sei ausgeschaltet. Nur ist das Mittun des
Menschen ein anderes geworden - von der Anstrengung des Anféingers bis hin
zur restlosen Offenheit des Menschen fiir das Wirken Gottes.

Zunehmend erkennt der Mensch, daf die Initiative von Gott ausgeht. Die
Erfahrungen der zweiten Gebetsstufe —im Bild gesprochen das Wasserschop-
fen mit Hilfe eines Schopfrades, wodurch mehr Wasser gewonnen und weniger
Miihe aufgewendet werden mu3 — machen dies deutlich. Teresa spricht hier
vom ,,Gebet der Ruhe“. Gott beginnt nunmehr, sich dem Menschen mitzutei-
len und der Mensch erfihrt dies als Begliickung.

Teresa beschreibt ihre Erfahrungen folgendermafen:
Tief im Innersten fiihlt die Seele diese Beriihrung Gottes, ohne zu wis-
sen, woher oder wie sie geckommen ist. .. Es scheint ihr, als habe sie alles
Gut insgesamt gefunden, und doch kann sie nicht sagen, was sie gefun-
den hat. (Leben XIV 5; S. 135)
Das Gebet der Ruhe ist ein Fiinklein der wahren Liebe Gottes, die der
Herr in der Seele zu entziinden beginnt... (Leben XV 4; S. 142)

Der Mensch selbst kann hier nichts anderes tun, als in stiller Hingabe zu ver-
harren ohne eigenes denkendes Bemiihen.

Diese Beriihrungen Gottes sind unverdientes Geschenk, Gabe Gottes; Got-
teserfahrung ist nicht machbar. Teresa wird nicht miide, das zu betonen. Wohl
kann sich der Mensch fiir die Begegnung mit Gott disponieren, sich bereithal-
ten; doch er ist nicht imstande, sie durch welche Anstrengung auch immer her-
beizufiihren oder festzuhalten. Das vertieft die Demut und alles andere Gute,
das sich spiirbar zu entfalten beginnt.

Unter der Beriihrung Gottes nimmt der Mensch mehr und mehr teil an Got-
tes Blick: er beginnt sich selbst von Gott her zu sehen, und er entdeckt den an-
deren, seine Sehnsiichte und No6te, mit dem Blick der Liebe Gottes. So kann er
nicht anders, als Gott von den Leiden und Hoffnungen der Menschen zu spre-
chen und besonders auch von den Leiden und Hoffnungen der Kirche. In der
nichsten Nihe zu Gott erfihrt der Mensch ein Herausgenommensein aus der
Enge des Ich in die Weite der Liebe Gottes, in der er alles und alle umschlieBen
mochte.



Alle sind eingeladen 59
,,Jetzt-Schon* und ,,Noch-Nicht

Anwesenheit, Nihe Gottes driickt sich in jeder Phase des geistlichen Weges
aber auch (entsprechend der vorher erfahrenen Beseligung) als Nicht-Erfah-
rung, als Abwesenheit Gottes aus.

Teresa sagt:
Es kommen fiir die Seele Zeiten, in denen nichts mehr an diesen (blii-

henden) Garten erinnert. Es scheint da alles verdorrt und kein Wasser
zur Erhaltung des Gartens vorhanden zu sein; ja, es ist, als wire in der
Seele nie etwas von Tugend gewesen. (Leben XIV 8; S. 138)

Gotteserfahrung ist fiir Teresa immer auch gekennzeichnet vom Kreuz des
Herrn, das wir annehmen, bereiten Herzens aufnehmen sollen. Wer den ent-
scheidenden EntschluB gefaBt hat, den Weg des Kreuzes, der wahren Nach-
folge zu gehen, wird auch in dieser Nicht-Erfahrung die unverdiente Gabe
Gottes erkennen. Jede Gebetsstufe hat ein ihr eigenes Kreuz. Gerade der
Mensch, der ganz mit Gott vereint ist, erfahrt sich wie ausgespannt, gekreuzigt
zwischen Himmel und Erde, da er bei der Begegnung mit dem Herrn im Schon
der Erfiillung das Noch-Nicht des Noch-Ausstehenden am eigenen Leib er-
fihrt.

Der Mensch, der von Gott beriihrt ist, lebt in einer fortschreitenden inneren
Freiheit. Er ist nicht mehr versklavt an sich selbst, noch an Dinge dieser Welt,
noch an die inneren Trostungen und Beseligungen, die er erfihrt. Er ist ein
Mensch, der in Wahrheit los-lassen kann.

Zu allem bereit

So wie bei konzentrischen Kreisen jeder nichste Kreis den anderen an Weite
iibertrifft, so wird der Mensch, der im inneren Gebet fortschreitet, in eine im-
mer groBere Weite und Tiefe der Liebe Gottes gefiihrt.

Es ist, als ob der Seele das Wasser der Gnade bis an die Kehle reiche, so
daB sie weder vor- noch riickwirts gehen kann und nicht weil}, wie sie es
imstande wire zu tun. (Leben XVI 1; S. 150)

Der Mensch mit all seinen inneren Kraften, mit Verstand, Wille, Gedéchtnis
und Einbildungskraft, erfahrt sich mit Gott vereint. Es ist dies die Erfahrung
der dritten Gebetsstufe — wenn ich das Bild wieder aufnehme — jene Art, den
Garten zu bewissern, in der man das Wasser aus einem Flu} oder einer Quelle
hineinleitet. Das macht zwar noch einige Arbeit, doch will hier ,,der Herr dem
Girtner in einer Weise helfen, daB} er gewissermaBen selbst der Gértner ist und
selbst alles tut* (Leben XVI 1; S. 150). Der Mensch soll ausruhen und sich den



Gemma Hinricher 60

Armen Gottes iiberlassen. Teresa umschreibt die Totalitit dieser Verfiigbar-
keit in extremen Vorstellungen:

Will Gott die Seele in den Himmel erheben, so sei es; will er sie in die
Holle hinabfiihren, so empfindet sie dariiber keinen Schmerz, wenn sie
nur mit threm hdchsten Gute dahin geht; will er ihrem Leben ganz und
gar ein Ende machen, so ist sie damit einverstanden, will er endlich, da3
sie noch tausend Jahre lebe, so ist sie auch dazu bereit. Der Herr mag
iiber die Seele verfiigen wie iiber sein Eigentum, sie gehort nicht mehr
sich selbst an, sondern ist ganz dem Herrn ergeben; moge sie darum ganz
unbekiimmert sein! Wenn Gott der Seele ein so erhabenes Gebet ver-
leiht, so kann sie dies alles und noch weit mehr; denn das sind die Wir-
kungen dieses Gebetes. (Leben XVII 2; S. 156)

Ganz in Gott — ganz mit den Menschen

Der Mensch verlangt nur noch nach Gott, und in dieser Sehnsucht nach Gott
wichst das Verlangen, den Menschen von diesen Erfahrungen mitzuteilen, die
Friichte auszuteilen. Auf der dritten Stufe warnt Teresa noch davor. Erst muf3
der Mensch selbst gefestigt sein im Guten, erstarkt sein im Glauben, Hoffen
und Lieben, bevor er austeilen kann. Erst wenn die immer neue Tiefe der Er-
fahrung Gottes den Menschen unléslich an diesen Gott gebunden hat, erst
wenn Gott ganz in ihm lebt und der Mensch in Gott, wie es von der vierten und
letzten Gebetsstufe heiBlt, dann kann der Mensch austeilen, mitteilen, sich
selbst weggeben, ohne daB ihm die Gaben ansgehen.

Du, o Herr, pflegst ja doch einer Seele nur dazu dergleichen grofie Ga-
ben und Gnaden zu erteilen, damit sie dadurch vielen anderen niitze.
(Leben XVIII 4; S. 164)

Ich wiirde. .. mein Leben wenig achten, wenn ich es daran geben konnte,
um auch nur eine einzige der Wahrheiten zu verkiinden, von denen die
Seele hier durchdrungen ist. (Leben XXI 3; S. 198)

Ist eine Seele auf dieser Stufe des Gebetes angelangt, so ist sie nicht blof3
mit Begierden erfiillt, fiir Gott zu wirken. Seine Majestit verleiht ihr
auch Krifte, ihre Begierden ins Werk zu setzen. Was immer sich ihr dar-
bieten mag: sie wagt sich an alles, wenn sie meint, Gott einen Dienst da-
mit Zu erweisen; sie tut nur, was Gott gefallt, da sie, wie schon gesagt,
klar erkennt, daB alles andere keinen Wert hat. (Leben XXI §; S. 199)

Der Mensch gehort nunmehr ganz Gott an; alle seine Kréfte sind in Gott ge-
sammelt. Er, Gott, sorgt fiir alles — der Regen, das Wasser, das vom Himmel
kommt und den ganzen Garten iiberschwemmt und durchdringt, ist dafiir das



Alle sind eingeladen 61

Bild: ,,Es ist, als ob Wasser vom Himmel in einen Flu3 oder Brunnen fillt*, so
beschreibt Teresa diesen Zustand in ihrem Werk ,,Die innere Burg®. Alles ge-
schieht ohne Anstrengung von seiten des Menschen. Gott ist ihm bestéindig zur
Seite, ihn schiitzend und bewahrend, stirkend und ermunternd zu seinem
Dienste.

Meine Schwestern, wie sehr wird die Seele, die sich der Herr zu seinem
besonderen Wohnsitz erwahlt, ihre eigene Ruhe vergessen... Denn ist
sie mit Gott beschéftigt, so wird sie nur wenig an sich selbst denken; all
ihr Sinnen geht vielmehr dahin, wie sie ihm mehr gefallen, worin und
wodurch sie ihre Liebe zu ihm an den Tag legen konne. Dahin, meine
Tochter, zieht das innerliche Gebet... daf aus ihr unaufhérlich Werke,
Werke hervorgehen... (Innere Burg VII 4,6; S. 224)

Erst der Mensch, der ganz fiir Gott da ist und ganz fiir die Menschen, ganz in
Gott lebt und ganz mit den Menschen, der Maria ist und Marta zugleich, indem
die contemplatio sich weitet zum Weitergeben des Geschauten im Gebet und
im Leben, das ist der Mensch, der aus der Tiefe des inneren Gebetes lebt und
handelt.

Gott ladt alle ein

Wir fragen uns: Kénnen wir dieser Mensch werden? Teresa will uns ermutigen.
Sie schreibt nicht fiir wenige auserwihlte Seelen; sie meint uns alle. An Gottes
Gaben fehlt es nicht, wenn wir nicht zur letzten Tiefe der Vereinigung vorsto-
Ben — es fehlt an uns.

Teresa will uns ansto3en, heute noch wieder mit dem Gebet zu beginnen;
denn Gott 14dt alle ein, vom Wasser des Lebens zu trinken.

Weil aber, wie gesagt, seine Einladung zum Trinken vom lebendigen
Wasser an alle ohne Ausnahme ergeht, so halte ich fiir gewi3, da auch
alle, die auf dem Wege nicht stehenbleiben, davon zu trinken bekommen
werden...; seine Barmherzigkeit ist vielmehr so grof3, daff er niemand
von dem Versuche abhalten will, zu dem Brunnen des Lebens zu kom-
men, um daraus zu trinken. Er sei in Ewigkeit gepriesen! ... Glaubt mir
also und laBBt euch von niemand tiduschen, der euch einen anderen Weg
als den des Gebetes zeigen will! (Weg XIX 19;S. 110. XX 1;S. 111. XXI
7; 8. 117)





