
Gemma Hinricher 54 

sich hergeben muß, •da man ja nichts hat". Dies aber ist das Ende aller Kom- 
munikation. Läßt man sich jedoch ein auf das Wagnis, sich öffentlich mitzutei- 
len, in welcher Form auch immer, wird es möglich, abgespaltene Empfindun- 
gen wieder heimzuholen. Die damit verbundene Erweiterung und Sensibilisie- 
rung des Bewußtseins wird als Bereicherung und Glück empfunden. Diese 
Bewußtseinsänderung aber hat Auswirkungen auf das Leben mit anderen, auf 
das Leben mit dem Partner, der Gemeinschaft, auf das Leben mit Gott. 

Durch die Übernahme der •Rolle", die uns die Schrift zuweist, erfahren wir 
etwas von dem tiefen Sinn, der in der lateinischen Vokabel •Person" verbor- 
gen liegt: personare, durchtönen. Wir selbst mit unserem Vermögen, mit unse- 
rer Phantasie, unseren Begabungen und Eigenschaften sind nicht so wichtig, 
wenn wir •Person" werden, durchlässig für Sein Wort, das Er durch uns spre- 
chen will, und offen für Sein Wort, das uns vom Nächsten zugesprochen wird. 

Haben wir den Mut, einen Anfang zu wagen. Das, was im Gottesdienst klei- 
ner Gruppen zu einem neuen Gemeinschaftserlebnis wurde, ohne sich auf ein 
mehr oder weniger subjektives und deshalb vergängliches Gefühlserlebnis zu 
gründen, könnte auch unseren Gemeinden neue Impulse geben und so, neben 
anderen Möglichkeiten, dazu beitragen, daß nicht nur der Geist, sondern der 
ganze Mensch vor Gott in Bewegung kommt. 

Alle sind eingeladen 
Zur Gotteserfahrung und Gebetslehre Teresas von Avila 

Gemma Hinricher, Dachau 

Teresas Lehre über das innere Gebet ist nicht auszuschöpfen. So lohnt es sich, 
immer wieder neu einen Zugang zu ihr zu suchen. Die Schriften der Kirchen- 
lehrerin bilden den Niederschlag eigener innerer Erfahrung - Glaubenserfah- 
rung - Gotteserfahrung. Für uns heißt das also: der Erfahrung Teresas nach- 
spüren, wenn wir verstehen wollen, was inneres Gebet ist. Teresa verwendet 
verschiedene Bilder und Gleichnisse, hat eine Fülle von Gedanken und Bei- 
spielen, um diese inneren Erfahrungen auszudrücken. Wir tun uns schwer, ei- 
nen solchen Erfahrungsschatz auszuwerten. Dennoch wird der Glaubende 
darin mit Erstaunen Stationen und Abschnitte seines eigenen Weges wieder- 
erkennen, Erstaunen darüber, daß sein ihm so gewöhnlich erscheinender Weg 
Gemeinsamkeiten mit dem Weg Teresas aufweist. Diese Gemeinsamkeiten in 
der Glaubenserfahrung machen ein tieferes Verstehen möglich. 



Alle sind eingeladen 55 

Zu beachten sind allerdings auch individuelle Eigentümlichkeiten der Dar- 
stellungsweise Teresas. Ihre Bilder und Gleichnisse dürfen nicht aus dem gro- 
ßen Zusammenhang gerissen werden, in dem sie stehen; es ist ein Zusammen- 
hang verschiedener Bildaussagen und Deutungen, die sich wechselseitig erhel- 
len. Alle zusammen sind Annäherungen an die erfahrene Wirklichkeit Gottes. 

Eine wesentliche Deutung ihrer Lehre und einzelner Aspekte darin gibt 
Teresa überdies durch ihr Leben, und diesen grundlegenden Zusammenhang 
darf man nie aus dem Auge verlieren, wenn man sich der Heiligen über ihre 
Schriften nähern will. 

Das Gleichnis vom Wasser 

Ich gehe aus von dem berühmten Bewässerungsgleichnis, mit dem Teresa die 
verschiedenen Arten des Gebetes zu beschreiben versucht. Ihre Vorliebe für 
das Bild des Wassers erwähnt sie an anderer Stelle: •Ich finde nämlich nichts, 
was zur Erklärung mancher geistiger Dinge geeigneter wäre als eben das Was- 
ser, und zwar deshalb, weil ich wenig weiß und der Verstand mir nicht weiter- 
hilft, und auch weil ich dieses Element so liebe, daß ich es mit mehr Aufmerk- 
samkeit betrachtet habe als andere Dinge ..." (Die innere Burg IV 2,2). Der 
folgende gekürzte Text des Gleichnisses findet sich in Teresas Autobiogra- 
phie: 

Der Anfänger stelle sich vor, als beginne er auf einem sehr unfruchtba- 
ren, mit vielem Unkraut überwucherten Boden einen Garten anzulegen, 
an dem der Herr seine Lust haben soll. Seine Majestät selbst rodet das 
Unkraut aus und setzt gute Pflanzen ein... Als gute Gärtner haben wir 
sodann mit der Hilfe Gottes dafür zu sorgen, daß die Pflanzen wachsen. 
Wir müssen sie darum fleißig begießen, damit sie nicht verwelken, son- 
dern Blumen hervorbringen... Meines Erachtens kann die Bewässerung 
des Gartens auf vierfache Weise geschehen. Entweder schöpft man das 
Wasser mit großer Mühe aus einem Brunnen; oder man schöpft es, wie 
ich selbst schon öfter getan, mit geringerer Mühe und in größerer Menge 
mittels eines mit Schöpfgefäßen versehenen Rades, das man dreht; oder 
man leitet das Wasser aus einem Flusse oder einem Bache in den Garten, 
was noch besser ist, weil die Erde dadurch mehr befeuchtet wird, das 
Gießen nicht so oft notwendig ist und somit der Gärtner weniger Mühe 
aufzuwenden hat; oder endlich es geschieht die Bewässerung des Gar- 
tens durch einen ergiebigen Regen, wenn nämlich der Herr selbst ohne 
irgendeine Bemühung von unserer Seite den Garten mit Wasser tränkt. 
Die letzte Art ist unvergleichlich besser als alle vorhergenannten. 
Wendet man diese vier Arten der Bewässerung, die den Garten erhalten 
muß und ohne die er verkommen würde, auf den zu behandelnden Ge- 



Gemma Hinricher 56 

genstand an, so lassen sich dadurch nach meinem Dafürhalten die vier 
Stufen des Gebetes, auf die der Herr in seiner Güte auch meine Seele öf- 
ter erhoben hat, einigermaßen erklären. (Leben XI 6f.; S. 108f.) 

•Stufen" des Gebetes 

Die verschiedenen Arten bzw. Stufen des Gebetes werden von Teresa also mit 
den verschiedenen Arten der Bewässerung eines Gartens verglichen. Jede 
Stufe ist gekennzeichnet durch eine jeweils andere Erfahrung des Zusammen- 
wirkens von Gott und Mensch. Der Ausdruck •Stufen" darf nicht dazu verlei- 
ten, sich die verschiedenen Weisen des Gebetes als streng voneinander abge- 
grenzt vorzustellen und zu meinen, daß eine Stufe nach der anderen in einer fe- 
sten Reihenfolge zu erklimmen sei. Teresa bemerkt mit Nachdruck: •Keine 
Gebetsstufe ist so erhaben, daß es dabei nicht oftmals nötig wäre, wieder zum 
Anfang zurückzukehren." (Leben XIII 15; S. 128) 

Der Ausdruck •Stufen" sagt dasselbe, was Teresa an anderer Stelle •Weg" 
nennt und was in ihrem Werk •Die innere Burg" die sieben Wohnungen sind, 
die sich alle durchdringen. Den verschiedenen Bildern ist gemeinsam, daß das 
innere Gebet und das geistliche Leben überhaupt als Prozeß gesehen werden, 
der abhängig ist vom Wirken Gottes und vom Mitwirken des Menschen. 

Auf allen Stufen des inneren Gebetes erscheint ein Aspekt als Fundament 
des geistlichen Lebens: die Demut als Erkenntnis und Anerkenntnis des tota- 
len Angewiesenseins, der totalen Abhängigkeit von Gott. Die Demut wird auf 
den verschiedenen Stufen des Gebetes in wachsender Intensität erfahren. Je 
näher der Mensch in die Nähe Gottes gezogen wird, je mehr Gott im Gebet die 
Initiative übernimmt, um so tiefer erfährt sich der Mensch als ein Nichts, er- 
kennt er sich selbst. 

Jesus Christus betrachten 

Diejenigen, die erst beginnen, innerlich zu beten, gleichen jenen, die das Was- 
ser aus dem Brunnen schöpfen. Das ist eine mühevolle Sache und kostet große 
Anstrengung. Gott hat den Garten angelegt, die Pflanzen eingesetzt, dem 
Menschen die Fähigkeit zum Bewässern gegeben; doch die Arbeit selbst tut 
der Mensch. Wichtig ist auf dieser Stufe die Betrachtung des Lebens und Lei- 
dens Jesu, •denn durch dieses kam und kommt uns alles Gute zu" (Leben XIII 
13; S. 128). Teresa unterscheidet zwei Weisen der Betrachtung des Lebens 
Jesu: ich kann mehr im diskursiven Denken bleiben, mehr den Verstand tätig 
sein lassen im Nachforschen und Nachsinnen über das, was Jesus für uns getan 
und gelitten hat; oder - so sagt sie: 



Alle sind eingeladen 57 

Ich kann mir Christus als gegenwärtig vorstellen und mir angewöhnen, 
seine heilige Menschheit recht innig zu lieben, ihn stets mit mir herumzu- 
führen, mit ihm zu reden, ihm meine Bedürfnisse mitzuteilen, meine 
Leiden zu klagen, mich mit ihm zu freuen, wenn es mir wohl ergeht, und 
in diesem Wohlergehen seiner nicht zu vergessen. Dazu bedarf ich kei- 
ner künstlich ausgedachten Gebete; es genügen ganz einfache Worte, 
die meine Bedürfnisse und Wünsche ausdrücken. (Leben XII1; S. 116) 

In diesen beiden Weisen des betrachtenden Gebetes finden wir die moderne 
Unterscheidung von Betrachtung und Meditation wieder; Betrachtung, die 
sich mehr im diskursiven Raum, Meditation, die sich mehr im Herzen ab- 
spielt. 

Auffallend bei der Beschreibung der Gebetsstufen ist die psychologische 
und anthropologische Perspektive. Keine Stufe überspringen, nicht selber hö- 
her steigen wollen, warten, bis der Herr den Menschen erhebt; - also nichts 
zwingen wollen; aber auch nichts unterdrücken, dem positiven Verlangen 
nachgeben und über die Zerstreuungen, Trockenheiten und Unruhen sich 
nicht betrüben noch ängstigen. Vor allem ist es wichtig, dem positiven Verlan- 
gen nachzugeben, ihm keine Grenzen zu setzen: 

Die göttliche Majestät will und liebt beherzte Seelen, wenn sie nur in 
Demut wandeln und nicht auf sich selbst vertrauen. (Leben XIII 2; 
S. 121) 
Von den Entschlüssen, die man gleich anfangs faßt, hängt vieles ab. (Le- 
ben XIII 3; S. 121 f.) 

Gerade von den Erfahrungen der ersten Gebetsstufe, die Teresa sehr ausfaltet, 
weil sie die allen zugängliche Ausgangsbasis ist, können wir viel lernen. Ent- 
scheidend ist: das Gebet niemals aufgeben, sich nicht durch Schwierigkeiten 
vom Gebet abbringen lassen. Diese sind ja oft nur ein Vorwand, das Gebet zu 
unterlassen. Wir sollen vielmehr mit Mut, Ausdauer, Zuversicht, Freude und 
Freiheit das Wasser schöpfen, auch wenn wir das Gefühl haben, den Eimer leer 
heraufzuziehen: 

Gefällt es ihm, daß bei den einen die Pflanzen und Blumen (= Tugen- 
den) wachsen, indem er ihnen Wasser gibt, das sie aus dem Brunnen 
schöpfen können, bei den anderen aber dadurch, daß er ihnen solches 
vorenthält: was kümmert's mich? (Leben XI 12; S. 112) 

Von Gott berührt 

Der geistliche Weg des Menschen ist nach Teresa gekennzeichnet durch eine 
fortschreitend intensive und dichte Gotteserfahrung. Sie geschieht im Raum 



Gemma Hinricher 58 

des Personalen, im Raum der Begegnung. Teresa selbst hat dies auf ihrem 
geistlichen Weg erfahren. In allen seinen Phasen hat sie sich als Partnerin Got- 
tes gefühlt und wußte sich angerufen mit ihrem ganzen Sein. Auch wenn im 
Verlauf des Weges die Initiative Gottes stärker und sein Tun als alleiniges er- 
scheint, heißt dies nicht, der Mensch sei ausgeschaltet. Nur ist das Mittun des 
Menschen ein anderes geworden - von der Anstrengung des Anfängers bis hin 
zur restlosen Offenheit des Menschen für das Wirken Gottes. 

Zunehmend erkennt der Mensch, daß die Initiative von Gott ausgeht. Die 
Erfahrungen der zweiten Gebetsstufe - im Bild gesprochen das Wasserschöp- 
fen mit Hilfe eines Schöpfrades, wodurch mehr Wasser gewonnen und weniger 
Mühe aufgewendet werden muß • machen dies deutlich. Teresa spricht hier 
vom •Gebet der Ruhe". Gott beginnt nunmehr, sich dem Menschen mitzutei- 
len und der Mensch erfährt dies als Beglückung. 

Teresa beschreibt ihre Erfahrungen folgendermaßen: 
Tief im Innersten fühlt die Seele diese Berührung Gottes, ohne zu wis- 
sen, woher oder wie sie gekommen ist... Es scheint ihr, als habe sie alles 
Gut insgesamt gefunden, und doch kann sie nicht sagen, was sie gefun- 
den hat. (Leben XIV 5; S. 135) 
Das Gebet der Ruhe ist ein Fünklein der wahren Liebe Gottes, die der 
Herr in der Seele zu entzünden beginnt... (Leben XV 4; S. 142) 

Der Mensch selbst kann hier nichts anderes tun, als in stiller Hingabe zu ver- 
harren ohne eigenes denkendes Bemühen. 

Diese Berührungen Gottes sind unverdientes Geschenk, Gabe Gottes; Got- 
teserfahrung ist nicht machbar. Teresa wird nicht müde, das zu betonen. Wohl 
kann sich der Mensch für die Begegnung mit Gott disponieren, sich bereithal- 
ten; doch er ist nicht imstande, sie durch welche Anstrengung auch immer her- 
beizuführen oder festzuhalten. Das vertieft die Demut und alles andere Gute, 
das sich spürbar zu entfalten beginnt. 

Unter der Berührung Gottes nimmt der Mensch mehr und mehr teil an Got- 
tes Blick: er beginnt sich selbst von Gott her zu sehen, und er entdeckt den an- 
deren, seine Sehnsüchte und Nöte, mit dem Blick der Liebe Gottes. So kann er 
nicht anders, als Gott von den Leiden und Hoffnungen der Menschen zu spre- 
chen und besonders auch von den Leiden und Hoffnungen der Kirche. In der 
nächsten Nähe zu Gott erfährt der Mensch ein Herausgenommensein aus der 
Enge des Ich in die Weite der Liebe Gottes, in der er alles und alle umschließen 
möchte. 



Alle sind eingeladen 59 

•Jetzt-Schon" und •Noch-Nicht" 

Anwesenheit, Nähe Gottes drückt sich in jeder Phase des geistlichen Weges 
aber auch (entsprechend der vorher erfahrenen Beseligung) als Nicht-Erfah- 
rung, als Abwesenheit Gottes aus. 

Teresa sagt: 
Es kommen für die Seele Zeiten, in denen nichts mehr an diesen (blü- 
henden) Garten erinnert. Es scheint da alles verdorrt und kein Wasser 
zur Erhaltung des Gartens vorhanden zu sein; ja, es ist, als wäre in der 
Seele nie etwas von Tugend gewesen. (Leben XIV 8; S. 138) 

Gotteserfahrung ist für Teresa immer auch gekennzeichnet vom Kreuz des 
Herrn, das wir annehmen, bereiten Herzens aufnehmen sollen. Wer den ent- 
scheidenden Entschluß gefaßt hat, den Weg des Kreuzes, der wahren Nach- 
folge zu gehen, wird auch in dieser Nicht-Erfahrung die unverdiente Gabe 
Gottes erkennen. Jede Gebetsstufe hat ein ihr eigenes Kreuz. Gerade der 
Mensch, der ganz mit Gott vereint ist, erfährt sich wie ausgespannt, gekreuzigt 
zwischen Himmel und Erde, da er bei der Begegnung mit dem Herrn im Schon 
der Erfüllung das Noch-Nicht des Noch-Ausstehenden am eigenen Leib er- 
fährt. 

Der Mensch, der von Gott berührt ist, lebt in einer fortschreitenden inneren 
Freiheit. Er ist nicht mehr versklavt an sich selbst, noch an Dinge dieser Welt, 
noch an die inneren Tröstungen und Beseligungen, die er erfährt. Er ist ein 
Mensch, der in Wahrheit los-lassen kann. 

Zu allem bereit 

So wie bei konzentrischen Kreisen jeder nächste Kreis den anderen an Weite 
übertrifft, so wird der Mensch, der im inneren Gebet fortschreitet, in eine im- 
mer größere Weite und Tiefe der Liebe Gottes geführt. 

Es ist, als ob der Seele das Wasser der Gnade bis an die Kehle reiche, so 
daß sie weder vor- noch rückwärts gehen kann und nicht weiß, wie sie es 
imstande wäre zu tun. (Leben XVI 1; S. 150) 

Der Mensch mit all seinen inneren Kräften, mit Verstand, Wille, Gedächtnis 
und Einbildungskraft, erfährt sich mit Gott vereint. Es ist dies die Erfahrung 
der dritten Gebetsstufe - wenn ich das Bild wieder aufnehme - jene Art, den 
Garten zu bewässern, in der man das Wasser aus einem Fluß oder einer Quelle 
hineinleitet. Das macht zwar noch einige Arbeit, doch will hier •der Herr dem 
Gärtner in einer Weise helfen, daß er gewissermaßen selbst der Gärtner ist und 
selbst alles tut" (Leben XVI1; S. 150). Der Mensch soll ausruhen und sich den 



Gemma Hinricher 60 

Armen Gottes überlassen. Teresa umschreibt die Totalität dieser Verfügbar- 
keit in extremen Vorstellungen: 

Will Gott die Seele in den Himmel erheben, so sei es; will er sie in die 
Hölle hinabführen, so empfindet sie darüber keinen Schmerz, wenn sie 
nur mit ihrem höchsten Gute dahin geht; will er ihrem Leben ganz und 
gar ein Ende machen, so ist sie damit einverstanden, will er endlich, daß 
sie noch tausend Jahre lebe, so ist sie auch dazu bereit. Der Herr mag 
über die Seele verfügen wie über sein Eigentum, sie gehört nicht mehr 
sich selbst an, sondern ist ganz dem Herrn ergeben; möge sie darum ganz 
unbekümmert sein! Wenn Gott der Seele ein so erhabenes Gebet ver- 
leiht, so kann sie dies alles und noch weit mehr; denn das sind die Wir- 
kungen dieses Gebetes. (Leben XVII 2; S. 156) 

Ganz in Gott - ganz mit den Menschen 

Der Mensch verlangt nur noch nach Gott, und in dieser Sehnsucht nach Gott 
wächst das Verlangen, den Menschen von diesen Erfahrungen mitzuteilen, die 
Früchte auszuteilen. Auf der dritten Stufe warnt Teresa noch davor. Erst muß 
der Mensch selbst gefestigt sein im Guten, erstarkt sein im Glauben, Hoffen 
und Lieben, bevor er austeilen kann. Erst wenn die immer neue Tiefe der Er- 
fahrung Gottes den Menschen unlöslich an diesen Gott gebunden hat, erst 
wenn Gott ganz in ihm lebt und der Mensch in Gott, wie es von der vierten und 
letzten Gebetsstufe heißt, dann kann der Mensch austeilen, mitteilen, sich 
selbst weggeben, ohne daß ihm die Gaben ausgehen. 

Du, o Herr, pflegst ja doch einer Seele nur dazu dergleichen große Ga- 
ben und Gnaden zu erteilen, damit sie dadurch vielen anderen nütze. 
(Leben XVIII 4; S. 164) 
Ich würde... mein Leben wenig achten, wenn ich es daran geben könnte, 
um auch nur eine einzige der Wahrheiten zu verkünden, von denen die 
Seele hier durchdrungen ist. (Leben XXI 3; S. 198) 
Ist eine Seele auf dieser Stufe des Gebetes angelangt, so ist sie nicht bloß 
mit Begierden erfüllt, für Gott zu wirken. Seine Majestät verleiht ihr 
auch Kräfte, ihre Begierden ins Werk zu setzen. Was immer sich ihr dar- 
bieten mag: sie wagt sich an alles, wenn sie meint, Gott einen Dienst da- 
mit zu erweisen; sie tut nur, was Gott gefällt, da sie, wie schon gesagt, 
klar erkennt, daß alles andere keinen Wert hat. (Leben XXI 5; S. 199) 

Der Mensch gehört nunmehr ganz Gott an; alle seine Kräfte sind in Gott ge- 
sammelt. Er, Gott, sorgt für alles - der Regen, das Wasser, das vom Himmel 
kommt und den ganzen Garten überschwemmt und durchdringt, ist dafür das 



Alle sind eingeladen 61 

Bild: •Es ist, als ob Wasser vom Himmel in einen Fluß oder Brunnen fällt", so 
beschreibt Teresa diesen Zustand in ihrem Werk •Die innere Burg". Alles ge- 
schieht ohne Anstrengung von seiten des Menschen. Gott ist ihm beständig zur 
Seite, ihn schützend und bewahrend, stärkend und ermunternd zu seinem 
Dienste. 

Meine Schwestern, wie sehr wird die Seele, die sich der Herr zu seinem 
besonderen Wohnsitz erwählt, ihre eigene Ruhe vergessen... Denn ist 
sie mit Gott beschäftigt, so wird sie nur wenig an sich selbst denken; all 
ihr Sinnen geht vielmehr dahin, wie sie ihm mehr gefallen, worin und 
wodurch sie ihre Liebe zu ihm an den Tag legen könne. Dahin, meine 
Töchter, zieht das innerliche Gebet... daß aus ihr unaufhörlich Werke, 
Werke hervorgehen... (Innere Burg VII 4,6; S. 224) 

Erst der Mensch, der ganz für Gott da ist und ganz für die Menschen, ganz in 
Gott lebt und ganz mit den Menschen, der Maria ist und Marta zugleich, in dem 
die contemplatio sich weitet zum Weitergeben des Geschauten im Gebet und 
im Leben, das ist der Mensch, der aus der Tiefe des inneren Gebetes lebt und 
handelt. 

Gott lädt alle ein 

Wir fragen uns: Können wir dieser Mensch werden? Teresa will uns ermutigen. 
Sie schreibt nicht für wenige auserwählte Seelen; sie meint uns alle. An Gottes 
Gaben fehlt es nicht, wenn wir nicht zur letzten Tiefe der Vereinigung vorsto- 
ßen - es fehlt an uns. 

Teresa will uns anstoßen, heute noch wieder mit dem Gebet zu beginnen; 
denn Gott lädt alle ein, vom Wasser des Lebens zu trinken. 

Weil aber, wie gesagt, seine Einladung zum Trinken vom lebendigen 
Wasser an alle ohne Ausnahme ergeht, so halte ich für gewiß, daß auch 
alle, die auf dem Wege nicht stehenbleiben, davon zu trinken bekommen 
werden...; seine Barmherzigkeit ist vielmehr so groß, daß er niemand 
von dem Versuche abhalten will, zu dem Brunnen des Lebens zu kom- 
men, um daraus zu trinken. Er sei in Ewigkeit gepriesen! ... Glaubt mir 
also und laßt euch von niemand täuschen, der euch einen anderen Weg 
als den des Gebetes zeigen will! (Weg XIX 19; S. 110. XX 1; S. 111. XXI 
7; S. 117) 




