
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Interview mit der Priorin des Karmel Heilig Blut 

Liebe Schwester Gemma! Auf dem Katholikentag in Berlin durfte ich ein Tonbild über 
die Spiritualität Teresas von Avila vorstellen, das Sie hier in Dachau zusammengestellt 
haben und dessen mittlerer, tragender Teil aus Ihrer Feder in diesem Heft veröffentlicht 
ist. Darf ich Sie fragen, warum Sie nicht persönlich das Tonbild vorgestellt haben? 

Uns schien eine direkte Mitwirkung in dem großen Rahmen eines Katholikentages un- 
serer Lebensform nicht gemäß zu sein. Überhaupt vermeiden wir es, ins Licht der Öf- 
fentlichkeit zu treten, soweit diese Zurückhaltung sinnvoll ist. 

Ist diese Zurückhaltung aber keine Flucht vor den Aufgaben in der Welt? Man sollte doch 
sagen: Spiritualität, Kontemplation, geistliche Erfahrung - Ja! Aber das muß doch in der 
Kirche, unter den Menschen wirksam werden? 

Ja, ich bin auch der Ansicht, daß das, was wir geistlich leben, zu den Menschen kommen 
muß. Es geht dabei nur um das Wie. Zunächst gehört es zu unserer Berufung und zum 
Glauben an sie, den Menschen mit unserem Beten und unserem Leben nahe zu sein. 
Und wir sind davon überzeugt, daß wir die Menschen - allerdings in einer Weise, die 
nur Gott kennt - auch damit erreichen. 

Das Zugewandtsein zu den Menschen ist für Teresa ein wesentlicher Akzent des Ge- 
betes. Die Nöte und Anliegen ihrer Zeitepoche ins Auge fassend sagt sie: 

Dazu hat er euch an diesem Ort vereinigt; dies ist euer Beruf; das soll euer Ver- 
langen sein - dahin sollen eure Gebete zielen... Die Welt steht in Flammen • 
nein, meine Schwestern, jetzt ist keine Zeit, mit Gott über geringfügige Dinge zu 
verhandeln. (Weg I 4; S. 24) 

Aber das ist nicht alles. Es gehört auch zu unserer Berufung, unseren Dienst für die 
Menschen konkret d.h. sichtbar, greifbar, erfahrbar zu machen. Wir in Dachau versu- 
chen es so: 

Auch ohne ein erklärendes Wort ist die Existenz unseres Karmel an dieser einstigen 
Stätte des Hasses ein Zeichen der Versöhnung und Hoffnung, die im Kreuz und in der 
Auferstehung Christi sich mächtiger erweisen als Haß, Gewalt und Entzweiung. 

Die Menschen, die das Konzentrationslager hier besuchen und innerlich aufgerüttelt 
sind, sollen bei uns einen Raum der Stille und Besinnung finden und sich hineingenom- 
men erfahren in das Gebet der Schwestern. Manch einer fühlt sich angeregt, eigenes 
Leid bei einer Schwester auszusprechen. Wir stellen uns den Menschen, ihren Fragen 
und Problemen, in Gesprächen und Briefen, und versuchen, aus der Mitte unseres kon- 
templativen Lebens heraus Orientierung und Ermutigung zu geben. 

Sie verzichten also auf den Schutz von Gittern und Vorhängen, den man anderswo für 
nötig hält. Geht damit nicht viel vom •Geist der Sammlung" verloren? 



Aus dem Leben der Kirche 63 

Die Zurückgezogenheit in die Klausur, die wir ganz bejahen, hindert uns aber nicht, 
von gewissen Formen der Klausurgestaltung Abschied zu nehmen. An einer Stätte wie 
Dachau, die durch Gefangenschaft und Unfreiheit gekennzeichnet ist, könnten Gitter 
oder andere materielle Abtrennungen den Eindruck von Unfreiheit bei den Menschen 
hervorrufen. Hier in Dachau sollte in besonderer Weise eine Atmosphäre der Freiheit 
und Offenheit spürbar sein; und das muß auch in der Klausurpraxis seinen Ausdruck 
finden. Ob damit der •Geist der Sammlung" zu Schaden kommt, mögen andere beur- 
teilen, die vergleichen können. 

Erzieht nun das Gemeinschaftsleben innerhalb dieser Klausur nicht zu Eigenbrödelei 
oder Gruppenegoismus? Spüren Sie diese Gefahr? 

Das Gruppenleben kann durchaus eine Belastung sein und ist es wohl hin und wieder 
auch für jeden von uns. Wir sind immer mit denselben Menschen zusammen; wir haben 
uns nicht ausgesucht. Um so mehr kommt es darauf an, das lebendig zu halten, was den 
Kern unserer kontemplativen Berufung ausmacht. Wir alle haben eine gemeinsame 
Ausrichtung, wir alle möchten Nachfolge Jesu konsequent leben in derselben Lebens- 
form. In Glaubensgesprächen, in immer erneutem geistlichen Austausch über unsere 
Berufung, über unseren Weg innerhalb der Kirche und unseren Dienst in Kirche und 
Gesellschaft suchen wir einander zu helfen und zu stärken. Diese gemeinsamen Ge- 
spräche, das gemeinsame Gebet und vor allem die gemeinsame tägliche Feier der Eu- 
charistie stärken in der Gemeinschaft ein Solidaritätsbewußtsein im Sinne des Einste- 
hens füreinander. 

Die unvermeidlichen und in einer Gemeinschaft normalen Konflikte versuchen wir 
menschlich und christlich in Liebe auszutragen. Die gemeinsamen geistlichen Vollzüge 
sind daher eine große Hilfe auch für den einzelnen auf seinem ganz persönlichen Weg, 
mit seinen Grenzen und seinem Versagen. 

Wie sieht denn nun der Tagesablauf einer Karmelitin in Dachau aus? 

Ich gebe Ihnen am besten den Zeitplan in die Hand: 6 Uhr Lesehore/Laudes; 7 Uhr 
Eucharistiefeier; Frühstück; eine Stunde Meditation; Terz (priv.); 11.40 Uhr Sext; 12 
Uhr Mittagessen; eine Stunde Freizeit; Arbeitszeit; 15 Uhr Non; Arbeitszeit; 16 Uhr 
Geistliche Lesung; 16.40 Uhr eine Stunde Meditation; 17.40 Uhr Vesper; 18 Uhr 
Abendessen; eine Stunde gemeinsame Erholung und Gespräch; kurze Arbeitszeit; 21 
Uhr Komplet; bis 22.30 Uhr Geistliches Tun (persönl.). 

Gelegentlich kann man eine Karmelitin auch außerhalb des Karmels sprechen hören. 
Wann und wie führt der Weg einer Ihrer Schwestern aus dem Dachauer Kloster hinaus? 

Ich sagte, daß es auch darum geht, das, was wir zu leben versuchen, für andere erfahrbar 
zu machen. So kann es im Einzelfall sein • im Sinne des contemplata aliis tradere (das 
Meditierte an die Menschen weitergeben) -, daß eine meiner Mitschwestern oder ich 
einmal außerhalb der Klausur zu sehen ist. Eine wichtige Sorge, an der mitzutragen wir 
uns verpflichtet fühlen, ist die Sorge um das geistliche Leben in unseren Schwesternge- 
meinschaften der Erzdiözese. Um in einer unserer Lebensform entsprechenden Weise 
an dieser Sorge teilzunehmen, ist uns von Rom eine bestimmte, abgegrenzte Erlaubnis 
erteilt worden. 



Aus dem Leben der Kirche 64 

Sie fühlen sich an die Stätte des Konzentrationslagers von Dachau gebunden. Da kommt 
das Wort •Buße", •Sühne" wie von selbst ins Spiel. Was heißt das für Ihre Gemein- 
schaft? 

Ich möchte dazu zitieren, was die Gründerin dieses Karmel von unserer Aufgabe an 
dieser Stätte sagt: •Es ist unser großes Anliegen, diese Stätte ,Dachau' durch ihre 
Übergabe an den Erlöser, der für uns sein Blut dahingab, zu einer Stätte des Opfers und 
des Gebetes zu machen. Dachau ist ja nur Zeichen, was geschieht, wenn der Staat an die 
Stelle Gottes gesetzt wird. Wir denken deshalb auch an die vielen, die heute noch um ih- 
rer Überzeugung willen gefangen sind und leiden müssen, sowie an diejenigen, die im- 
mer wieder in neuen Formen Unheil anrichten. So soll unser Leben allen Menschen 
dienen, damit Christus durch sein Blut die Versöhnung der Völker erwirke und durch 
seine Liebe siege." 

Ich selbst möchte hier weniger den Ausdruck •Sühne" verwenden, ich möchte lieber 
von Stellvertretung oder stellvertretender Solidarität sprechen. Der Gedanke der Stell- 
vertretung ist dem Karmel überhaupt eigen, deshalb ist auch ein Karmel an dieser Stätte 
des ehemaligen Konzentrationslagers besonders sinnvoll. 

Stellvertretung ist aber nur möglich, weil wir uns auf Jesus Christus beziehen, auf sei- 
nen Tod und seine Auferstehung. Diese Verbundenheit mit der Versöhnungstat Jesu 
Christi wird uns in der täglichen Eucharistiefeier geschenkt. Stellvertretende Solidarität 
heißt für uns: aus der Gesinnung Christi heraus sich treffen lassen von der Not der Men- 
schen, von Leid, Einsamkeit, Suche nach dem Sinn des Lebens, Glaubensnot, Suche 
nach Gott. Sich-betreffen-lassen, das meint Mit-leiden, Mit-sein mit den Menschen, 
Fürbitte tun durch das Leben. Wir nennen es existentielles Beten. 

Man hört heute viel über •Meditation", •Bewußtseinserweiterung". Suchen Ihre Schwe- 
stern eigentlich Gotteserfahrung? Und welche? Die gleiche wie ein Zen-Mönch? 

In unserem Leben und Beten suchen wir nicht bewußt Gotteserfahrung, sind nicht dar- 
auf aus, so sehr unsere kontemplative Existenz offen ist für den sich im Schweigen oder 
im Wort mitteilenden Gott. Kontemplation ist für uns schlichtes, einfaches Dasein vor 
Gott für die Menschen; ihr innerster Kern ist die totale Verfügbarkeit nach dem Vor- 
bild Christi, um für Gott und die Menschen verbraucht zu werden nach Gottes Willen. 

Manche von denen, die in östlichen Meditationen ihr Heil suchen, flüchten unbewußt zu- 
rück in Mutterbindungen. Wie verhindern Sie diesen Weg, der doch von Ihrer Spirituali- 
tät her ein Rückschritt ist? 

Gebet und Meditation im Karmel sind nicht ein bloßes Gehen ins eigene Innere, ein 
Gang von außen nach innen. Das ganze Leben im Karmel ist eher ein Gehen von innen 
nach außen, ein dauerndes Ausgespanntsein auf Gott und auf die Menschen hin, das es 
im Grunde nicht erlaubt, bei sich selbst zu bleiben und in irgendwelche Regressionen 
zurückzufallen. 

Wie aber sieht konkret dieses Gehen nach •außen", zu den Menschen hin aus? Welche 
Brücken schlagen Sie von Dachau aus in die Sorgen unserer Zeit? 

Wir in Dachau werden sehr konkret mit Not und Leid vieler Menschen konfrontiert. 
Ganz abgesehen von all dem Leid, das die Medien uns vor Augen führen, wenden sich 



Aus dem Leben der Kirche 65 

viele Menschen an uns mit der Bitte um unser Gebet. Von der Möglichkeit, die Anlie- 
gen und Sorgen aufzuschreiben und in den Anliegekasten in unserer Kirche •einzuwer- 
fen", machen viele Menschen Gebrauch. Andere vertrauen uns sich und ihre Not in 
Briefen oder Telefonaten an. Es sind mehrere Schwestern, die mit der Beantwortung 
betraut sind. Auf die geistliche Not vieler Menschen und auf die Bitte um Hilfe im geist- 
lichen Leben versuchen wir, in Glaubensgesprächen und gemeinsamen Besinnungen 
und Meditationen zu antworten. 

Eine sehr direkte Frage: Leben Sie von Almosen oder verdienen Sie Ihren Lebensunter- 
halt? 

Für eine kontemplative Gemeinschaft ist es nicht leicht, den Lebensunterhalt zu ver- 
dienen. Der Schwerpunkt ihres Dienstes liegt ja gerade nicht in einer Tätigkeit, die ver- 
gütet wird, sondern im Gebet, dem viele Stunden des Tages gewidmet sind. Selbstver- 
ständlich versuchen wir, so weit wie möglich unseren Lebensunterhalt zu verdienen. 
Wir haben eine Seelsorgestelle zu verwalten im Hinblick auf die vielen Gruppen, die in 
Verbindung mit einem Besuch der KZ-Gedenkstätte in unserer Kirche Gottesdienst 
feiern. Die üblichen Dienste von der Sakristanin über die Organistin bis zu den Putz- 
kräften haben Schwestern inne. Außerdem sind unsere kunstgewerblichen Werkstätten 
Einnahmequellen. Viele Dienste, die für uns wesentlich sind, wie Gespräche und Kor- 
respondenz, stehen selbstverständlich nicht im Zusammenhang mit dem Unterhalt, an- 
dere werden zwar vergütet, wie Übernachtung von einzelnen, die bei uns Besinnungs- 
tage machen, aber die Einnahmen können nur eben die Unkosten decken. Daß unser 
Leben und unser Dienst an dieser Stätte möglich ist, verdanken wir auch einer großen 
Zahl von Freunden und Wohltätern. Durch sie sind wir sogar in der Lage, selber wieder 
in materieller Not anderen helfen zu können. 

Ich habe Angst, daß Ihre strenge Lebensweise die Individualität der Schwestern unter- 
drückt; man findet doch des öfteren eine nivellierte Nonnenmentalität. Gibt es bei Ihnen 
die Pflege persönlicher Spiritualität? 

In unserer Lebensform ist es sicher besonders wichtig, alle Möglichkeiten auszuschöp- 
fen, um jeder einzelnen Schwester zu helfen, im Rahmen des Ganzen den ihr eigenen 
geistlichen Weg zu gehen. So wie alle zum Leben im Karmel Berufenen sicher Wesent- 
liches gemeinsam haben, so ist doch jeder Schwester im Rahmen der Spiritualität des 
Ordens sehr viel Freiheit gelassen für den je persönlichen Weg. Ich habe das bei mei- 
nem Eintritt sehr positiv empfunden, daß ich in kein Schema gepreßt wurde, daß sich 
vielmehr der persönliche Weg der Berufung entfalten konnte. Das alles entspricht auch 
Teresa und der Weise ihres Denkens. 

Wie ist es um den Bildungsgrad bestellt? Früher gingen viele einfache Menschen ins Klo- 
ster, ohne eine berufliche Ausbildung mitzubringen. Muß nicht eine Karmelitin heute • 
oder in Zukunft - einen gewissen Bildungsgrad haben? 

Der Bildungsgrad allein besagt noch nicht viel. Entscheidend ist, daß diejenigen, die 
eintreten, geistig und geistlich entwicklungsfähig sind. 

Im Karmel gibt es nicht die berufliche Wertung, wie sie sonst üblich ist. Auch wenn 
wir zum Eintritt eine abgeschlossene Berufsausbildung verlangen - wobei alle Berufe 



Aus dem Leben der Kirche 66 

gleichwertig nebeneinanderstehen - heißt das nicht, daß die Betreffenden auf ihrem be- 
ruflichen Sektor eingesetzt werden. Das ist nur selten der Fall. Natürlich ist die Oberin 
dafür verantwortlich, die Schwestern ihren Fähigkeiten gemäß einzusetzen, wobei sich 
oft Begabungen zeigen und zur Entfaltung kommen, die für die gesamtmenschliche 
Entwicklung der Schwester wichtig sind. 

Es geht das Gerücht, daß Sie in Berlin eine Neugründung planen. Stimmt das - und wenn 
ja, warum wollen Sie gerade nach Berlin gehen? 

Es stimmt, daß wir in absehbarer Zeit in Berlin einen neuen Karmel gründen werden. 
Sein Standort liegt bereits fest: die Gedenkstätte Maria Regina Martyrum, die 1963 zur 
Erinnerung an die Opfer der nationalsozialistischen Gewalt, nahe der ehemaligen Hin- 
richtungsstätte Plötzensee, errichtet wurde. 

Es ist deutlich, daß eine Gründung an dieser Stelle für uns eine Fortsetzung und neue 
Konkretisierung der Gründungsidee unseres Karmel Hl. Blut in Dachau ist. 

Die Lage der geteilten Stadt in ihrer Isolierung, die Situation der Diasporakirche, be- 
lastet durch die Teilung des Bistums, die Nähe zu den Brüdern und Schwestern im ande- 
ren Teil Deutschlands - all diese Aspekte sind Motivationen für uns, gerade an dieser 
Stelle die Gründung eines Karmel zu wagen. Es wird darum gehen - im Blick auf ver- 
gangene Schuld und vergangenes Leid, auf die Belastungen der Gegenwart und auf eine 
Zukunft ohne Perspektive -, ein Zeichen des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe zu 
geben. So möchten wir versuchen, durch unseren betenden Dienst für die Kirche in 
Berlin einen Beitrag zu leisten. 

Mich interessiert nun, wie Sie die Schwestern für die Neugründung auswählen? 

Bevor der Entschluß gefaßt wurde, an einem bestimmten Ort eine Neugründung vor- 
zunehmen, wurden alle Schwestern gefragt, ob sie bereit sind, evtl. dorthin zu gehen. 
Wer dann endgültig in eine Neugründung mitgeht, wird in gemeinsamen Überlegungen 
des ganzen Konventes entschieden. 

Noch zwei Fragen zum Schluß: a) Wie sehen Sie einen Karmel aus dem Geist der Teresa 
von Avila in Zukunft? b) Was wünschen Sie sich für Ihre Gemeinschaft hier in Dachau 
und dann auch in Berlin? 

a) Schon heute und sicher in verstärktem Maße für die Zukunft gilt, daß ein Karmel von 
seiner äußeren Lage nicht dem Leben und dem Bewußtsein der Menschen entzogen 
sein darf; er darf nicht so abgelegen sein, daß niemand von seiner Existenz weiß. Ein 
Karmel gehört gerade in die Stadt, an Brennpunkte des Lebens. Es muß deutlich sein, 
daß das Leben des Gebetes mitten in die Kirche und unter die Menschen gehört und 
sich selbst aus dieser1 Zusammenhang versteht. 

Ein Karmel sollte eine Nahtstelle sein, wo die Suche nach Gott und die Erfahrung 
Gottes auf die Nöte der Menschen trifft, und umgekehrt. Die Fähigkeit, sich betreffen 
zu lassen von dem, was die Kirche und die Menschen angeht, und zwar nicht abstrakt, 
sondern ganz konkret, ist für ein Leben aus der karmelitanischen Berufung wesentlich. 
Dafür ist ein lebendiger Kontakt mit der Ortskirche Voraussetzung, sowie die Möglich- 
keit des Austausches mit den Menschen, die eine Orientierung und die Hilfe des fürbit- 
tenden Gebetes suchen. Wir müssen erreichbar sein, und wir müssen Wege finden, mit- 



Im Spiegel der Zeit 67 

zuteilen von dem, was Mitte unseres Lebens ist und sein soll. Hilfen zum Gebet werden 
von vielen dringend gesucht. 

Gemeinschaft des Glaubens, als die ein Karmel sich versteht, wird besonders erfahr- 
bar in der Feier der Liturgie. Diese Gemeinschaft muß offen sein für alle, die daran teil- 
nehmen wollen. Gerade an dieser Stelle verdichtet sich der Daseinssinn des Karmel, 
Kirche zu sein, d. h. mit Christus für die Menschen zu leben. 
b) Wir wünschen uns, daß wir je neu die Antwort finden, die uns abverlangt wird durch 
die Appelle, die aus der Not der Menschen, aus der Kirche und aus der Gesellschaft 
immer neu zu uns gelangen. 

Josef Sudbrack, München 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Auf der Suche nach einer vergessenen Gebetssprache 

Das Ballett der Hamburger Staatsoper tanzt J. S. Bachs Matthäuspassion 

Man weiß von den Jesuitendramen, daß sie als Mysterienspiele den christlichen Glau- 
ben verkündeten und vertieften. Nicht so allgemein ist bekannt, daß Jesuiten der Ba- 
rockzeit sich theoretisch und praktisch auch mit dem Tanz beschäftigten - aus religiösen 
Motiven. Damit griffen sie eine uralte christliche Tradition auf, den Glauben in leibli- 
cher Ganzheit zu erleben. Vom Tanz des David vor der Bundeslade spannt sich eine 
Kette über Psalmen und einige Hinweise in den paulinischen Briefen, über (allerdings 
spärliche) frühchristliche Zeugnisse bis in unsere Zeit - nach Spanien, zur Echternacher 
Springprozession oder zu dem frischen Lied der amerikanischen Shakers: 

The Lord of the Dance 

Ich tanzte, als die Welt im Schöpfungsmorgen stand, 
ich tanzte, als der Sonnenstrahl die Nacht der Erde fand, 
ich tanzte hervor aus Gottes Ewigkeit 
und spielte als Kind in der Erdenzeit. 
... (eigene, rhythmisch exakte Übersetzung.) 

Vielleicht hat diese Tanz-Deutung von Schöpfung und Erlösung zu tun mit dem früh- 
christlichen Text aus den Johannes-Akten. Jesus fordert dort die Jünger auf, sich bei 
den Händen zu fassen und spricht: 




