Einiibung und Weisung 69

sondern daB die Passion und der Sieg unseres Herrn Jesus Christus in der Deutung der
Bachschen Musik (man hieB sie das 5. Evangelium) tanzend meditiert wurden. John
Neumeier schreibt dazu: ,,Ich bin Christ und Tidnzer. Mein ganzes Leben, Denken und
Fiihlen ist Tanz, die Choreographie meine eigentliche Sprache. Sollte ich nicht versu-
chen, meine eigenen religidsen Uberzeugungen und Erlebnisse in ihr auszadriicken und
kiinstlerisch zu gestalten? Bachs Musik verbindet die Darstellung des uns allen vertrau-
ten historischen Geschehens mit einem sehr direkten, personlichen Glaubensbekennt-
nis und gibt ... Zeugnis von menschlicher Leidens- und Lebenserfahrung ... Ist es nicht
Aufgabe der Kunst, auch der Tanzkunst, metaphysische Inhalte zu vermitteln, und ist
diese Idee unchristlich?*

Das Podium der Sonntagsdiskussion mit dem atemlos zuhérenden Publikum hat mit
Worten und Beifall bestétigt, was in der Atmosphére der Auffiithrung fiir jedermann zu
erfiihlen war: John Neumeiers Experiment ist gegliickt. Man ermutigte den Kiinstler,
auf diesem Weg weiterzugehen; man bat ihn iiberdies, die religiose Umgebung (den le-
bendigen Chor und das Orchester mit den Solisten; die kirchliche Atmosphére des sa-
kralen Baus von Sankt Michael) nicht aufzugeben, sondern eher noch zu verstirken.

Mir schien — nach der Auffilhrung und nach der Podiumsdiskussion —, man miifite
noch einen Schritt weiter gehen und die zuschauende, zuhdrende Gemeinde noch stér-
ker miteinbeziehen: Mir lag es in den Gliedern, durch eine Geste mitzu-,,tanzen®,
durch eine Verbeugung vielleicht die Trauer beim Tod des Herrn mitzuerleben. Und
mir schien der verdiente Beifall am Schluf3 nicht recht am Platz. Ich hétte lieber ge-
schwiegen oder in einem ruhigen Gesprach mich mit jemandem ausgetauscht.

Denn mir schien, viele Zuschauer haben eine neue, vergessene Sprache des Betens
erlebt: die des Leibes, die der Bewegung des Korpers.

Josef Sudbrack, Miinchen

EINUBUNG UND WEISUNG

Geborgenheit im Angesicht des Scheiterns

Eine Meditation za Psalm 31 (30), 1-9

Geborgenheit — das Wort 1at uns authorchen. Die Sehnsucht nach Geborgenheit wur-
zelt unausrottbar im Menschen. Doch wie viele Erfahrungen widersprechen dieser
Sehnsucht! Zerbrechen einer Freundschaft, Ablehnung durch unsere Umgebung, Be-
drohung dessen, was in uns nach Entfaltung verlangt — wir werden konfrontiert mit un-
serem Unbehaustsein, unserer Ungeborgenheit. Unser Vertrauen zur Umwelt, zu den
Mitmenschen gerat ins Wanken. ,,Der Mensch ist des Menschen Wolf.* Deshalb su-



Einiibung und Weisung 70

chen wir uns abzusichern, Ziune aufzurichten, Ver-Sicherungen méglichst liickenlos
auszubauen. MuB der nicht den kiirzeren ziehen, der sich schutzlos aus der Hand gibt,
sein Leben nicht absichert, sondern auf Vertrauen griindet?

Vor dem Hintergrund dieser zwiespaltigen Erfahrungen kénnen uns die alttesta-
mentlichen Psalmen, die mit solcher Selbstverstindlichkeit Vertrauen, Geborgenbheit,
aussagen, wie Relikte aus einer ,,heilen Welt* vorkommen, die uns verloren ist. Aber ist
das nicht gerade der Sinn des Psalm-Betens, daB wir uns auf jene Erfahrungen einlas-
sen, die in den Psalmen ihren Niederschlag fanden, daB wir sie aktualisieren, daB sie uns
Weisung werden fiir unser Leben von heute — fiir unser Leben des Gebets?

Wo aber liegen die Motive des Vertrauens der Psalmisten? Wie gelangen sie zur Hal-
tung des Sich-Bergens statt Absicherns? Diesen Fragen mochten die folgenden Hin-
weise zu Psalm 31 ein Stiick weit nachgehen — fiir Menschen, die tiglich mit dem Psal-
mengebet leben, eine unerldBliche Aufgabe — fiir jeden Christen aber ein Weg zum
Wort Gottes und zum eigenen Gebet.

Bei dir, Herr, habe ich mich geborgen.
LaB mich doch niemals scheitern;
rette mich in deiner Gerechtigkeit!

Wende dein Ohr mir zu,

erlose mich bald!

Sei mir ein schiitzender Fels,
eine feste Burg, die mich rettet.

Denn du bist mein Fels und meine Burg;
um deines Namens willen
wirst du mich fiihren und leiten.

Du wirst mich befreien aus dem Netz,
das sie mir heimlich legten;
denn du bist meine Zuflucht.

In deine Hiénde lege ich voll Vertrauen meinen Geist;
du hast mich erlost, Herr, du treuer Gott.

Dir sind alle verhaBt, die nichtige Gotzen verehren,
ich aber verlasse mich auf den Herrn.

Ich will jubeln und iiber deine Huld mich freuen;
denn du hast mein Elend angesehen,
du bist mit meiner Not vertraut.

Du hast mich nicht preisgegeben
der Gewalt meines Feindes,
hast meinen FiiBen freien Raum geschenkt®,

1 Mit Ansnahme der ersten Zeile im ersten Vers, die nach der Ubersetzung von H. J. Kraus, Bibli-
scher Kommentar XV, Nennkirchen-Vluyn 51978, 391 wiedergegeben ist, ist die Einheitsiiberset-
zung zitiert. Weitere Psalmzitate im Text werden mit Zeilenziffer angegeben. — Vgl. Anmerk. 4.



Einiibung und Weisung 71

Einladung zum Mitbeten

Psalm 31 gehort zur Gattung der individuellen Klagelieder. Er ist gebetet aus der Lage
eines Unschuldigen, der sich vor seinen Verfolgern in den Tempelbereich, in die Néhe
seines Gottes, gefliichtet hat. Allerdings wird in unserem Psalm keine konkrete persén-
liche Notlage deutlich. Es sind vielfiltige Lebenserfahrungen aufgegriffen und ins Typi-
sche, fiir jedermann Giiltige gehoben2. Das weist — wie auch die Anklidnge an Jeremia
oder an Ijob im zweiten Teil® — auf eine lingere Entstehungsgeschichte des Psalms hin.
Fr mutet an wie eines dieser alten Gebiude, an dem viele Generationen gebaut haben
und bei dem nicht ein einzelner Bauabschnitt oder Baustil, sondern die Gesamtansicht
auf den Betrachter wirkt. Das ,,Sich-vor-Gott-zur-Sprache-Bringen* der Psalmen ist
nicht punktuell, zufillig entstanden, sondern aus langer gottesdienstlicher und spiritu-
eller Praxis erwachsen. Altere feststehende Gebetsworte wurden vom Beter personlich
iibernommen, in seiner jeweiligen Situation neu erfahren, weitergefiihrt und neu gebe-
tet. Den Beter so anzusprechen, da3 diese iiberkommenen Psalm-Worte dessen eigene
personliche Worte werden, ist geradezu ein Wesensmerkmal der Psalmen. So 1adt uns
der Psalm selbst ein, unser eigenes Leben in seiner Vielschichtigkeit, Grundnéte und
Grundsehnsiichte, was uns zutiefst bewegt, von seinen Worten neu treffen zu lassen und
in diesen Worten jeweils nen vor Gott auszusagen.

Jahwes GroBtaten in der Geschichte

,,Der Mensch ist des Menschen Wolf.“ Der Beter erfihrt dies in bedringender Weise.
Er wird bedroht von Menschen, die ihn mit Liige und Verleumdung verfolgen, ihn ver-
achtlich machen (,,Jeder Mund, der liigt, soll sich schlieBen, der Mund, der frech gegen
den Gerechten redet, hochmiitig und verichtlich, 19), ihm heimtiickisch nachstellen
(,,Du wirst mich befreien aus dem Netz, das sie mir heimlich legten®, 5), ja, sein Leben
bedrohen (,,Sie sinnen darauf, mir das Leben zu rauben*, 14b). Angst steigt in ihm auf
(,,Herr, sei mir gnidig, denn mir ist angst*, 10a) — die Situation scheint ausweglos
(,,Grauen ringsum*‘, 14). Er fiihlt sich verlassen, einsam (,,Zum Spott geworden bin ich
all meinen Feinden, ein Hohn den Nachbarn, ein Schrecken den Freunden; wer mich
auf der StraBe sieht, der flieht vor mir‘‘, 12). Der Mensch ist an seine Grenzen geraten,
ist am Ende — ,,wie ein zerschlagenes GefaB* (13).

1n dieser bedringten Situation bekennt der alttestamentliche Beter, noch ehe er (3)
um Zuwendung Jahwes bittet: ,,Bei dir, Jahwe, habe ich mich geborgen* (1), Hier wird
Vollzogenes berichtet. Die Erfahrung seiner Grenzen, Isolierung und bedriickende
Einsamkeit, Angst und tédliche Bedrohung treiben den Frommen nicht in die Ver-
zweiflung. Am Anfang seines Betens bezeugt er, daB er sich ganz auf Gott hin losgelas-
sen hat: es ist der Grundakkord, die Grundoption des Beters! Beim Beten geht es nicht
um das Aussprechen vieler Worte, sondern darum, daB wir das ganze Leben, so wic es

2 Vgl. H. J. Kraus, a. a. O. 395.
3 Vgl. besonders Vers 14 mit Jer 20,3-10; Vers 16b mit Jer 15,21; Vers 12 mit 1job 19,13-15.
4 Dije hebriische Verbalform (Priifixkonjugation) beschreibt die Handlung des Beters als vollzo-
gene. Daher erscheint mir die Ubersetzung von H. J. Kraus treffender als das ,,1ch suche Zuflucht
bei dir“ der Einheitsiibersetzung.



Einiibung und Weisung 72

ist, uns selbst, so wie wir sind, Ihm restlos iibergeben. Erst aus dieser Grundhaltun g her-
aus kann eindringliches Bitten um Jahwes Schutz in aktueller Bedringnis entspringen,
erst so kann erfahren werden, was im weiteren Verlauf des Psalms beschrieben wird.

Wie ist diese Grundoption des Sich-Bergens bei Jahwe trotz einer — oder gerade in
einer —bedréingenden Notlage moglich? Der glidubige Mensch des Alten Bundes wuBte,
daB Jahwe Sklaven aus Agypten heraus durch die Wiiste gefiihrt und zu einem Volk
gemacht hat —zu Seinem Volk, mit dem er einen Bund geschlossen und dem gegeniiber
er sich immer wieder als der trene Gott (vgl. 6) erwiesen hat. Die Erfahrungen, die Is-
raelim Lauf seiner Geschichte mit seinem Gott gemacht hat, bleiben ihm lebendig, rei-
chen in die Gegenwart hinein; sie priagen das Volk und werden im Leben des einzelnen
wirksam. Der Psalmist liest seine eigene Lebensgeschichte im Licht der Geschichte des
Heils Gottes mit uns Menschen und erféihrt, wie seine Lebensgeschichte hineingebun-
denist in diese Heilsgeschichte. Im Glauben erkennt er, daB das Bedriingtsein des Au-
genblicks im Bogen der ,,Heilsgeschichte** des eigenen Lebens mit Gott und — noch
einmal weiter — der Fiihrung seines Volkes durch Gott steht; daher gewinnt er Hoff-
nung in aktueller Not. Das gliubige Wissen um Geborgensein bei Jahwe, das aus der
Geschichte stammt, die wirkend in die Gegenwart hineinreicht, und die Erfahrung, daB
die eigene Lebensgeschichte in der Hand Jahwes geborgen ist, bedingen und durch-
dringen einander: Vertrauen als Grunderfahrung des Glaubens lebt vom vertrauenden
Vollzug des Sich-Thm-Uberlassens; und umgekehrt kann ich mich nur vertravend los-
lassen, weil ich gewiB bin, daB Gott in der Geschichte wirkt. Kénnen wir — kann ich Gott
mit einem Namen ansprechen, der eine Geschichte auch in meinem Leben hat? Dersich
von Erfahrungen néhrt, die mein Leben prigen, mir Antrieb zur Hoffnung werden?

Jahwes Schutz in meinem Leben

Die Namen, mit denen der Psalmist sich an Jahwe wendet (Fels, Burg), sind zum Beter
selbst in Beziehung gesetzt. Sie sagen etwas aus iiber seine eigenen Erfahrungen von der
ihn bergenden Nihe Jahwes. Jahwe ist fiir ihn wie ein Raum, in dem einer Schutz und
Sicherheit findet; ein Raum, der nicht einengt; und zugleich ein Raum, von starken
Mauern umgeben, dem man getrost sein Leben anvertranen kann. Und Jahwe ist fiir ihn
wie jene Festigkeit, die einer spiirt nach langem Marsch durch den Wiistensand, der ihm
unter den FiiBen zerrann: Jetzt findet er wieder Halt fiir seine Schritte. Er ist wie ein
Fels, der Bestand hat, Jahrtausende iiberdauert, verliBlich und fest. Ein Fels, der
Orientierung ermoglicht: Wer ihn erreicht, findet in ihm Rettung, Heil.

Aber zugleich ist mit diesem Bild vom ,,Felsen‘‘, das fiir Sicherheit und Geborgenheit
in Jahwe steht, auch ein Suchen ausgesagt. Bei aller schutzbietenden Nihe bleibt Gott
doch immer der Unbegreifbare. Er ist kein Talisman gegen Ungliick, kein Gott zu unse-
ren Diensten. Was er schenken will, ist keine Geborgenheit, die mich von allen Sorgen
befreit. Wie oft kdnnen wir nicht begreifen, wie er birgt! Auch der alttestamentliche Be-
ter kann seine Erfahrung von Jahwe, der ihm Halt, Festigkeit, Geborgenheit ist, nicht
ungetriibt festhalten. Sie ist ihm nicht als greifbarer Besitz gegeben. Erfahrungen kén-
nen verblassen, werden verblassen. Die Hirten des Lebens, ungerechte Zustéinde und
Verhiltnisse konnen vertrauendes Wissen um Geborgenheit so in die Krise fiithren, da8
nur noch der bittere Aufschrei moglich bleibt: Warum hast du mich alleingelassen in



Einiibung und Weisung 73

meiner Not? Warum bleibst du nicht bei mir in meiner Angst? — Warum muB ich sagen,
,,ich bin aus deiner Nihe verstoBen‘ (23)? Horst du mich, wenn ich zu dir schreie: ,,Lal3
mich nicht scheitern® (18)?

Tiefer als die Not einer todlichen Bedrohung dieser Welt bricht im Fragen des Psal-
misten die Not des Menschen mit seinem Gott auf: Ist da, wo ich Geborgenheit zu fin-
den meinte, vielleicht doch nur Leere, das Nichts? Die Anfechtung reicht bis in die Tie-
fen der Existenz. Aber ist die Ursache dieser Not, die den Beter trifft, nicht das Leid,
das Menschen einander zufiigen? Selbstbehauptung auf Kosten des Menschen neben
mir; verkrampftes Festhalten am eigenen Nutzen; Erfolgsstreben, das mich riicksichts-
los macht und unempfindlich fiir das Geschick eines anderen; Egoismus, der mich vom
anderen sagen la8t: ,,Der kann mir gestohlen bleiben‘‘? — Haltungen, die die Beziehun-
gen zwischen den Menschen vergiften? Man kann einen Menschen auf vielerlei Weise
,,t6ten*, zum Schweigen bringen. Vielleicht ist der ,, Tod* des Abbruchs der Beziehun-
gen schmerzlicher als das leibliche Sterben.

Doch durch alles Leid hindurch, das ihm widerfihrt, birgt sich der Beter immer wie-
der in seine Grundhaltung; mit seiner Not stellt er sich vor Gott, bittet ihn: ,,LaB mich
nicht scheitern® in meiner Hoffnung auf dich (2)! Er ist angefochten durch Not, Unsi-
cherheit und Bedrohung, und kann dennoch zu ihm sagen: ,,Du bist mein Gott** (15).
Die Schrift lehrt uns: Wir diirfen, wir sollen mit unserer Not zu Ihm kommen. Wir diir-
fen, wir sollen vor Thm klagen iiber Bedringnis, iber Zweifel und Angst. Lippengebete
oder stindiger Jubel sind nicht von uns gefordert und noch weniger Verdridngung der
eigenen Not. Die leidvollen, bedringenden Zustinde und Erfahrungen werden leidvoll
und bedringend bleiben.

Wachsen im Vertrauen

Aber gerade in diesem inneren Ringen um die Grundhaltung des Vertrauens, des
Sich-Bergens in Jahwe trotz aller entgegenstehender Erfahrungen gewinnt das Gebet
an Tiefe. Um in der Tiefe zu wachsen, braucht es Zeit. Gott wei, was im Menschen ist.
Er gesteht uns diese Zeit des Reifens und Ringens zu. Er erzwingt keine vorschnellen
Vertrauenskundgebungen. Er will unsere Hingabe in Freiheit, weil Liebe von Freiheit
lebt. In diesem Freiraum (ein weites Feld, vgl. 9) durchleidet der Beter den inneren
Kampf. Im Durchtragen der Spannung von widerspriichlichen Erfahrungen wichst in
ihm die Kraft zur Distanz von seiner Anfechtung und von der daraus entstehenden Un-
sicherheit und Ungeborgenheit. So st6B8t er durch zu jener Gelassenheit oder, mit den
Worten des Ignatius von Loyola, zu jener ,,Indifferenz* gegentiber den Dingen, Ereig-
nissen und letztlich gegeniiber sich selbsts. Erst so wird die restlose Ubergabe des Men-
schen in die Hinde seines Gottes moglich: ,,In deine Hiinde lege ich voll Vertrauen
meinen Geist“(6). Dieses Vertrauen umgreift die ganze Person des Betenden, ,,bringt
eine vollige Enteignung der Existenz mit sich. Das Leben geht in den Macht- und Ei-
gentumsbereich eines anderen iiber. ‘¢ Das Leben, der Mensch gehdrt von nun an wirk-

S Exerzitienbuch Nr. 23.
¢ H. J. Kraus, a. a. O., 396.



Einiibung und Weisung 74

lich einem anderen, wird bestimmt von dessen Willen; sein Wille — das ist aber nur ein
anderes Wort fiir seine Liebe”.

Diese letzte und restlose Ubergabe kann nur ein Mensch vollziehen, der erfahren hat,
wie sein ganzes Leben einer Liebe verdankt wird, die ihm durch alle Anfechtung und
Bedrohung hindurch der Ort der Geborgenheit bleibt; wie im Loslassen, Drangeben,
Scheitern, im Sterben — Leben zum Durchbruch kommt.

Jesus, das Urbild des Vertrauens

Wie im Sterben Leben aufbricht, wird uns sichtbar und glaubbar in Jesus von Nazaret.
Dem Unrecht ausgeliefert, von den Menschen aufgegeben, ohne Trost von Gott verlas-
sen, hilt Jesus in Vertrauen daran fest, daB sein Geschick auch noch im blutigen Unter-
gang vom Vater getragen ist. Nach Lukas 23,46 iibergibt sich Jesus ihm, der in unwider-
ruflicher Liebe sein Vater ist: ,,Vater, in deine Hiande lege ich meinen Geist.* Diese
Worte driicken seine vollige Offenheit fiir den Vater, seine Hingabe bis zom Letzten
aus. Diesem Vertrauen auf endgiiltige Geborgenheit in der Liebe des Vaters, noch im
Untergang, wird Antwort zuteil: Nicht das Scheitern, nicht der Tod hat das letzte Wort.
In der Auferstehung Jesu ist der Sieg des Lebens offenbar und fiir alle giiltig geworden.
Seit Jesu Sterben und Auferstehen ist menschliches Scheitern, ist Tod von der Wurzel
her verwandelt. ,,Er ist der Urheber und Vollender des Glaubens.* (Hebr 12,2) Von
Jesu Weg her gewinnt aber auch unser Leben von heute mit aller Erfahrung des Unter-
gangs Sinn und Hoffnung auf Zukunft. Aus der GewiBheit heraus, da er den Weg vor-
angegangen ist, darf ich gerade dann, wenn ich mit meinem Scheitern, meinem Unge-
borgensein, konfrontiert werde, mich Thm anvertrauen, Ihn suchen, der meine Zukunft
ist, Ihn, dessen Liebe mich heute im Scheitern halt, mir Weg ist und Leben. Sein Sieg
iiber Tod und Dunkel, iiber Scheitern und Untergang ergreift auch mein Dunkel, mein
Scheitern, holt es bergend hinein in das neue Leben, das in Thm Wirklichkeit ist.

Gewifl werden durch den Glauben an Jesu Sieg iiber Tod und Untergang das Scheitern
das Sterben und Untergehen nicht aus der Welt geschafft. Wir sind weiterhin vor die Er-
fahrung des Widerspruchs zum Leben, des Widerspruchs zu unserer Sehnsucht nach
Bejahung und nach Geborgenheit gestellt, vor diese Erfahrung, die wir uns nicht selbst
suchen, sondern die uns durch andere Menschen widerfihrt, und fiir die unser eigenes
Versagen vor den Menschen und vor Gott mitverantwortlich ist. Aber alle diese Erfah-
rungen, alle Situationen unseres Lebens finden vom Glauben her Sinn, werden von in-
nen heraus erspiirt als eine Moglichkeit meines Lebens, Gott neu zu erfahren. Alle Si-
tuationen, alle Ereignisse in meinem Leben werden transparent, weisen hin auf die
Nihe dessen, dessen Leben auch in unserem téglichen Sterben und Untergehen siegen
will.

Wo in mir die Bereitschaft wichst, meine Grenzen mit lhm zu iiberschreiten, und wo
ich, um Ihn ,,mehr nachzuvahmen und Ihm tatsédchlich &hnlicher zu werden, mit dem ar-

7 Vgl. hierzu André Louf, Seigneur, apprends-nous a prier, Briissel 1973, 43/44 (Titel des Origi-
nals: Heer, leer ons bidden, Utrecht). Der Autor weist darauf hin, daB das hebr. rason, das in der
Vulgata mit voluntas wiedergegeben wird, eigentlich Verlangen, Sehnsucht, Liebe, Freude bedeu-
tet.



Buchbesprechungen 75

men Christus lieber die Armut will und wilhle, als die Reichtiimer, lieber mit dem ge-
schméhten Christus die Schmach, als die Ehre*®, da wichst im langen, geduldigen und
demiitigen Versuch, Thm zu folgen, eine neue Erfahrung tieferer Geborgenheit, die ge-
boren ist aus Seiner Zusage: daB Sein Sieg auch in meiner Schwachheit durchbricht, daf8
Sein Licht auch meine Nacht hell macht und daB auch in meinem Sterben, im Hingeben

meiner selbst, Gewinn, Leben aufleuchtet®.

8 Ignatius von Loyola, Exerzitienbuch Nr. 167.

Christa Pfirrmann, Biitgenbach

9 . Denn fiir mich ist Christus das Leben, und Sterben Gewinn‘* (Phil L,20).

BUCHBESPRECHUNGEN

Theologie der Dritten Welt

Boff, Leonardo: Die Neuentdeckung der
Kirche. Basisgemeinden in Lateinameri-
ka. Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag
1980. 140 S., kart., DM 19,80.

Leonardo Boff gehort zu den bedeutendsten
Theologen Lateinamerikas. Seine poetische
Ausdruckskraft macht ihn zu einem Dichter
und Mystiker. Dies wird auch in seinem soeben
in Deutsch erschienenen Buch ,,Die Neuent-
deckung der Kirche* deutlich. (der brasiliani-
sche Originaltitel [Petrépolis 1977] lautet:
Eclesiogenese, As comunidades eclesiais de
base reinventam a Igreja: Danach geht es also
um die je neue Geburt der Kirche.) In einer Si-
tuation der Ratlosigkeit und Bestiirzung bei
vielen Christen in der BRD iiber die augen-
blickliche Entwicklung in der Kirche berichtet
Boff uns von einer neuen Erfahrung von Kir-
chengemeinden in Brasilien. Sie stellen eine
neue ekklesiologische Erfahrung dar, eine
Wiedergeburt der Kirche und Zeichen des Hei-
ligen Geistes im Horizont unserer Zeit.

Fiir Boff besteht eine groBe Mdglichkeit der
Ermeuerung von Gemeinde in den Basisge-
meinden. Diese Gemeinden der Zukunft sind
fiir ihn keine Alternative zur Institution Kir-
che, sondern sie sind ,,Sauerteig, der die Kirche
stindig erneuert*.

Wer bei Boff eine reine Geistkirche oder
eine grundsitzliche Ablehnung der Institution

sucht, wird enttduscht. Fiir ihn hat die Basis-
gemeinde nur dann eine ,,permanente Zu-
kunft, sofern es ihr gelingt, sich als Gegenpunkt
zur institutionellen Kirche zu verstehen. Dabei
darf sie nicht die utopistische Unmoglichkeit
wollen, fiir sich allein den Begriff Gemein-
schaft auszuschopfen, so daB keine andere
Gruppe oder kein anderes Gebilde neben ihr
existieren konnte, weil sie ja angeblich die ein-
zige Form ist, in der man heute Kirche sein
kann“. In den weiteren Ausfithrungen fordert
er, daB man den Basisgemeinden den Rang
kirchlicher Gemeinden zuerkennt. Der gesell-
schaftliche Ort dieser Basisgemeinden sind die
unterprivilegierten Klassen. Er beschreibt
Merkmale einer Kirche, die bei den Armen neu
erwacht. Sie sind die eigentlichen Trager der
Utopie des Reiches Gottes.

Als Anhang stellt Boff drei quaestiones dis-
putatae:

— Wollte der historische Jesus nur eine institu-
tionelle Form von Kirche?

— Der Laie und die Befdhigung zur Feier des
Herrenmahls.

~ Das Priestertum der Frau in seiner Mdglich-
keit.

Die Auseinandersetzung mit diesen Fragen
erfolgt auf den Hintergrund der pastoralen Er-
fahrungen in den Basisgemeinden (Priester-
mangel, Neuentdeckung des Engagements der
Laien).





