
Einübung und Weisung 69 

sondern daß die Passion und der Sieg unseres Herrn Jesus Christus in der Deutung der 
Bachschen Musik (man hieß sie das 5. Evangelium) tanzend meditiert wurden. John 
Neumeier schreibt dazu: •Ich bin Christ und Tänzer. Mein ganzes Leben, Denken und 
Fühlen ist Tanz, die Choreographie meine eigentliche Sprache. Sollte ich nicht versu- 
chen, meine eigenen religiösen Überzeugungen und Erlebnisse in ihr auszudrücken und 
künstlerisch zu gestalten? Bachs Musik verbindet die Darstellung des uns allen vertrau- 
ten historischen Geschehens mit einem sehr direkten, persönlichen Glaubensbekennt- 
nis und gibt... Zeugnis von menschlicher Leidens- und Lebenserfahrung ... Ist es nicht 
Aufgabe der Kunst, auch der Tanzkunst, metaphysische Inhalte zu vermitteln, und ist 
diese Idee unchristlich?" 

Das Podium der Sonntagsdiskussion mit dem atemlos zuhörenden Publikum hat mit 
Worten und Beifall bestätigt, was in der Atmosphäre der Aufführung für jedermann zu 
erfühlen war: John Neumeiers Experiment ist geglückt. Man ermutigte den Künstler, 
auf diesem Weg weiterzugehen; man bat ihn überdies, die religiöse Umgebung (den le- 
bendigen Chor und das Orchester mit den Solisten; die kirchliche Atmosphäre des sa- 
kralen Baus von Sankt Michael) nicht aufzugeben, sondern eher noch zu verstärken. 

Mir schien - nach der Aufführung und nach der Podiumsdiskussion -, man müßte 
noch einen Schritt weiter gehen und die zuschauende, zuhörende Gemeinde noch stär- 
ker miteinbeziehen: Mir lag es in den Gliedern, durch eine Geste mitzu-•tanzen", 
durch eine Verbeugung vielleicht die Trauer beim Tod des Herrn mitzuerleben. Und 
mir schien der verdiente Beifall am Schluß nicht recht am Platz. Ich hätte lieber ge- 
schwiegen oder in einem ruhigen Gespräch mich mit jemandem ausgetauscht. 

Denn mir schien, viele Zuschauer haben eine neue, vergessene Sprache des Betens 
erlebt: die des Leibes, die der Bewegung des Körpers. 

Josef Sudbrack, München 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Geborgenheit im Angesicht des Scheiterns 

Eine Meditation zu Psalm 31 (30), 1-9 

Geborgenheit - das Wort läßt uns aufhorchen. Die Sehnsucht nach Geborgenheit wur- 
zelt unausrottbar im Menschen. Doch wie viele Erfahrungen widersprechen dieser 
Sehnsucht! Zerbrechen einer Freundschaft, Ablehnung durch unsere Umgebung, Be- 
drohung dessen, was in uns nach Entfaltung verlangt - wir werden konfrontiert mit un- 
serem Unbehaustsein, unserer Ungeborgenheit. Unser Vertrauen zur Umwelt, zu den 
Mitmenschen gerät ins Wanken. •Der Mensch ist des Menschen Wolf." Deshalb su- 



Einübung und Weisung 70 

chen wir uns abzusichern, Zäune aufzurichten, Ver-Sicherungen möglichst lückenlos 
auszubauen. Muß der nicht den kürzeren ziehen, der sich schutzlos aus der Hand gibt, 
sein Leben nicht absichert, sondern auf Vertrauen gründet? 

Vor dem Hintergrund dieser zwiespältigen Erfahrungen können uns die alttesta- 
mentlichen Psalmen, die mit solcher Selbstverständlichkeit Vertrauen, Geborgenheit, 
aussagen, wie Relikte aus einer •heilen Welt" vorkommen, die uns verloren ist. Aber ist 
das nicht gerade der Sinn des Psalm-Betens, daß wir uns auf jene Erfahrungen einlas- 
sen, die in den Psalmen ihren Niederschlag fanden, daß wir sie aktualisieren, daß sie uns 
Weisung werden für unser Leben von heute - für unser Leben des Gebets? 

Wo aber liegen die Motive des Vertrauens der Psalmisten? Wie gelangen sie zur Hal- 
tung des Sich-Bergens statt Absicherns? Diesen Fragen möchten die folgenden Hin- 
weise zu Psalm 31 ein Stück weit nachgehen - für Menschen, die täglich mit dem Psal- 
mengebet leben, eine unerläßliche Aufgabe - für jeden Christen aber ein Weg zum 
Wort Gottes und zum eigenen Gebet. 

Bei dir, Herr, habe ich mich geborgen. 
Laß mich doch niemals scheitern; 
rette mich in deiner Gerechtigkeit! 

Wende dein Ohr mir zu, 
erlöse mich bald! 
Sei mir ein schützender Fels, 
eine feste Burg, die mich rettet. 

Denn du bist mein Fels und meine Burg; 
um deines Namens willen 
wirst du mich führen und leiten. 

Du wirst mich befreien aus dem Netz, 
das sie mir heimlich legten; 
denn du bist meine Zuflucht. 

In deine Hände lege ich voll Vertrauen meinen Geist; 
du hast mich erlöst, Herr, du treuer Gott. 

Dir sind alle verhaßt, die nichtige Götzen verehren, 
ich aber verlasse mich auf den Herrn. 

Ich will jubeln und über deine Huld mich freuen; 
denn du hast mein Elend angesehen, 
du bist mit meiner Not vertraut. 

Du hast mich nicht preisgegeben 
der Gewalt meines Feindes, 
hast meinen Füßen freien Raum geschenkt1. 

1 Mit Ausnahme der ersten Zeile im ersten Vers, die nach der Übersetzung von H. J. Kraus, Bibli- 
scher Kommentar XV, Neunkirchen-Vluyn 51978,391 wiedergegeben ist, ist die Einheitsüberset- 
zung zitiert. Weitere Psalmzitate im Text werden mit Zeilenziffer angegeben. - Vgl. Anmerk. 4. 



Einübung und Weisung 71 

Einladung zum Mitbeten 

Psalm 31 gehört zur Gattung der individuellen Klagelieder. Er ist gebetet aus der Lage 
eines Unschuldigen, der sich vor seinen Verfolgern in den Tempelbereich, in die Nähe 
seines Gottes, geflüchtet hat. Allerdings wird in unserem Psalm keine konkrete persön- 
liche Notlage deutlich. Es sind vielfältige Lebenserfahrungen aufgegriffen und ins Typi- 
sche, für jedermann Gültige gehoben2. Das weist - wie auch die Anklänge an Jeremia 
oder an I job im zweiten Teil3 - auf eine längere Entstehungsgeschichte des Psalms hin. 
Er mutet an wie eines dieser alten Gebäude, an dem viele Generationen gebaut haben 
und bei dem nicht ein einzelner Bauabschnitt oder Baustil, sondern die Gesamtansicht 
auf den Betrachter wirkt. Das •Sich-vor-Gott-zur-Sprache-Bringen" der Psalmen ist 
nicht punktuell, zufällig entstanden, sondern aus langer gottesdienstlicher und spiritu- 
eller Praxis erwachsen. Ältere feststehende Gebetsworte wurden vom Beter persönlich 
übernommen, in seiner jeweiligen Situation neu erfahren, weitergeführt und neu gebe- 
tet. Den Beter so anzusprechen, daß diese überkommenen Psalm-Worte dessen eigene 
persönliche Worte werden, ist geradezu ein Wesensmerkmal der Psalmen. So lädt uns 
der Psalm selbst ein, unser eigenes Leben in seiner Vielschichtigkeit, Grundnöte und 
Grundsehnsüchte, was uns zutiefst bewegt, von seinen Worten neu treffen zu lassen und 
in diesen Worten jeweils neu vor Gott auszusagen. 

Jahwes Großtaten in der Geschichte 

•Der Mensch ist des Menschen Wolf." Der Beter erfährt dies in bedrängender Weise. 
Er wird bedroht von Menschen, die ihn mit Lüge und Verleumdung verfolgen, ihn ver- 
ächtlich machen (•Jeder Mund, der lügt, soll sich schließen, der Mund, der frech gegen 
den Gerechten redet, hochmütig und verächtlich", 19), ihm heimtückisch nachstellen 
(•Du wirst mich befreien aus dem Netz, das sie mir heimlich legten", 5), ja, sein Leben 
bedrohen (•Sie sinnen darauf, mir das Leben zu rauben", 14b). Angst steigt in ihm auf 
(•Herr, sei mir gnädig, denn mir ist angst", 10a) - die Situation scheint ausweglos 
(•Grauen ringsum", 14). Er fühlt sich verlassen, einsam (•Zum Spott geworden bin ich 
all meinen Feinden, ein Hohn den Nachbarn, ein Schrecken den Freunden; wer mich 
auf der Straße sieht, der flieht vor mir", 12). Der Mensch ist an seine Grenzen geraten, 
ist am Ende - •wie ein zerschlagenes Gefäß" (13). 

In dieser bedrängten Situation bekennt der alttestamentliche Beter, noch ehe er (3) 
um Zuwendung Jahwes bittet: •Bei dir, Jahwe, habe ich mich geborgen" (l)4. Hier wird 
Vollzogenes berichtet. Die Erfahrung seiner Grenzen, Isolierung und bedrückende 
Einsamkeit, Angst und tödliche Bedrohung treiben den Frommen nicht in die Ver- 
zweiflung. Am Anfang seines Betens bezeugt er, daß er sich ganz auf Gott hin losgelas- 
sen hat: es ist der Grundakkord, die Grundoption des Beters! Beim Beten geht es nicht 
um das Aussprechen vieler Worte, sondern darum, daß wir das ganze Leben, so wie es 

2 Vgl. H. J. Kraus, a. a. O. 395. 
3 Vgl. besonders Vers 14 mit Jer 20,3-10; Vers 16b mit Jer 15,21; Vers 12 mit Ijob 19,13-15. 
4 Die hebräische Verbalform (Präfixkonjugation) beschreibt die Handlung des Beters als vollzo- 
gene. Daher erscheint mir die Übersetzung von H. J. Kraus treffender als das •Ich suche Zuflucht 
bei dir" der Einheitsübersetzung. 



Einübung und Weisung 72 

ist, uns selbst, so wie wir sind, Ihm restlos übergeben. Erst aus dieser Grundhaltung her- 
aus kann eindringliches Bitten um Jahwes Schutz in aktueller Bedrängnis entspringen, 
erst so kann erfahren werden, was im weiteren Verlauf des Psalms beschrieben wird. 

Wie ist diese Grundoption des Sich-Bergens bei Jahwe trotz einer - oder gerade in 
einer - bedrängenden Notlage möglich? Der gläubige Mensch des Alten Bundes wußte, 
daß Jahwe Sklaven aus Ägypten heraus durch die Wüste geführt und zu einem Volk 
gemacht hat-zu Seinem Volk, mit dem er einen Bund geschlossen und dem gegenüber 
er sich immer wieder als der treue Gott (vgl. 6) erwiesen hat. Die Erfahrungen, die Is- 
rael im Lauf seiner Geschichte mit seinem Gott gemacht hat, bleiben ihm lebendig, rei- 
chen in die Gegenwart hinein; sie prägen das Volk und werden im Leben des einzelnen 
wirksam. Der Psalmist liest seine eigene Lebensgeschichte im Licht der Geschichte des 
Heils Gottes mit uns Menschen und erfährt, wie seine Lebensgeschichte hineingebun- 
den ist in diese Heilsgeschichte. Im Glauben erkennt er, daß das Bedrängtsein des Au- 
genblicks im Bogen der •Heilsgeschichte" des eigenen Lebens mit Gott und - noch 
einmal weiter - der Führung seines Volkes durch Gott steht; daher gewinnt er Hoff- 
nung in aktueller Not. Das gläubige Wissen um Geborgensein bei Jahwe, das aus der 
Geschichte stammt, die wirkend in die Gegenwart hineinreicht, und die Erfahrung, daß 
die eigene Lebensgeschichte in der Hand Jahwes geborgen ist, bedingen und durch- 
dringen einander: Vertrauen als Grunderfahrung des Glaubens lebt vom vertrauenden 
Vollzug des Sich-Ihm-Überlassens; und umgekehrt kann ich mich nur vertrauend los- 
lassen, weil ich gewiß bin, daß Gott in der Geschichte wirkt. Können wir - kann ich Gott 
mit einem Namen ansprechen, der eine Geschichte auch in meinem Leben hat? Der sich 
von Erfahrungen nährt, die mein Leben prägen, mir Antrieb zur Hoffnung werden? 

Jahwes Schutz in meinem Leben 

Die Namen, mit denen der Psalmist sich an Jahwe wendet (Fels, Burg), sind zum Beter 
selbst in Beziehung gesetzt. Sie sagen etwas aus über seine eigenen Erfahrungen von der 
ihn bergenden Nähe Jahwes. Jahwe ist für ihn wie ein Raum, in dem einer Schutz und 
Sicherheit findet; ein Raum, der nicht einengt; und zugleich ein Raum, von starken 
Mauern umgeben, dem man getrost sein Leben anvertrauen kann. Und Jahwe ist für ihn 
wie jene Festigkeit, die einer spürt nach langem Marsch durch den Wüstensand, der ihm 
unter den Füßen zerrann: Jetzt findet er wieder Halt für seine Schritte. Er ist wie ein 
Fels, der Bestand hat, Jahrtausende überdauert, verläßlich und fest. Ein Fels, der 
Orientierung ermöglicht: Wer ihn erreicht, findet in ihm Rettung, Heil. 

Aber zugleich ist mit diesem Bild vom •Felsen", das für Sicherheit und Geborgenheit 
in Jahwe steht, auch ein Suchen ausgesagt. Bei aller schutzbietenden Nähe bleibt Gott 
doch immer der Unbegreifbare. Er ist kein Talisman gegen Unglück, kein Gott zu unse- 
ren Diensten. Was er schenken will, ist keine Geborgenheit, die mich von allen Sorgen 
befreit. Wie oft können wir nicht begreifen, wie er birgt! Auch der alttestamentliche Be- 
ter kann seine Erfahrung von Jahwe, der ihm Halt, Festigkeit, Geborgenheit ist, nicht 
ungetrübt festhalten. Sie ist ihm nicht als greifbarer Besitz gegeben. Erfahrungen kön- 
nen verblassen, werden verblassen. Die Härten des Lebens, ungerechte Zustände und 
Verhältnisse können vertrauendes Wissen um Geborgenheit so in die Krise führen, daß 
nur noch der bittere Aufschrei möglich bleibt: Warum hast du mich alleingelassen in 



Einübung und Weisung 73 

meiner Not? Warum bleibst du nicht bei mir in meiner Angst? - Warum muß ich sagen, 
•ich bin aus deiner Nähe verstoßen" (23)? Hörst du mich, wenn ich zu dir schreie: •Laß 
mich nicht scheitern" (18)? 

Tiefer als die Not einer tödlichen Bedrohung dieser Welt bricht im Fragen des Psal- 
misten die Not des Menschen mit seinem Gott auf: Ist da, wo ich Geborgenheit zu fin- 
den meinte, vielleicht doch nur Leere, das Nichts? Die Anfechtung reicht bis in die Tie- 
fen der Existenz. Aber ist die Ursache dieser Not, die den Beter trifft, nicht das Leid, 
das Menschen einander zufügen? Selbstbehauptung auf Kosten des Menschen neben 
mir; verkrampftes Festhalten am eigenen Nutzen; Erfolgsstreben, das mich rücksichts- 
los macht und unempfindlich für das Geschick eines anderen; Egoismus, der mich vom 
anderen sagen läßt: •Der kann mir gestohlen bleiben"? - Haltungen, die die Beziehun- 
gen zwischen den Menschen vergiften? Man kann einen Menschen auf vielerlei Weise 
•töten", zum Schweigen bringen. Vielleicht ist der •Tod" des Abbruchs der Beziehun- 
gen schmerzlicher als das leibliche Sterben. 

Doch durch alles Leid hindurch, das ihm widerfährt, birgt sich der Beter immer wie- 
der in seine Grundhaltung; mit seiner Not stellt er sich vor Gott, bittet ihn: •Laß mich 
nicht scheitern" in meiner Hoffnung auf dich (2)! Er ist angefochten durch Not, Unsi- 
cherheit und Bedrohung, und kann dennoch zu ihm sagen: •Du bist mein Gott" (15). 
Die Schrift lehrt uns: Wir dürfen, wir sollen mit unserer Not zu Ihm kommen. Wir dür- 
fen, wir sollen vor Ihm klagen über Bedrängnis, über Zweifel und Angst. Lippengebete 
oder ständiger Jubel sind nicht von uns gefordert und noch weniger Verdrängung der 
eigenen Not. Die leidvollen, bedrängenden Zustände und Erfahrungen werden leidvoll 
und bedrängend bleiben. 

Wachsen im Vertrauen 

Aber gerade in diesem inneren Ringen um die Grundhaltung des Vertrauens, des 
Sich-Bergens in Jahwe trotz aller entgegenstehender Erfahrungen gewinnt das Gebet 
an Tiefe. Um in der Tiefe zu wachsen, braucht es Zeit. Gott weiß, was im Menschen ist. 
Er gesteht uns diese Zeit des Reifens und Ringens zu. Er erzwingt keine vorschnellen 
Vertrauenskundgebungen. Er will unsere Hingabe in Freiheit, weil Liebe von Freiheit 
lebt. In diesem Freiraum (ein weites Feld, vgl. 9) durchleidet der Beter den inneren 
Kampf. Im Durchtragen der Spannung von widersprüchlichen Erfahrungen wächst in 
ihm die Kraft zur Distanz von seiner Anfechtung und von der daraus entstehenden Un- 
sicherheit und Ungeborgenheit. So stößt er durch zu jener Gelassenheit oder, mit den 
Worten des Ignatius von Loyola, zu jener •Indifferenz" gegenüber den Dingen, Ereig- 
nissen und letztlich gegenüber sich selbst5. Erst so wird die restlose Übergabe des Men- 
schen in die Hände seines Gottes möglich: •In deine Hände lege ich voll Vertrauen 
meinen Geist"(6). Dieses Vertrauen umgreift die ganze Person des Betenden, •bringt 
eine völlige Enteignung der Existenz mit sich. Das Leben geht in den Macht- und Ei- 
gentumsbereich eines anderen über."6 Das Leben, der Mensch gehört von nun an wirk- 

5 Exerzitienbuch Nr. 23. 
6 H. J. Kraus, a. a. O., 396. 



Einübung und Weisung 74 

lieh einem anderen, wird bestimmt von dessen Willen; sein Wille - das ist aber nur ein 
anderes Wort für seine Liebe7. 

Diese letzte und restlose Übergabe kann nur ein Mensch vollziehen, der erfahren hat, 
wie sein ganzes Leben einer Liebe verdankt wird, die ihm durch alle Anfechtung und 
Bedrohung hindurch der Ort der Geborgenheit bleibt; wie im Loslassen, Drangeben, 
Scheitern, im Sterben - Leben zum Durchbruch kommt. 

Jesus, das Urbild des Vertrauens 

Wie im Sterben Leben aufbricht, wird uns sichtbar und glaubbar in Jesus von Nazaret. 
Dem Unrecht ausgeliefert, von den Menschen aufgegeben, ohne Trost von Gott verlas- 
sen, hält Jesus in Vertrauen daran fest, daß sein Geschick auch noch im blutigen Unter- 
gang vom Vater getragen ist. Nach Lukas 23,46 übergibt sich Jesus ihm, der in unwider- 
ruflicher Liebe sein Vater ist: •Vater, in deine Hände lege ich meinen Geist." Diese 
Worte drücken seine völlige Offenheit für den Vater, seine Hingabe bis zum Letzten 
aus. Diesem Vertrauen auf endgültige Geborgenheit in der Liebe des Vaters, noch im 
Untergang, wird Antwort zuteil: Nicht das Scheitern, nicht der Tod hat das letzte Wort. 
In der Auferstehung Jesu ist der Sieg des Lebens offenbar und für alle gültig geworden. 

Seit Jesu Sterben und Auferstehen ist menschliches Scheitern, ist Tod von der Wurzel 
her verwandelt. •Er ist der Urheber und Vollender des Glaubens." (Hebr 12,2) Von 
Jesu Weg her gewinnt aber auch unser Leben von heute mit aller Erfahrung des Unter- 
gangs Sinn und Hoffnung auf Zukunft. Aus der Gewißheit heraus, daß er den Weg vor- 
angegangen ist, darf ich gerade dann, wenn ich mit meinem Scheitern, meinem Unge- 
borgensein, konfrontiert werde, mich Ihm anvertrauen, Ihn suchen, der meine Zukunft 
ist, Ihn, dessen Liebe mich heute im Scheitern hält, mir Weg ist und Leben. Sein Sieg 
über Tod und Dunkel, über Scheitern und Untergang ergreift auch mein Dunkel, mein 
Scheitern, holt es bergend hinein in das neue Leben, das in Ihm Wirklichkeit ist. 

Gewiß werden durch den Glauben an Jesu Sieg über Tod und Untergang das Scheitern 
das Sterben und Untergehen nicht aus der Welt geschafft. Wir sind weiterhin vor die Er- 
fahrung des Widerspruchs zum Leben, des Widerspruchs zu unserer Sehnsucht nach 
Bejahung und nach Geborgenheit gestellt, vor diese Erfahrung, die wir uns nicht selbst 
suchen, sondern die uns durch andere Menschen widerfährt, und für die unser eigenes 
Versagen vor den Menschen und vor Gott mitverantwortlich ist. Aber alle diese Erfah- 
rungen, alle Situationen unseres Lebens finden vom Glauben her Sinn, werden von in- 
nen heraus erspürt als eine Möglichkeit meines Lebens, Gott neu zu erfahren. Alle Si- 
tuationen, alle Ereignisse in meinem Leben werden transparent, weisen hin auf die 
Nähe dessen, dessen Leben auch in unserem täglichen Sterben und Untergehen siegen 
will. 

Wo in mir die Bereitschaft wächst, meine Grenzen mit Ihm zu überschreiten, und wo 
ich, um Ihn •mehr nachzuahmen und Ihm tatsächlich ähnlicher zu werden, mit dem ar- 

7 Vgl. hierzu Andre Louf, Seigneur, apprends-nous äprier, Brüssel 1973,43/44 (Titel des Origi- 
nals: Heer, leer ons bidden, Utrecht). Der Autor weist daraufhin, daß das hebr. rasön, das in der 
Vulgata mit voluntas wiedergegeben wird, eigentlich Verlangen, Sehnsucht, Liebe, Freude bedeu- 
tet. 



Buchbesprechungen 75 

men Christus lieber die Armut will und wähle, als die Reichtümer, lieber mit dem ge- 
schmähten Christus die Schmach, als die Ehre"8, da wächst im langen, geduldigen und 
demütigen Versuch, Ihm zu folgen, eine neue Erfahrung tieferer Geborgenheit, die ge- 
boren ist aus Seiner Zusage: daß Sein Sieg auch in meiner Schwachheit durchbricht, daß 
Sein Licht auch meine Nacht hell macht und daß auch in meinem Sterben, im Hingeben 
meiner selbst, Gewinn, Leben aufleuchtet9. 

Christa Pfirrmann, Bütgenbach 

8 Ignatius von Loyola, Exerzitienbuch Nr. 167. 
9 •Denn für mich ist Christus das Leben, und Sterben Gewinn" (Phil 1,21). 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie der Dritten Welt 

Boff, Leonardo: Die Neuentdeckung der 
Kirche. Basisgemeinden in Lateinameri- 
ka. Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag 
1980. 140 S., kart., DM 19,80. 

Leonardo Boff gehört zu den bedeutendsten 
Theologen Lateinamerikas. Seine poetische 
Ausdruckskraft macht ihn zu einem Dichter 
und Mystiker. Dies wird auch in seinem soeben 
in Deutsch erschienenen Buch •Die Neuent- 
deckung der Kirche" deutlich, (der brasiliani- 
sche Originaltitel [Petröpolis 1977] lautet: 
Eclesiogenese, As comunidades eclesiais de 
base reinventam a Igreja: Danach geht es also 
um die je neue Geburt der Kirche.) In einer Si- 
tuation der Ratlosigkeit und Bestürzung bei 
vielen Christen in der BRD über die augen- 
blickliche Entwicklung in der Kirche berichtet 
Boff uns von einer neuen Erfahrung von Kir- 
chengemeinden in Brasilien. Sie stellen eine 
neue ekklesiologische Erfahrung dar, eine 
Wiedergeburt der Kirche und Zeichen des Hei- 
ligen Geistes im Horizont unserer Zeit. 

Für Boff besteht eine große Möglichkeit der 
Erneuerung von Gemeinde in den Basisge- 
meinden. Diese Gemeinden der Zukunft sind 
für ihn keine Alternative zur Institution Kir- 
che, sondern sie sind •Sauerteig, der die Kirche 
ständig erneuert". 

Wer bei Boff eine reine Geistkirche oder 
eine grundsätzliche Ablehnung der Institution 

sucht, wird enttäuscht. Für ihn hat die Basis- 
gemeinde nur dann eine •permanente Zu- 
kunft, sofern es ihr gelingt, sich als Gegenpunkt 
zur institutionellen Kirche zu verstehen. Dabei 
darf sie nicht die utopistische Unmöglichkeit 
wollen, für sich allein den Begriff Gemein- 
schaft auszuschöpfen, so daß keine andere 
Gruppe oder kein anderes Gebilde neben ihr 
existieren könnte, weil sie ja angeblich die ein- 
zige Form ist, in der man heute Kirche sein 
kann". In den weiteren Ausführungen fordert 
er, daß man den Basisgemeinden den Rang 
kirchlicher Gemeinden zuerkennt. Der gesell- 
schaftliche Ort dieser Basisgemeinden sind die 
unterprivilegierten Klassen. Er beschreibt 
Merkmale einer Kirche, die bei den Armen neu 
erwacht. Sie sind die eigentlichen Träger der 
Utopie des Reiches Gottes. 

Als Anhang stellt Boff drei quaestiones dis- 
putatae: 
- Wollte der historische Jesus nur eine institu- 
tionelle Form von Kirche? 
- Der Laie und die Befähigung zur Feier des 
Herrenmahls. 
- Das Priestertum der Frau in seiner Möglich- 
keit. 

Die Auseinandersetzung mit diesen Fragen 
erfolgt auf den Hintergrund der pastoralen Er- 
fahrungen in den Basisgemeinden (Priester- 
mangel, Neuentdeckung des Engagements der 
Laien). 




