
Vom Sinn der Tränen 
Paul Imhof, München 

Noch viel zu viel Unmenschlichkeit gibt es in dieser Welt. Versklavender 
Hochmut und tyrannische Niedertracht, feiges Fliehen und starres Beharren, 
fremde Schuld und eigene Sünde verqueren den Weg des liebenden Lebens. 
Menschen hängen am Kreuz. 

Natürlich genügt es keineswegs, deswegen nur zu klagen und zu weinen. 
Aber sollten wir nicht vor dem Gerichtshof unserer oft allzu herzlosen Ratio- 
nalität auch das Wagnis der Tränen zulassen? Dürfen wir nicht den Schmerz 
über das Leid und das Elend zeigen? Und über den Tod? (Vgl. Joh 11,34 f.) 
Müssen wir einander nicht vielmehr echte Tränen gönnen? Mittendrin mag uns 
dann aufgehen, wie gut es ist, zu weinen und einen Raum einzuräumen, in dem 
geweint werden kann. Inmitten von Not und Angst wird ursprüngliche Liebe 
transparent: 

Weine aus die entfesselte Schwere der Angst 
Zwei Schmetterlinge halten das Gewicht der Welt für Dich und lege 
Deine Träne in dieses Wort: 
Deine Angst ist ins Leuchten geraten -1 

Zuweilen kennt der Mensch das Warum und Woher seiner Angst, die ihn un- 
frei macht und ihn einengt. Es ist nicht die Angst der Tränen des Mitleids, son- 
dern die Angst, die entsteht, wenn man sich an Zeiten erinnert, in denen ver- 
sucht wurde, wider das eigene, lebendige Leben dazusein. Phasen unsinnigen 
Existierens treten ins Bewußtsein. Szenen und Bilder nicht gelebten, lieblosen 
Lebens kommen vor das innere Auge. Während solcher Stunden der Ana- 
mnese können die drei Parabeln von der Hoffnung, die immer jung bleibt, der 
Anfang des Trostes sein. Zur letzten, zum Gleichnis vom Sohn, der zum güti- 
gen Vater zurückkehrt (Lk 15,11 f.), schreibt Charles Peguy: 

Über dieser haben Hunderte, 
Tausende von Menschen Tränen vergossen. 
Hunderte von Tausenden von Menschen 
Nur über dieser. 
Die selben Schluchzer aufgestoßen, die gleichen Tränen geweint. 

1 Nelly Sachs (1894-1970), Suche nach Lebenden. Die Gedichte der Nelly Sachs, Frankfurt/M. 
1971, 76. 



Paul Imhof 82 

Getreue und ungetreue. 
Eine die andere ablösend. 
Immer wieder die gleichen. 
Die gleichen Zähren vergossen 
In einer Tränengemeinschaft. 
Dieselben Schluchzer hingebettet, die gleichen Tränen geweint. 
Getreue und ungetreue. 
Von den gleichen Schluchzern geschüttelt. 
Und wie Kinder geweint. 

Jene Parabel ist sogar bei den Gottlosen berühmt. 
Sie hat da, sogar da, einen Zutritt gefunden. 
Als einzige vielleicht ist sie im Herzen des Gottlosen haften geblieben. 
Wie ein Nagel der Zärtlichkeit. 
ER sprach aber also: Ein Mann hatte zwei Söhne.2 

In der Fremde der lieblosen Welt beginnt die Heimkehr des verlorenen Sohnes 
zum liebenden Ursprung. - Unendlich verschieden sind solche Tränen der 
Reue und Umkehr von den Tränen des Zorns eines Menschen, der sich ärgert, 
weil seine Begierden nicht erfüllt werden, weil seine Süchte unbefriedigt blei- 
ben, weil seine Gier nur schlechte Leere erzeugt. Tränen sind nicht gleich Trä- 
nen. Ein Abgrund herrscht zwischen dem grausamen Heulen derer, die Un- 
schuldige foltern, und den Tränen des Schmerzes bei einer Geburt: Tränen, die 
Anfang von Freude sind. Die Tränen des Lebens sind das Gegenteil der Trä- 
nen des Tötens. Todestränen, wie Caterina von Siena sie nennt, werden von de- 
nen geweint, die im Unrecht verharren wollen. Gemeint ist der Mensch, der 
seinen Reichtum verpraßt, der sein Herz an die Welt verschleudert, der göttli- 
che Ordnungen mißachtet und immer wieder den Genüssen der nur für sich 
genommenen Endlichkeit verfällt. Die Zeit wird dann mit nichtssagenden, 
hohlen und sinnleeren Phrasen totgeschlagen, das Leben der egoistischen 
Selbstverwirklichung geopfert. Das Nein zum Leben ist der Grund dieser sinn- 
losen Opfersucht. 

Im radikalen Gegensatz dazu steht eine andere, die bejahende Weise von 
Opfer. Es ist ein Tun, bei dem es vorkommt, daß Tränen fließen, ja manchmal 
wird man sogar eigenes Blut vergießen lassen müssen. Von positiven Opfern 
wird in der chassidisch-judenchristlichen Überlieferung erzählt: Das viel- 
schichtige Wort •korban" (Weihegabe) steht nicht nur für •Opfer", sondern 

2 Charles Peguy, Das Tor zum Geheimnis der Hoffnung, neu bearbeitet von Hans Urs von Baltha- 
sar, Einsiedeln 21980,118/6. Die beiden andern Parabeln, vom verlorenen Schaf und von der ver- 
lorenen Drachme erzählt Lukas im gleichen Kapitel. 



Vom Sinn der Tränen 83 

meint zugleich •Näherkommen". Und zwar in einem mehrfachen Sinne - Nä- 
herkommen zu sich selbst, zu sich, so wie man im Grunde von Gott geschaffen 
und gewollt ist. Es gilt, sich selbst zu verwirklichen, im positiven Sinn des Wor- 
tes. Und bei diesem Tun passiert es dann, daß man notwendigerweise Verzicht 
übt, Nein sagt um anderer willen, Schmerzen ausleidet, opfert. So gesehen ist 
also Opfer etwas ganz und gar Positives. Mit masochistischem Gehabe hat es 
nichts zu tun. - Opfer ist Näherkommen zu anderen. Auch bei diesem Tun er- 
eignet es sich, daß man verzichtet, z. B. indem man schweigt, um den andern 
Raum zum Reden zu schenken, oder indem man sich nicht zurückhält, um ei- 
nem Übel, das jemand treffen würde, zu wehren, oder indem man Zeit schenkt 
und dadurch auf eigene •Freizeit" verzichtet. Opfer also, liebendes Tun, durch 
das man einander näher kommt und andere näher kommen läßt. - Korban vor 
Gott: Es ist einsichtig, daß lebendige Beziehung zu Gott, d. h. in Seiner Nähe 
leben, den Verzicht erfordert, auszuschließen, was dies erschweren würde. Das 
Einräumen der Nähe Gottes ist das Ausräumen von Götzen und Idolen. In die- 
sem Sinn soll jeder Mensch opfern. Opfer ist Weise, den andern und Gott und 
sich selbst wirklich nahe zu sein. Mag dies auch oft Härten und Schnitte mit sich 
bringen, die zuweilen durch Mark und Bein gehen. Opfer ist Weise, liebende 
Nähe zu zeitigen. 

Die Höchstform des Opfers ist das Kreuz. Jenes Geviert der Welt, an dem 
der Eine hing, der die Dimensionen einte. Er ist wie das schweigsame Lamm, 
dem beim Opfer die vier Beine zusammengebunden wurden. Er ist der, durch 
den Gott, die einende Liebe am Holze erschien. Er ist das Ebenbild des Vaters, 
der Liebe, die sein läßt, der Liebe, die trennt, auf daß die unendliche Tiefe des 
Einsseins offenbar werde. Das Bild des Kreuzes ist das Taw, der letzte Buch- 
stabe im hebräischen Alphabet. Das Taw (= 400) ist in der chassidischen 
Überlieferung das Zeichen der höchsten Form der linearen Zeit. Der einende 
Sinn der Zeiten erschien am Kreuz. In Ihm, der das Kreuz trug, brach die letzte 
Stunde an. In der Fülle der Zeit begann der Anfang Seines Lebens auf Erden. 

Es ist der Gekreuzigte, vor dem große Heilige in mystischem Trost ihre Ent- 
scheidungen trafen3. Und auch heute fragen Menschen immer wieder nach 
Sinn, um sich im Leben sinnvoll zu entscheiden. Die Antwort auf die Sinnfrage 
ist oft anders, als man es sich in bloßer Schulweisheit austräumen möchte. Im 
Grunde kann man sich der Frage nach dem Sinn, nach dem Leid, nach Schmerz 
und Tränen nicht abstrakt, abgezogen vom eigenen Empfinden und Mitleiden, 
widmen. (Viel akademisches Gefrage muß man daher lassen.) In der wahren 

3 Ignatius von Loyola, Das Geistliche Tagebuch, hrsg. v. Adolf Haas und Peter Knauer, Freiburg 
1961. Dieses Geistliche Tagebuch, vom 2. 2.-21. 12. 1544, ist ein •Buch der Tränen". In ihm fin- 
den wir Formen des Trostes bei Ignatius während der Abfassung der Konstitutionen der Gesell- 
schaft Jesu. - Tränengabe: LThK 10, 1965, 305. Vgl. auch Dictionnaire de Spiritualite, IX, Paris 
1976, 287 f. 



Paul Imhof 84 

Wirklichkeit stellt sich die Frage anders. Und die Weise der überzeugenden 
Antwort ist konkret. Man denke an Mutter Teresa. Sie läßt sich zutiefst vom 
Weinen der hungernden und sterbenden Menschen berühren, sie leidet mit, sie 
handelt umsonst, sie setzt sich ein (nicht nur etwas von sich). 

Überall dort, wo man Nähe lebt, wo es liebende Bindung gibt, ist niemand 
mit seinem Kreuz, seinen Schmerzen und Tränen allein. Kreuz wird mitgetra- 
gen. Kreuz ist der Ernstfall der Liebe. Diese Liebe ist konkret. Kein utopisches 
Ideal, kein frommer Wunsch, keine moralische Überforderung. Wirkliche 
Liebe nimmt Form an und entäußert sich um der Menschen willen auch in die 
Form der Institutionen hinein. Gerade in unserer Zeit mit ihrem weltweiten 
Hunger, ihren Katastrophen und Krankheiten ist manche Institution «of-wen- 
dig. Zuweilen schafft sich daher die Liebe neue Institutionen. Manchmal 
kommt ihr liebende Institution (eine Urform von Kirche) schon entgegen. Es 
ist die Form, in der die Freude lebt, in der Umkehr zu Gott geschieht, in der 
Christus gegenwärtig ist, nicht zuletzt in Liturgie und Sakrament. Nicht selten 
aber leidet die Liebe auch in und durch die Institution. Ist die Liebe in der Kir- 
che erkaltet, fixiert sie, ja kruzi-fixiert sie die Menschen. Und dies wird dann 
Anlaß zu bitteren Tränen. 

Wer leibhaftig fragt, bekommt leibhaftige Antwort. Er/Sie schenkt die 
Antwort, die leibhaftig gegeben ist, weiter. Die Antwort der Liebe. Die Ant- 
wort Gottes. Gestalten wie Mutter Teresa entbergen die Sinn-Antwort der 
unendlichen Liebe, die wir letztlich als den Namen Gottes glauben. ER ist le- 
bendiger, ursprünglicher Ursprung, dessen Wesen und Erscheinen in der 
Weltwirklichkeit, in Fleisch und Blut, leibhaftig an Jesus von Nazareth ables- 
bar wird. Die Unbegreiflichkeit seines Kreuzes ist Zeichen der Unbegreiflich- 
keit der Liebe, die greifbar Mensch wurde: Jesus Christus4. 

Erst angesichts des Kreuzes fängt der Mensch an zu ahnen, was Liebe meint. 
Eigener Egoismus geht auf unter dem Kreuz. Die dunkle Nacht des Kreuzes 
wird zum geheimnisvollen Urgrund des Lichtes je größerer Liebe, die von sich 
her aufstrahlt und versöhnt. Liebe, die Tat der Freiheit ist. 

Tränen gehören zum menschlichen Weg. Zum Weg des Menschen. In den 
Tränen des mitleidenden Schmerzes, in den Tränen der Freude von Glaube 
und Hoffnung, in den Tränen der Liebe entbirgt sich der Sinn5. Unterwegs 
zeigt sich der Sinn. Spuren der Tränen werden zu Wegzeichen des geistlichen 
Lebens. Ihr Salz verändert die Schalheit von Trostlosigkeit und Verbitterung. 

4 Vgl. Karl Rahner, Warum läßt Gott uns leiden, in: In Sorge um die Kirche, Schriften zur Theolo- 
gie, Bd. XIV, Einsiedeln 1980, 450 f. 
5 Vgl. Julius Pokorny, Indogermanisches Etymologisches Wörterbuch, I, Bern 1959, 908. Indog. 
sent- eine Richtung nehmen, gehen; empfinden, wahrnehmen; lat. sentire fühlen; althchdtsch. sin 
Sinn; senten senden; altisl. sinni Reisegefährte; sinna reisen, sich kümmern, beachten; senda op- 
fern; mittelhchdtsch. sinde Gesinde, Reisegefolge; neuhchdtsch. sinnen, Sinn. 




