Vom Sinn der Tranen

Paul Imhof, Miinchen

Noch viel zu viel Unmenschlichkeit gibt es in dieser Welt. Versklavender
Hochmut und tyrannische Niedertracht, feiges Flichen und starres Beharren,
fremde Schuld und eigene Siinde verqueren den Weg des liebenden Lebens.
Menschen hiangen am Kreuz.

Natiirlich geniigt es keineswegs, deswegen nur zu klagen und zu weinen.
Aber sollten wir nicht vor dem Gerichtshof unserer oft allzu herzlosen Ratio-
nalitat auch das Wagnis der Tréanen zulassen? Diirfen wir nicht den Schmerz
iiber das Leid und das Elend zeigen? Und iiber den Tod? (Vgl. Joh 11,34f.)
Miissen wir einander nicht vielmehr echte Tranen génnen? Mittendrin mag uns
dann aufgehen, wie gut es ist, zu weinen und einen Raum einzurdumen, in dem
geweint werden kann. Inmitten von Not und Angst wird urspriingliche Liebe
transparent:

Weine aus die entfesselte Schwere der Angst

Zwei Schmetterlinge halten das Gewicht der Welt fiir Dich und lege
Deine Trédne in dieses Wort:

Deine Angst ist ins Leuchten geraten —1

Zuweilen kennt der Mensch das Warum und Woher seiner Angst, die ihn un-
frei macht und ihn einengt. Es ist nicht die Angst der Trinen des Mitleids, son-
dern die Angst, die entsteht, wenn man sich an Zeiten erinnert, in denen ver-
sucht wurde, wider das eigene, lebendige Leben dazusein. Phasen unsinnigen
Existierens treten ins BewuBltsein. Szenen und Bilder nicht gelebten, lieblosen
Lebens kommen vor das innere Auge. Wihrend solcher Stunden der Ana-
mnese konnen die drei Parabeln von der Hoffnung, die immer jung bleibt, der
Anfang des Trostes sein. Zur letzten, zum Gleichnis vom Sohn, der zum giiti-
gen Vater zuriickkehrt (Lk 15,111.), schreibt Charles Péguy:

Uber dieser haben Hunderte,

Tausende von Menschen Trinen vergossen.

Hunderte von Tausenden von Menschen

Nur iiber dieser.

Die selben Schluchzer aufgestoflen, die gleichen Tranen geweint.

1 Nelly Sachs (1894—1970), Suche nach Lebenden. Die Gedichte der Nelly Sachs, Frankfurt/M.
1971, 76.



Paul Imhof 82

Getreue und ungetreue.

Eine die andere ablGsend.

Immer wieder die gleichen.

Die gleichen Zihren vergossen

In einer Trianengemeinschaft.

Dieselben Schluchzer hingebettet, die gleichen Tranen geweint.
Getreue und ungetreue.

Von den gleichen Schluchzern geschiittelt.

Und wie Kinder geweint.

Jene Parabel ist sogar bei den Gottlosen beriihmt.

Sie hat da, sogar da, einen Zutritt gefunden.

Als einzige vielleicht ist sie im Herzen des Gottlosen haften geblieben.
Wie ein Nagel der Zértlichkeit.

ER sprach aber also: Ein Mann hatte zwei Séhne.?

In der Fremde der lieblosen Welt beginnt die Heimkehr des verlorenen Sohnes
zum liebenden Ursprung. — Unendlich verschieden sind solche Trinen der
Reue und Umkehr von den Tranen des Zorns eines Menschen, der sich drgert,
weil seine Begierden nicht erfiillt werden, weil seine Siichte unbefriedigt blei-
ben, weil seine Gier nur schlechte Leere erzeugt. Trinen sind nicht gleich Tra-
nen. Ein Abgrund herrscht zwischen dem grausamen Heulen derer, die Un-
schuldige foltern, und den Trinen des Schmerzes bei einer Geburt: Triinen, die
Anfang von Freude sind. Dic Trénen des Lebens sind das Gegenteil der Tri-
nen des Totens. Todestrdnen, wie Caterina von Siena sie nennt, werden von de-
nen geweint, die im Unrecht verharren wollen. Gemeint ist der Mensch, der
seinen Reichtum verpraBt, der sein Herz an die Welt verschleudert, der gottli-
che Ordnungen miBachtet und immer wieder den Geniissen der nur fiir sich
genommenen Endlichkeit verfillt. Die Zeit wird dann mit nichtssagenden,
hohlen und sinnleeren Phrasen totgeschlagen, das Leben der egoistischen
Selbstverwirklichung geopfert. Das Nein zum Leben ist der Grund dieser sinn-
losen Opfersucht.

Im radikalen Gegensatz dazu steht eine andere, die bejahende Weise von
Opfer. Es ist ein Tun, bei dem es vorkommt, da Tranen flieBen, ja manchmal
wird man sogar eigenes Blut vergieBen lassen miissen. Von positiven Opfern
wird in der chassidisch-judenchristlichen Uberlieferung erzihlt: Das viel-
schichtige Wort ,,korban* (Weihegabe) steht nicht nur fiir ,,Opfer*, sondern

2 Charles Péguy, Das Tor zum Geheimnis der Hoffnung, neu bearbeitet von Hans Urs von Baltha-
sar, Einsiedeln 21980, 118/6. Die beiden andern Parabeln, vom verlorenen Schaf und von der ver-
lorenen Drachme erz&hlt Lukas im gleichen Kapitel.



Vom Sinn der Trinen 83

meint zugleich ,,Ndherkommen*. Und zwar in einem mehrfachen Sinne — Na-
herkommen zu sich selbst, zu sich, so wie man im Grunde von Gott geschaffen
und gewollt ist. Es gilt, sich selbst zu verwirklichen, im positiven Sinn des Wor-
tes. Und bei diesem Tun passiert es dann, da3 man notwendigerweise Verzicht
{ibt, Nein sagt um anderer willen, Schmerzen ausleidet, opfert. So gesehen ist
also Opfer etwas ganz und gar Positives. Mit masochistischem Gehabe hat es
nichts zu tun. — Opfer ist Ndherkommen zu anderen. Auch bei diesem Tun er-
eignet es sich, daB man verzichtet, z. B. indem man schweigt, um den andern
Raum zum Reden zu schenken, oder indem man sich nicht zuriickhilt, um ei-
nem Ubel, das jemand treffen wiirde, zu wehren, oder indem man Zeit schenkt
und dadurch auf eigene ,,Freizeit“ verzichtet. Opfer also, liebendes Tun, durch
das man einander niher kommt und andere ndher kommen 14B8t. — Korban vor
Gott: Es ist einsichtig, daB lebendige Beziehung zu Gott, d. h. in Seiner Nihe
leben, den Verzicht erfordert, auszuschlieBen, was dies erschweren wiirde. Das
Einraumen der Nihe Gottes ist das Ausrdumen von G6tzen und Idolen. In die-
sem Sinn soll jeder Mensch opfern. Opfer ist Weise, den andern und Gott und
sich selbst wirklich nahe zu sein. Mag dies auch oft Hirten und Schnitte mit sich
bringen, die zuweilen durch Mark und Bein gehen. Opfer ist Weise, licbende
Nihe zu zeitigen.

Die Hochstform des Opfers ist das Kreuz. Jenes Geviert der Welt, an dem
der Eine hing, der die Dimensionen einte. Er ist wie das schweigsame Lamm,
dem beim Opfer die vier Beine zusammengebunden wurden. Er ist der, durch
den Gott, die einende Liebe am Holze erschien. Er ist das Ebenbild des Vaters,
der Liebe, die sein 14Bt, der Liebe, die trennt, auf daB die unendliche Tiefe des
Einsseins offenbar werde. Das Bild des Kreuzes ist das Taw, der letzte Buch-
stabe im hebriischen Alphabet. Das Taw (= 400) ist in der chassidischen
Uberlieferung das Zeichen der hochsten Form der linearen Zeit. Der einende
Sinn der Zeiten erschien am Kreuz. In /hm, der das Kreuz trug, brach die letzte
Stunde an. In der Fiille der Zeit begann der Anfang Seines Lebens auf Erden.

Esist der Gekreuzigte, vor dem groBe Heilige in mystischem Trost ihre Ent-
scheidungen trafen3. Und auch heute fragen Menschen immer wieder nach
Sinn, um sich im Leben sinnvoll zu entscheiden. Die Antwort auf die Sinnfrage
ist oft anders, als man es sich in bloBer Schulweisheit austraumen mochte. Im
Grunde kann man sich der Frage nach dem Sinn, nach dem Leid, nach Schmerz
und Trénen nicht abstrakt, abgezogen vom eigenen Empfinden und Mitleiden,
widmen. (Viel akademisches Gefrage muf3 man daher lassen.) In der wahren

3 1gnatius von Loyola, Das Geistliche Tagebuch, hrsg. v. Adolf Haas und Peter Knauer, Freiburg
1961. Dieses Geistliche Tagebuch, vom 2. 2.-21. 12. 1544, ist ein ,,Buch der Trinen*. In ihm fin-
den wir Formen des Trostes bei 1gnatius wihrend der Abfassung der Konstitutionen der Gesell-
schaft Jesu. — Tranengabe: LThK 10, 1965, 305. Vgl. auch Dictionnaire de Spiritualité, 1X, Paris
1976, 2871.



Paul Imhof 84

Wirklichkeit stellt sich die Frage anders. Und die Weise der liberzeugenden
Antwort ist konkret. Man denke an Mutter Teresa. Sie 148t sich zutiefst vom
Weinen der hungernden und sterbenden Menschen beriihren, sie leidet mit, sie
handelt umsonst, sie setzt sich ein (nicht nur etwas von sich).

Uberall dort, wo man Nihe lebt, wo es liebende Bindung gibt, ist niemand
mit seinem Kreuz, seinen Schmerzen und Trénen allein. Kreuz wird mitgetra-
gen. Kreuzist der Ernstfall der Liebe. Diese Liebe ist konkret. Kein utopisches
Ideal, kein frommer Wunsch, keine moralische Uberforderung. Wirkliche
Liebe nimmt Form an und entduBert sich um der Menschen willen auch in die
Form der Institutionen hinein. Gerade in unserer Zeit mit ihrem weltweiten
Hunger, ihren Katastrophen und Krankheiten ist manche Institution not-wen-
dig. Zuweilen schafft sich daher die Liebe neue Institutionen. Manchmal
kommt ihr liebende Institution (eine Urform von Kirche) schon entgegen. Es
ist die Form, in der die Freude lebt, in der Umkehr zu Gott geschieht, in der
Christus gegenwirtig ist, nicht zuletzt in Liturgie und Sakrament. Nicht selten
aber leidet die Liebe auch in und durch die Institution. Ist die Liebe in der Kir-
che erkaltet, fixiert sie, ja kruzi-fixiert sie die Menschen. Und dies wird dann
AnlaB zu bitteren Tranen.

Wer leibhaftig fragt, bekommt leibhaftige Antwort. Er/Sie schenkt die
Antwort, die leibhaftig gegeben ist, weiter. Die Antwort der Liebe. Die Ant-
wort Gottes. Gestalten wie Mutter Teresa entbergen die Sinn-Antwort der
unendlichen Liebe, die wir letztlich als den Namen Gottes glauben. ER ist le-
bendiger, urspriinglicher Ursprung, dessen Wesen und Erscheinen in der
Weltwirklichkeit, in Fleisch und Blut, leibhaftig an Jesus von Nazareth ables-
bar wird. Die Unbegreiflichkeit seines Kreuzes ist Zeichen der Unbegreiflich-
keit der Liebe, die greifbar Mensch wurde: Jesus Christus®.

Erst angesichts des Kreuzes fangt der Mensch an zu ahnen, was Liebe meint.
Eigener Egoismus geht auf unter dem Kreuz. Die dunkle Nacht des Kreuzes
wird zum geheimnisvollen Urgrund des Lichtes je groBerer Liebe, die von sich
her aufstrahlt und versohnt. Liebe, die Tat der Freiheit ist.

Tranen gehdren zum menschlichen Weg. Zum Weg des Menschen. In den
Tranen des mitleidenden Schmerzes, in den Trdnen der Freude von Glaube
und Hoffnung, in den Tranen der Liebe entbirgt sich der Sinn®. Unterwegs
zeigt sich der Sinn. Spuren der Trdnen werden zu Wegzeichen des geistlichen
Lebens. Ihr Salz verdndert die Schalheit von Trostlosigkeit und Verbitterung.

4 Vgl. Karl Rahner, Warum ldfit Gott uns leiden, in: In Sorge um die Kirche, Schriften zur Theolo-
gie, Bd. XIV, Einsiedeln 1980, 450f.

5 Vgl. Julius Pokorny, Indogermanisches Etymologisches Worterbuch, 1, Bern [959, 908. Indog.
sent- eine Richtung nehmen, gehen; empfinden, wahrnehmen; lat. sentire fiihlen; althchdisch. sin
Sinn; senten senden; altisl. sinni Reisegefdhrte; sinna reisen, sich kiimmern, beachten; senda op-
fern; mittelhchdtsch. sinde Gesinde, Reisegefolge; neuhchdtsch. sinnen, Sinn.





