
Feuertränen 
Caterina von Sienas Tränen-Lehre und Tränen-Erfahrung 

Louise Gnädinger, Zürich 

Haec aqua ex igne profluit. 
Solches Wasser entspringt dem Feuer. 
Petrus Damiani, Lob der Tränen1. 

Ekstatische Schau und Bildsprache 

Caterina von Siena (f 29. April 1380) ist eine in besonderem Maße unbe- 
queme und herausfordernde Heilige. In ihren nach Diktat verfaßten Schriften 
- über 380 Briefe, rund zwei Dutzend Gebete und das Buch (Dialog über die 
göttliche Vorsehung oder das Buch von der Göttlichen Lehre)2 - stellt sie ei- 
nen in visionären Entrückungen geschauten theologischen Kosmos dar, der für 
•Außenstehende" nicht leicht begreiflich und faßbar ist. Die Schwierigkeit 
liegt wohl vor allem in den sprachlichen Ausformulierungen, in die Caterina 
ihre Schauungen übertrug. Sie benutzt uns ungewohnte Bilder in reicher Fülle, 
ordnet sie allerdings einem klar umrissenen theologisch-scholastischen Sinn- 
gefüge zu und belehrt in ihrem bildhaften sprachlichen Zeichensystem kühn 
über Gott, Welt und Mensch. Die Aussagen, die sie so in Bildsprache macht, 
sind in sich stimmig und ergeben deshalb eine in sich geschlossene, bis in Ein- 
zelfragen weit verzweigte Lehre. Die in Caterinas Schriften konsequent be- 
nutzten Bildformeln sind Träger, Veranschaulichung und Vermittler ihrer 
•Theorie" - •Theoria" im alten Wortsinn heißt: Das in mystischer Betrach- 
tung Geschaute. 

Allgemeinem Verständnis schwer zugänglich werden Caterinas Texte durch 
eine Häufung von Bildelementen verschiedenster Herkunft und durch eine 
oftmalige Verkürzung der Bildformeln: die Heilige setzt an manchen Stellen 
die Kenntnis der Bildzusammenhänge voraus, mutet dem Leser zu, ohne wei- 
tere Erklärungen zu wissen, welche theologischen Begriffe und Begriffskom- 
plexe sie durch ein bloßes Bildsignal abzudecken gedenkt. Es ergibt sich daraus 
die Notwendigkeit eines Kommentars zu Caterinas Schriften, will man deren 
Bildsprache nicht bloß als Mittel zur Schaffung einer farbig gesteigerten Atmo- 

1 De laude lacrymarum, PL 145, 13, 3090. 
2 Im folgenden wird stets auf die neueste Textedition Bezug genommen: S. Caterina da Siena, // 
Dialogo della Divina Provvidenza ovvero Libro della Divina Dottrina, a cura di Giuliana Cavallini, 
Roma 1968 (Testi Cateriniani, I); die römischen Zahlen in Klammern beziehen sich jeweils auf die 
entsprechenden Kapitelabschnitte. 



Louise Gnädinger 86 

Sphäre und einer fromm exaltierten Stimmung gelten lassen. Die Bilder dienen 
zwar vorzüglich der sprachlichen Wiedergabe von Caterinas Erfahrung mit 
Gott. Diese Erfahrung besteht aber zum großen Teil eben im Empfang einer 
Weisung, die umfassend ist und - in der Meinung Caterinas - für alle Men- 
schen gilt. Die Heilige gibt ihre mystische Erfahrung mit Gott darum nicht 
etwa als Erlebnisbericht, sondern als didaktisch anmutenden, lehrhaften Abriß 
über Gottes Verhältnis zum Menschen und zur Welt und über Gottes Forde- 
rungen an Menschen und Welt. Gott selbst verbürgt für Text und Lehre; Cate- 
rina dient lediglich als •Sprachrohr", ihm Menschensprache verleihend. So 
antwortet im Buch Gott aus eigenem Mund seiner Tochter Caterina in weit- 
schweifigen Abhandlungen auf die an ihn gerichteten Fragen. 

Ziemlich in der Mitte des Buches, an zentraler Stelle, steht eine Lehre über 
die Tränen. Dieses Zwiegespräch zwischen Caterina und Gott basiert gewiß 
auf der persönlichen Tränenerfahrung der Heiligen, von der sie indes an- 
derswo relativ wenig verlauten läßt. Tränenerfahrung erscheint bei Caterina 
umgewandelt in eine Doktrin, die sich zwar an die alte Tradition über die geist- 
liche Gabe der Tränen anschließt, aber in selbständiger, fast eigenwilliger 
Weise darüber hinausgeht. Um diese spezielle Tränen-Lehre zu verstehen und 
deren Tragweite zu ermessen, muß nicht allein deren innerer, lehrhaft zuge- 
richteter Aufbau, vielmehr zugleich die bildhaft vielschichtige Ausformulie- 
rung beschrieben werden. 

Insbesondere aber darf nie vergessen sein - Caterinas eindringliche, for- 
dernde Diktion mahnt stets daran -, daß diese Lehre von Erfahrung und Praxis 
genährt ist und wiederum auf Erfahrung und Praxis abzielt: Gott wird in den 
Tränen erreicht und seine Heilsabsicht für den Menschen offenbar und erfüllt. 

Vielfalt der Tränen 

In ihrem theologischen Bilddenken gibt Caterina von Siena Feuer und Blut 
den Vorzug. Doch auch das Element Wasser ist in ihrer Bildwelt wirksam vor- 
handen. Gott erscheint ihr in seinem innersten Wesen nicht nur als Feuer- 
abgrund (abysso di fuoco), sondern auch als Stilles Meer (mare pacifico). Was- 
ser ist auch die Bildvorlage für Caterinas Lehre von den Tränen. 

Im Buch lehrt, wie gesagt, Gott selbst seine Tochter Caterina. Aus Rücksicht 
auf ihre, mehr aber noch unsere Fassungskraft - was in eins erschaut und ver- 
standen wurde, muß durch ein explizierendes Nacheinander entfaltet werden - 
erfolgt die Unterweisung in mehreren Anläufen unter jeweils verändertem 
Gesichtspunkt. Die Wahrheit, Gott (la Veritä, cioe Dio), verheißt Caterina (im 
Kapitel LXXXVII), sie werde der Welt Barmherzigkeit widerfahren lassen. 
Darauf fragt Caterina voll Hoffnungsfreude (allegrezza di speranza) nach dem 



Feuertränen 87 

Wesen der Tränen, denn eben bricht sie in Tränen aus3. Sie erkundigt sich nach 
dem Grund und dem Zweck, dem Sinn und dem Nutzen der Tränen (ragioni 
delle lagrime e dei frutti loro) (LXXXVIII). 

Die süße erste Wahrheit (la prima dolce Veritä) beginnt ihre Lektion mit ei- 
ner Systematisierung der Tränenarten: Im Unrecht verharrende Menschen 
weinen Tränen der Verdammnis (lagrime di dannazione), Tränen zum Gericht; 
jene, die sich aus Furcht vor der Strafe vom Unrecht abwenden, weinen Tränen 
der Furcht (lagrime del timore); wer Gott zu schmecken und zu dienen beginnt, 
weint noch unvollkommene, aber süße Tränen (con dolcezza piangono); dar- 
über aber stehen die vollkommenen Tränen derer, die den Nächsten und Gott 
selbstlos lieben (il pianto loro e perfetto). Mit diesen vollkommenen Tränen 
verbunden ist ein letztes Weinen, die in Seligkeit vergossenen Tränen voll 
Wohlgeschmack und Süße (lagrime di dolcezza gittate con grande suavitä). 
Eine Beschreibung der Feuertränen (lagrime di fuoco), die zu weinen auch sol- 
chen möglich ist, die die Gabe der Augentränen (lagrime d'oechio) nicht erlan- 
gen, wird dabei in Aussicht gestellt. Doch geht der nächste Abschnitt des Bu- 
ches vorerst auf die Unterteilung der äußerlich fließenden, der •nassen" Trä- 
nen ein. 

Todestränen, Lebenstränen 

Die Seele erlebt ihre unterschiedlichen Tränen als verschiedene Zustände, als 
Stadien ihres Weges. Caterina nimmt das Schema nochmals auf und beschreibt 
(LXXXIX), ihrem Versprechen nachkommend, Anlaß und Grund des Wei- 
nens. Dabei charakterisiert sie die Tränenweisen an sich genauer und stellt de- 
ren wesentliche Unterscheidungsmerkmale ausführlich dar. 

Eine kurze Physiologie zeigt zuerst den Zusammenhang von Herz und 
Auge: Herzensschmerz führt, nach allgemein mittelalterlicher Auffassung, 
•Herzwasser" zum Auge und erzeugt dort Herzenstränen (lagrime cordiali). 
Verursacht nun ungeordnete, d. h. falsch bezogene Liebe den Schmerz, so 
weinen die Augen Todestränen (lagrime di morte). Das sind jene Tränen zur 
Verdammung und zum Gericht, die schon zu Anfang des Buches genannt wur- 
den. Alle anderen Tränen aber sind Lebenstränen (lagrime di vita). Sie verhel- 
fen, selbst wenn sie nur aus Furcht vor der Strafe geweint werden, zum Leben. 
Da sie zum Guten, auf die Tugend(kraft) (virtü) tendieren, sind sie auf ewiges 
Leben ausgerichtet. Im Blick auf dieses Ziel verliert sich die Furcht. An ihre 
Stelle tritt die Selbsterkenntnis, die im Verständnis Caterinas immer ein Pro- 

3 Zur Geschichte und Tradition der geistlichen Tränen innerhalb der christlichen Spiritualität vgl. 
den Artikel Lärmes, in: Dictionnaire de Spiritualite IX, 287-303, der eine erste Orientierung zu 
geben vermag. 



Louise Gnädinger 88 

zess ist, der in der Furcht anhebt, aber in der Erfahrung der Güte Gottes ge- 
genüber dem eigenen Selbst zur Gotteserkenntnis führt. In diesem Stadium 
besteht der Herzensschmerz im Gefühl von Versagen und Schuld dieser Got- 
tesgüte gegenüber. Mischt sich dieser Schmerz über das eigene fundamentale 
Ungenügen mit Hoffnung auf Gottes Erbarmen, ist eine dritte Tränenweise er- 
reicht: ein solches Herz schenkt dem Auge süße Tränen. Dieser Schmerz ist in 
sich gut und gereicht zum Leben, wenn auch Eigenliebe und Selbstmitleid die 
Gottesliebe und die damit verbundene Nächstenliebe noch entstellen. 

Ein Reinigungsvorgang führt zur vierten Tränenart, die nun ohne Abstrich 
mit dem Prädikat •vollkommen" ausgezeichnet wird. Der Herzensschmerz, 
der diese Tränen im Auge erzeugt, ist ganz selbstlos, ist vollkommen, weil er 
nur dem Leid entspringt, daß Gottes Wille nicht erfüllt wird und der Mit- 
mensch durch diese Nichterfüllung schweren Schaden erleidet. Mit diesen 
Tränen taucht das selbstbezogene Ich des Weinenden völlig ein in die Liebes- 
kraft und Liebesfreude und geht dort mit seiner Selbstbezogenheit unter, ist 
nunmehr ganz auf den Gottessohn als •Lamm" (immaculato Agnello unige- 
nito mio Figliuolo) bezogen. 

In diesem Tränenzustand speist die Seele am Tisch des Kreuzes (mensa della 
santissima croce)4. Dort nährt sich die Seele und darf den Geschmack der ewi- 
gen Gottheit (Deitä eterna) verkosten. Das Glück dieser Vereinigung (unio) im 
Verkosten schenkt Tränen der Seligkeit (lagrime di dolcezza), die letzte Trä- 
nenart. Das Stille Meer ist erreicht, das Gefäß des Herzens (vasello del cuore)5 

füllt sich, und das •Ewigkeitswasser" fließt über in die Augen. Diese Tränen 
haben nur den Sinn, Gottes Ehre und Lob zu begründen und wiedergutzuma- 
chen, was Gott durch menschliche Selbstherrlichkeit, durch Schuld vorenthal- 
ten ist. Das Weinen dieser Tränen kommt einer unio mystica gleich, es verei- 
nigt den Menschen mit Gott. Caterina also vergießt Tränen, selbst wenn sie 
ganz bei Gott angelangt ist; ja, sie weint in vollkommener Weise erst dort, wo 
sie bei Gott und in ihm Seligkeit und Frieden (diletto e tranquillitä di mente) 
genießt. 

Auch die unio mystica bleibt bei Caterina von Siena von Tränen und 
Schmerz gekennzeichnet (l'anima sta beata e dolorosa). Selig ist der Zustand, 
weil Tränen wie Schmerz ganz frei sind von Selbstsucht und Eigenliebe. Des- 
halb tut auch dieser Schmerz nicht weh, sondern ist seliges Leid, das in einer 
Liebeseinheit mit Christus am Kreuz am Erlösungswerk mitwirkt - so wie die 

4 Den Bildkomplex um die metaphorische Redeweise vom Tisch des Kreuzes, von der Tafel des 
Kreuzes, an der vom aufgespießten Lamm, dem Fleisch Christi gegessen wird, legt Caterina an- 
dernorts im Anschluß an die Kirchenväter bis in Einzelheiten heilsgeschichtlich aus. 
5 In Caterinas Redeweise kommt das Gefäß, das Gefäß des Herzens und das Gefäß des Körpers 
wie der Seele, häufig vor. Spricht sie vom Herzen, so mag die konkrete Form des organischen Her- 
zens, das ja tatsächlich die Form eines Gefäßes hat, den Anlaß dazu gegeben haben. 



Feuertränen 89 

Liebe zum Mitmenschen ohne Rückbezug auf das eigene Ich nach Paulus 
•weint mit den Weinenden, frohlockt mit den Frohlockenden" (Rom 12, 15)6. 

Daß die verschiedenen Weisen der Lebenstränen sich gegenseitig nicht aus- 
schließen, sondern innerlich zusammenhängen, erläutert Caterina im folgen- 
den am Verhältnis von Gottes- und Nächstenliebe. Es wandelt und läutert sich 
während des •mystischen Aufstieges". Einen einlinigen Aufstieg freilich gibt 
es für Caterina gar nicht: alle Stadien der Lebenstränen müssen immer wieder 
erfahren und dadurch in den meist nur kurz währenden Zustand der unio mit- 
genommen und heimgeholt werden. 

Exkurs über Gottes- und Nächstenliebe 

Nun geht Caterinas ganzes Bemühen dahin, der von der Gottesliebe untrenn- 
baren Nächstenliebe ihr volles Gewicht zu geben. Die Liebe zum Nächsten, zu 
allen Mitmenschen, hat nicht nur eine schnellvergängliche Daseinsberechti- 
gung, etwa als Stufe auf dem geistlichen Weg. Ohne Nächstenliebe kann nach 
Caterina die Gotteinigung überhaupt nie erreicht werden und wären auch die 
Tränen der Vereinigung (l'ultimo pianto) nicht vollkommen. Ohne Nächsten- 
liebe bei Gott anlangen zu wollen, wäre Anmaßung (propria reputazione), die 
einem Sturz in die Todestränen gleichkäme. 

Eine solch absolute Notwendigkeit der Nächstenliebe ist innerhalb der my- 
stischen Tradition nicht selbstverständlich. Sie ergibt sich jedoch aus Caterinas 
Lehre von der Selbsterkenntnis. Einen kurzen Abriß davon schiebt sie an die- 
ser Stelle im Buch ein. 

Kehrt der Mensch in Selbsterkenntnis bei sich ein - Caterina geht wohl 
hierin von der eigenen Erfahrung aus -, findet er sich von Gott immer schon 
unendlich geliebt. Gott kommt uns mit seiner Liebe zuvor, liebt uns, auch 
wenn wir noch von ihm abgewandt sind. Diese Erkenntnis und Erfahrung 
weckt die Liebesfähigkeit im eigenen Selbst, sie ist der Anfang aller wahren 
Liebe, auch der zum eigenen Selbst. Jede Liebe ist von der Art der Gottesliebe: 
sie wendet sich allen Menschen zu, ist weit, anders wäre sie nicht Liebe. Die in 
der Selbsterkenntnis erfahrene und erhaltene Gottesliebe dem Geber, Gott, 
gleich wieder zurückzuschenken, wäre absurd. Gott strömt ja von Liebe über. 
Die Antwort auf seine Liebe muß ein nachahmendes Überströmen sein, muß 
in der Liebe zu jedem Nächsten erfolgen. Der Mensch liebt so, wie Gott liebt; 
wie Gott ungeschuldet jeden liebt, liebt der, welcher die Gottesliebe an sich er- 

6 Rom 12, 15-16: Gaudere cum gaudentibus, flere cum flentibus: Idipsum invicem sentientes: 
Non alta sapientes, sed humilibus consentientes. - Freut euch mit den Fröhlichen und weint mit 
den Weinenden! Seid untereinander eines Sinnes; strebt nicht hoch hinaus, sondern bleibt demü- 
tig! 



Louise Gnädinger 90 

fahren hat, jeden auch ohne Gegenliebe. Durch wahre Selbsterkenntnis liebt 
der Mensch nach Caterina also ganz uneigennützig, •interesselos"; in Meister 
Eckharts Sprache: sunder warumbe1. Diese interesselose Liebe bleibt unab- 
hängig vom eigenen Ich wie von jeglicher, selbst spiritueller Nützlichkeitser- 
wägung. Dieser Kreislauf der Gottesliebe durch alle Menschen bereitet ständig 
den Augenblick einer innig erfahrenen unio mit Gott vor. 

Der Tränenweg 

Caterina nimmt nach einer Unterbrechung, nach einer vermutlichen Diktier- 
pause, die Besprechung der Tränenarten wieder auf (XC)8. 

Weil die Todestränen aus einem bis zum Grund verdorbenen Herzen her- 
vorgehen, sind sie ein schlechtes, erbärmliches Weinen (corrotto e miserabile 
pianto). 

Die erste Stufe der Lebenstränen sind diejenigen der Anfangenden und ge- 
hören zum Stadium des Beginnens. Sie sind Zeichen der verschiedenen For- 
men von knechtischer Furcht und einer erst rudimentären Selbsterkenntnis. 

Auf den nächsten beiden Stufen der Lebenstränen wird der Mensch befreit 
von Furcht und darf in Liebe und Hoffnung bereits Gottes Erbarmen und Trost 
schmecken. Zwar lauert gerade im Wohlgeschmack dieser Tränen, im Trost, 
den sie spenden, die Gefahr eines unvollkommenen, mangelhaften, da selbst- 
bezogenen Weinens. Aber in ihm liegt die Dynamik, weiter in der Gottes- und 
Nächstenliebe zu wachsen; und dies bis zur Vollkommenheit, bis zur Vereini- 
gung mit der Wahrheit selbst. 

7 Das besonders in der dominikanischen Spiritualität mit Nachdruck immer wieder hervorgeho- 
bene •ohn warum" findet sich noch im Cherubinischen Wandersmann des Angelus Silesius: Ohne 
warum. / Die Ros ist ohn warum; sie blühet, weil sie blühet, / Sie acht nicht ihrer selbst, fragt nicht, 
ob man sie siehet. (I, 289). 
8 Einen orientierenden Überblick über Caterina von Sienas Einteilung der Tränenarten vermittelt 
das untenstehende Schema. Es veranschaulicht die grundsätzliche Gegenüberstellung von Was- 
ser- und Feuertränen einerseits und den Gegensatz von Todes- und Lebenstränen andererseits. 
Feiner differenziert werden von Caterina vor allem die Lebenstränen, während die im Buch be- 
schriebenen Schattierungen innerhalb der Todestränen weniger markant sind. 

/ 
Tränen der Verdammnis 
Wind des Wohlergehens 
Wind der knechtischen Furcht \    Todestränen 
Wind der Widerwärtigkeit 
Wind des erwachenden Gewissens 

Wassertränen 
(von Herzenstränen 
zu Augentränen) 

Tränen der Furcht 
Tränen mit Süßigkeit 
Tränen der Liebe \    Lebenstränen 
Tränen der Seligkeit 

Feuertränen 



Feuertränen " 1 

Caterina spricht, wie schon früher, von zunehmendem Feuer des Verlan- 
gens, das sogar während der unio, der Einigung mit Gott sich steigert. In der 
unio mit Gott wächst es erst recht an Intensität. Das Feuer der Liebe (fuoco 
della caritä) ist in Caterinas Text wahrhaftig keine abgedroschene Metapher; 
es ist Bild und Ausdruck eines im Einheits-Erleben mit Gott stattfindenden 

Prozesses. 
Eine kurze, doch instruktive Dämonologie schließt sich hier an. Caterina stellt 

fest, daß der Versucher an die mit Gott als dem Stillen Meer vereinigte Seele 
gar nicht herankommt. Beider Liebeshitze (calore della caritä) ist so stark, daß 
er davor, wie die Fliege vor der siedenden Pfanne, zu fliehen hat. 

Kaum noch erwähnen muß man, daß auch die Zeiten auf dem Kampfplatz - 
ein in Caterinas Briefen oft vorkommendes ritterliches Gleichnis -, die der 
unio vorangehen und ihr folgen, der Einübung in die Liebe dienen und somit 
das Fortschreiten auf dem Tränenweg bis zur erfahrenen Liebeseinheit mit 
Gott in der unio befördern. 

Die Feuertränen des Geistes 

Auf der höchsten Vollkommenheitsstufe begegnen sich also Feuer und Wasser 
in der Einheit von Stillem Meer und feurigem Verlangen (desiderio affocato). 
Diese Vereinigung und Harmonisierung konträrer Elemente im geistlichen 
Bereich der Tränen hat nach der mittelalterlichen Weltschau kosmische Be- 
deutung. Was gemäß der Lehre Caterinas im gesamten Tränenbereich sich 
vollzieht, wirkt sich aussöhnend auf die elementaren Gegensätze im Kosmos 
aus (XCI). 

Weil die unvollkommenen wie die vollkommenen Tränen aus dem Gefäß 
des Herzens, aus der Quelle des Herzens (fontana del cuore) entspringen, sind 
sie Herzenstränen (lagrime cordiali), die im Auge überfließen. Soviel steht bis- 
her fest. Nun aber beantwortet Gott in einem neuen Redeabschnitt auch Cate- 
rinas Frage, ob es andere Tränen als die der Augen gäbe; bei all denen nämlich, 
welche die Tränengabe, die strömenden Augentränen zwar ersehnen, sie aber 
nicht erlangen können. •Ja, es gibt Feuertränen" (ecci uno pianto di fuoco); sie 
bestehen in wahrem, heiligem Verlangen, in Sehnsucht, die sich vor Liebe ver- 
zehrt. In solchem Liebesverlangen (affetto d'amore) möchte man das eigene 
Leben - unter vollständiger Mißachtung seiner selbst - in Tränen auflösen zum 
Heile aller. Werden also dem Menschen die körperlichen, •wässerigen" Her- 
zens- und Augentränen nicht geschenkt, dann erreicht sein Verlangen eine 
Spannkraft und Intensität, die kaum mehr zu ertragen sind und bis vor den 
•Thron Gottes" reichen. Dort weint der Heilige Geist selbst in jenem Men- 
schen Feuertränen. 



Louise Gnädinger 92 

So tritt der Geist für alle von Liebes verlangen erfüllten Beter und die ins 
Gebet eingeschlossenen Nächsten stellvertretend ein. Caterina interpretiert 
auf diese Weise eine Briefstelle des Apostels Paulus, auf den sie sich als Zeu- 
gen auch beruft: •Ebenso kommt aber auch der Geist unserer Schwachheit zu 
Hilfe. Denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich's gebührt; aber der 
Geist selbst tritt für uns ein mit unaussprechlichen Seufzern. Der jedoch, der 
die Herzen erforscht, weiß, was das Trachten des Geistes ist; denn er tritt für 
die Heiligen ein, wie es Gott gefällt." (Rom 8, 26-27)9 Der Geist also entzün- 
det mit seiner Flamme der Gottesliebe (la divina mia caritä accende con la sua 
fiamma l'anima) die Seele des in mächtiger Sehnsucht Betenden, und er selbst 
ist diese Flamme. Der Beter weint dabei ohne Tränen der Augen (senza la- 
grima d'occhio) zusammen mit dem Geist die Feuertränen. Caterina behaup- 
tet, daß jeder, der das^4«ge der Erkenntnis (Focchio de l'intelletto) öffnet, er- 
kennt, wie in allen Dienern Gottes (ogni servo mio)10 der feurige Gottesgeist 
weint. Im Duft des heiligen Verlangens und in den unablässigen demütigen 
Gebeten werden die unaussprechlichen Seufzer des Geistes (lo spirito santo 
piagne) zu Feuertränen. Die Seufzer des Geistes und die •wasserlosen", hei- 
ßen Sehnsuchtstränen der Diener Gottes sind als Feuertränen eins. 

Die Darlegung Caterinas zeigt, daß die Feuertränen den Wassertränen (Au- 
gen-, Herzenstränen) nicht nachstehen, ja sie noch übertreffen. Der Maßstab, 
nach dem sich der Rang der Wasser- und der Feuertränen einzig bemißt, ist die 
Liebe. Wer also die Gabe der Tränen, die Augentränen, nicht hat, braucht 
nicht zu verzweifeln: Feuertränen des Liebesverlangens zu weinen steht jedem 
allezeit offen, ist eine Gabe für alle. 

Der selbstlose Wille muß nur bereit sein, demütig anzunehmen, was Gott 
verleiht. Er darf die Gabe der äußeren Tränen wohl wünschen, soll jedoch 
ebenso für die Nichterfüllung seiner Wünsche bereit sein. Nicht er bestimmt, 
ob er Wasser- oder Feuertränen zu weinen vermag. Der Entscheid liegt bei 
Gottes Güte (bontä); sie kann, analog zu den Tränen, sich verschieden äußern. 
Auch das Ausbleiben der Augen- und Herzenstränen kann ein Beweis göttli- 
cher Güte sein. Ja, gerade das Fehlen der sichtbar fließenden Tränen verpflich- 
tet zu ständigem Verharren in demütigem Gebet und glühendem Verlangen. 
Caterina schätzt sogar die Vorzüge der Feuertränen vor den Wassertränen der 

9 Rom 8, 26-27: Similiter autem et Spiritus adiuvat infirmitatem nostram: nam quid oreraus, sicut 
opportet, nescimus: sed ipse Spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus. Qui autem scru- 
tator corda, seit quid desideret Spiritus: quia seeundum Deum postulat pro sanetis. 
10 •Diener Gottes" ist ein in der geistlichen Literatur von jeher verwendeter terminus technicus. Bei 
Caterina von Siena bezeichnet er all jene, die versuchen, Christus in enger Gefolgschaft nachzu- 
ahmen und - ähnlich wie er - bereit sind, für alle Mitmenschen in Erbarmen, in Gebet und Mitlei- 
den einzustehen. Die •Diener Gottes" leben stellvertretend so, wie es in der Absicht Gottes für 
alle Menschen gut und richtig wäre. 



Feuertränen 93 

Augen ab: Feuertränen kann man zu jeder Zeit und an jedem Ort vergießen. 
In einer Art geistlicher Schamhaftigkeit werden die sichtbar auftretenden Her- 
zenstränen in die Klosterzelle, in den Kirchenraum und auf Zeiten des Allein- 
seins verwiesen. Feuertränen dagegen können, da unsichtbar und unauffällig, 
überall fließen, eigentlich versprüht werden. 

Mit einem Hinweis darauf, daß die körperlich mehr fühlbaren Wassertränen 
durch Feuertränen ganz und gar ersetzt zu werden vermögen, schließt dieser 
Abschnitt des Buches. Gott fordert seine Tochter Caterina auf, sich zusammen 
mit dem demütigen, gekreuzigten, unschuldigen Lamm, dem eingeborenen 
Sohn (crociato e immaculato Agnello unigenito mio Figliuolo) ins Feuer der 
Liebe zu versenken, um darin die Feuertränen, d. h. das heilige Verlangen 
(santo desiderio) zu nähren. 

Tränen der Unendlichkeit 

Feuertränen dürfen niemals versiegen. Doch neben den Feuertränen geben 
auch die vier Arten der sichtbar werdenden Lebenstränen Zeugnis davon ab, 
daß das Verlangen der Seele unendlich (infinito desiderio) ist. Caterina legt an 
dieser Stelle Nachdruck auf die Bestimmung unendlich. 

Caterina verkompliziert nun ihre Ausführungen über die Tränenweisen, in- 
dem sie frühere, in anderen Kapiteln des Buches gebrauchte Bildreden auf- 
greift. Nicht mehr nur fließen aus dem Herzen die vom Gottesmeer stammen- 
den Tränen zum Auge; das Herz •pflückt" sie, in Anspielung auf das bald fol- 
gende Baum-Gleichnis, vom glühenden und lodernden Verlangen ab. Die 
brennende Sehnsucht entspricht dem grünen Holz im Feuer: es schwitzt mit 
wimmerndem, stöhnendem Laut Wasser-Tränen. Das Grünholz •seufzt" (Ca- 
terina benützt das paulinische Wort: gemere, Rom 8, 22. 23. 26),stöhnt und 
weint im Feuer, wie das in der Erneuerung der Gnade ergrünende Herz. 

Die Trockenheit und Kälte der Selbstsucht werden - nach mittelalterlicher 
Pharmakologie - durch ihr Gegenteil, die Liebeshitze, ausgetrieben. Feuer 
und Tränen wirken so zusammen imglühenden Verlangen (affocato desiderio). 
Dieses fundamentale Ungestilltsein des Menschen läßt sich, nach Caterina, 
überhaupt nicht beschwichtigen. Das heftige Verlangen gelangt zwar wahrhaf- 
tig und wirklich zu Gott, wird dort aber nur gestillt, um von neuem zu hungern. 
Dieses unstillbare Begehren, dieses unersättliche Verlangen des Menschen ist 
gerade das, was Gott wünscht, was ihm selbst entspricht. Denn er selbst ist 
unendlich und will daher, daß man ihm •unendlich" diene. Dies kann der 
Mensch durch sein unendliches Verlangen, durch das unstillbare Begehren 
und Sehnen der Seele, die sich in der sichtbaren und unsichtbaren Träne äu- 
ßern. Das unendliche Verlangen der Seele verleiht der Träne Unendlichkeit; 
die Träne ist ganz und gar unendlichkeitsbezogen. 



Louise Gnädinger 94 

Tränen der Seligkeit 

Gott versucht, Caterina die Unendlichkeit der Tränen noch weiter zu erklären, 
obschon im Leben •hienieden" keine Zunge, keine Sprache die vielerlei Arten 
und Weisen der Tränen aufzählen und beschreiben kann. Die Beantwortung 
der Frage aber, wie es mit den Tränen in der Seligkeit stehe, ob auch die Seli- 
gen weinen, bringt einen neuen Aspekt. 

Trennt sich die Seele vom Leib, so unterrichtet Gott Caterina, bleibt zwar 
die Träne mit dem Körper zurück. Das gilt von den Herzenstränen aus Wasser, 
von den Tränen des Auges. Doch keine Träne geht verloren, denn die Seele hat 
sie in der Liebessehnsucht in sich aufgenommen und verzehrt. Im Bild des 
Backofens veranschaulicht Caterina diesen Vorgang: die Hitze des Ofenfeuers 
zehrt den Wassertropfen auf und überführt ihn in sein eigenes feuriges Wesen, 
doch ohne das Wesen des Wassertropfens dabei zu vernichten. So ist auch die 
Wasserträne im feurigen Verlangen nur scheinbar nicht mehr vorhanden; in 
Wirklichkeit ging sie über in einen anderen Zustand, in ihre feurige Daseins- 
weise. Gleicherweise geht die Seele, ohne ihre eigene Existenz aufzugeben, im 
Feuer der Liebe Gottes auf. In der mit Gott vereinigenden Liebe (amore uniti- 
vo), in der die wohlriechende, süße Träne der Seligkeit (lagrima di dolcezza) 
geweint wird, ist auch die im irdischen Leben empfundene Gottes- und Näch- 
stenliebe eingeschlossen und in die Seligkeit mitaufgenommen. Seliges und 
tränenreiches Verlangen gibt es auch in der Seligkeit, freilich frei vom peinvol- 
len, sinnenhaften Leiden. Von diesem Feuerofen ist gewiß die Augenträne des 
Wassers aufgezehrt; nur noch die Feuerträne des Geistes wird geweint. 

Caterina von Siena bewahrt also den Affekt und die Emotionalität des Wei- 
nens in die ewige Seligkeit hinein. Alle Stadien und Variationen der Lebens- 
tränen erreichen ihr Ziel bei, richtiger: in Gott, im Feuer seines Heiligen Gei- 
stes, in dem die Feuertränen sprühen. 

Die Frucht der Todestränen 

Bei Behandlung der Früchte und Wirkungen der Tränen wechselt Caterina zu 
einer neuen Bildrede über. Die Bilder um Wurzel, Baum, Frucht tragen in die- 
sem Abschnitt des Buches (XCIII) den Sinn. In ihnen kann Caterina das Ver- 
hältnis von Absicht und Wirkung, von Wille und Tat, von Gesinnung und Werk 
in einen organischen Bildbereich übertragen und so verständlich machen. Ca- 
terina geht erneut die fünf Tränenkategorien durch, diesmal unter Zuhilfe- 
nahme von zumeist pflanzlichen Bildformeln. 

Wer die Geschöpfe, die Dinge und das eigene Gelüst zum Gott macht, weint 
entsprechende Tränen; denn: in dem Maße, in dem das Herz liebt, leidet es 
(tanto si duole il cuore quanto egli ama). Liebe und Leiden entsprechen sich in 



Feuertränen 95 

Art und Weise genau. Ein Herz, das in ganz sinnengebundener Eigenliebe 
weint, ist an der Wurzel (radice) schlecht. Ein Mensch mit solchem Herzen ist - 
ähnlich dem toten Feigenbaum des Evangeliums - ein Baum (arbolo), der 
nichts als Todesfrüchte (frutti di morte), welke, stinkende Blüten (fiori putridi) 
und kranke Blätter (foglie macchiate), dazu schwache, niederhängende Äste 
hervorbringt. So zeichnet Caterina den Seelenbaum (arbolo dell'anima) - er ist 
immer zugleich ein Liebesbaum (arbolo d'amore) -, wenn er einem zugehört, 
der nur Todestränen zu weinen vermag. Es ist ein Baum, der auf dem Berge des 
Hochmuts (monte della superbia) statt im Tal der Demut (valle della vera umi- 
litä) wurzelt und Todesfrüchte (frutti di morte) zeitigt. Die Todestränen sind 
schon Todesfrüchte. 

Caterina verweilt ausführlich bei der Ausdeutung des Todesbaumes: Blü- 
ten, Blätter, Zweige erhalten ihren bestimmten Sinn innerhalb einer Theologie 
der bösen Werke. Sie hält eine tiefgründige •Moralpredigt", womit sie die 
Tränen-Lehre beträchtlich erweitert. Hier sei lediglich auf das Grundergebnis 
verwiesen, das wiederum zum Tränenthema zurückführt. Jeder Mensch ist auf 
Unendlichkeit hin angelegt, weshalb seine Begierde und sein Verlangen nicht 
durch Endliches zu stillen sind. Das falsch - auf Endliches - ausgerichtete Lech- 
zen und Sehnen verschaffe ihm nur Mühsal und Leiden und damit ein schlech- 
tes Todesweinen. Der Wind beginnt zu wehen und schüttelt die schwach her- 
abhängenden Äste am Baum der eigenen Sinnlichkeit (arbolo dell'amore della 
propria sensualitä) kräftig und schmerzlich durch. 

Die Abhandlung über die vier Winde (XCIV) - Wind des (satten) Wohler- 
gehens, Wind der knechtischen Furcht, Wind der Widerwärtigkeiten, Wind 
des erwachenden Gewissens - bringt eine Unterteilung der Todestränen. Ihre 
vier Formen sind den vier Stufen der Lebenstränen gegenüberzustellen. Das 
letzte Stadium der Todestränen aber kann eine heilsame Umkehr vorbereiten 
und vermag zur untersten Stufe der Lebenstränen, wo der Heilsweg beginnt, 
überzuleiten. 

Die Früchte der Lebenstränen 

Der nächstfolgende Abschnitt (XCV) handelt konsequent von den Früchten 
der Lebenstränen. Sie werden unter Einbeziehung einer neuen Bildlichkeit, 
der des Hauses der Seele (casa dell'anima), beschrieben. 

Den Tränen der beginnenden Gottesfurcht entspricht nun die anhebende 
Lust, der kommende Appetit auf die Speise der Tugenden (cibo delle virtü); die 
Seele darf sie fortschreitend genießen. 

Auf der Stufe der dritten Lebenstränen angelangt, wird die Seele eingela- 
den, am Tisch des heiligsten Kreuzes (mensa della santissima croce) zu speisen. 
Das Wort Gottes ist ihr ein stärkendes Gericht; sie nährt sich auch von der 



Louise Gnädinger 96 

Ehre Gottes und dem Heil der Seelen - es sind Bilder, die schwierige Heilszu- 
sammenhänge leicht faßlich bewußt machen. Wie oftmals in ihrer Tränen- 
Lehre zeigt sich in Caterina von Sienas Rede ein crescendo: das Gute wächst, 
nimmt zu, steigert sich. An diesem Tisch des Kreuzes nimmt die Bereitschaft, 
mit dem gekreuzigten Christus zum Heile aller zu leiden, beständig zu. Immer 
mehr Bilder verbinden und durchwirken sich: Wie ein Kind an der Brust der 
Mutter saugend Milch trinkt (si come il fanciullo ehe paeificato si riposa al petto 
della madre trae a se il latte)11, so ruht nun die Seele, welche die vereinigenden 
Tränen weinen darf, an der Brust der Liebe Gottes (al petto della divina mia 
caritä); wo sie indes nicht mehr die Kinderspeise Milch, sondern als geistig Er- 
wachsene das Fleisch Christi (la carne di Cristo croeifisso) zu kosten bekommt. 
Dadurch befindet sie sich im Zustand der Seligen, in vollkommener geistiger 
Ruhe (quiete di mente). Anschließend beschreibt Caterina ausführlich den Zu- 
stand der unio mystica in seiner Auswirkung auf die drei höchsten Seelenkräf- 
te, das Gedächtnis (memoria), den Verstand (intelletto) und den Willen (vo- 
lontä). 

Vorübergehend treten nun die Tränen in den Hintergrund; erst das Ende 
der Abhandlung greift die Thematik wieder auf. Wie, global gesehen, die 
Frucht der Todestränen der ewige Tod (morte eternale) ist, so ist die Frucht der 
Lebenstränen das ewige Leben (vita eterna) selbst. Innerhalb von Caterinas 
Tisch- und Speisemetaphorik werden die Seligen zu wahren Verkostern (gu- 
statori veri); sie essen in der beseligenden ewigen Schau, in der visio beatifica, 
göttliche Speise, Gottes eigene Substanz. Doch auch in dieser Freude weinen 
sie noch Feuertränen des Geistes. 

Heilsgeschichte in Bildsprache 

Die beiden Textstücke in Caterinas Tränen-Lehre (XCV und XCVI), welche 
von den Tränenfrüchten handeln, zeichnen sich durch ihren Reichtum an Bil- 
dern aus. Sie versuchen, die Heilsgeschichte zwischen Mensch und Gott als 
Bildgeschichte jedermann nahe zu bringen. Da der Heilsweg der Menschen 
wie der Welt und das Heilshandeln Gottes geheimnisvoll, ja für den Men- 
schengeist beinahe unbegreiflich sind, ist auch deren Beschreibung schwierig. 
Caterina behilft sich damit, daß sie Sprachbilder aus verschiedenen Sinnbezir- 

11 Caterina von Siena verbindet in seltener Weise eine meist als •männlich" bezeichnete Tatkraft 
und Entschlossenheit mit einem starken Bewußtsein der geistlichen Mutterschaft. Mütterliches 
Nähren an der Brust insbesondere findet sich häufig in übertragenem Sinn in ihren Schriften. Viel- 
leicht kannte sie die allegorische Figur der Caritas, der Liebe, welche oft, zahlreiche Kinder an der 
Brust nährend, dargestellt wurde. Caterina spricht jedoch Gott selbst, der alle Geschöpfe hegt und 
pflegt, mütterliche Züge zu; insbesondere zieht Christus am Kreuz alle an sich, an seine geöffnete 
Seite. 



Feuertränen 97 

ken und aus unterschiedlichen Wirklichkeitsbereichen herholt, um das bei- 
nahe Unmögliche auszusagen. Der Leser von Caterinas Text muß so ständig 
neue Bildketten entziffern und die einzelnen Bildelemente auf den gemeinten, 
jenseitsbezogenen Sinn hin aufschließen und kombinieren: die Früchte des 
Todes und des Lebens, das Haus der Seele, das Antlitz der Seele (la faccia 
dell'amina), der Duft des Verlangens (l'odore del desiderio), der Mund des hei- 
ligen Verlangens (la bocca del santo desiderio), die Speise der Tugend, der 
Tisch des Kreuzes, das Schiff der Seele (la navicella dell'anima), das Mark der 
Liebe (il mirollo della caritä), das Kleid der Liebe (il vestimento di caritä) ... 

Das reiche Wort- und Bildmaterial, das Caterina wie aus einem Arsenal her- 
vorzieht, benutzt sie, je nach Bedarf, weitschweifig oder in formelhafter Ver- 
kürzung. Die Heilige schuf sich damit, wie bereits einmal angetönt, die 
Sprachwelt, die ihr - wenn nach ihrer eigenen Versicherung auch nur mangel- 
haft - erlaubte, das Geschaute als Lehre weiterzugeben. Grundbestandteil ih- 
rer visionären Sicht und existentieller Anteil ihrer mystischen Erfahrung sind 
die Feuertränen. 

Die Lehre von der unio mystica, von einer bereits innerweltlich möglichen 
Gotteinigung (XCVI), die in der visio beatifica, einer ewig währenden Gott- 
schau, ihre •natürliche" Fortsetzung findet, sichert Caterina von Siena mit ei- 
nem Hinweis auf die Autoritäten des Thomas von Aquin, des Apostels Johan- 
nes und des Apostels Paulus ab. Die Lehre von den Feuertränen stützt sie ins- 
besondere mit einem Pauluszitat (Rom 8, 26); sie entwickelt sie jedoch im 
ganzen kühn und selbständig. 

Caterina baut ihre Symbolwelt der Tränen unzweifelhaft weitgehend auf ih- 
rer persönlichen Tränen- und Gebetserfahrung auf - wenn auch in Kenntnis 
der diesbezüglichen Tradition. Herzens- und Augentränen, also sichtbare 
Tränen, weinte sie oft - davon zeugen einige ihrer Briefstellen und mehrere 
Episoden ihrer Vita. Tränen und Schweiß kostet sie ihr tätiges Gebet, an dem 
all ihre Seinsschichten, selbst die organischen wie Herz und Auge sowie die 
emotionalen Affekte, teilhaben. Mit äußerster Intensität aber übt sie das •trok- 
kene" Weinen in Feuertränen. Kaum jemand kennt wie Caterina das Feuer 
des Verlangens, des feurig lodernden glühenden Verlangens, wie es immer 
wieder in ihren Schriften zum Ausdruck kommt. Ihre heftige, impulsive Per- 
sönlichkeit verzehrt sich geradezu in Verlangen, im Sehnen und Begehren 
nach der Verwirklichung Gottes in der ganzen Welt, in der Kirche und in dem 
Bereich der Einheit von Leib-Seele. 

Vollendung der Tränen 

Theoretisch (das meint hier wörtlich: in geistigem Schauen und Betrachten) 
und praktisch (in dem auf äußere Tätigkeit ausgerichteten Seelenleben) voll- 



Louise Gnädinger 98 

enden sich die Herzens- und Augentränen erst in den Feuertränen. Sie gehen, 
zusammen mit der Liebe, bis vor Gott und haben im Heiligen Geist Gottes 
selbst ihren Bestand. Feuertränen, die sich alle Arten der sichtbaren Lebens- 
tränen anverwandelt haben, werden so lange •geweint", bis das Heilsgesche- 
hen •am Ende der Zeiten" sein Ziel erreicht hat, da Gott alles in allem sein 
wird. 

Was nach der Vollendung der Schöpfung an Tränen sich ereignet, wenn die 
Seelen der Zeugen vor dem Throne Gottes nicht mehr schreien müssen (Offb 
6, 10)12, bleibt bei Caterina unausgesprochen. Wenn alle Tränen abgewischt 
sein werden - •und Gott wird alle Tränen von ihren Augen abwischen"13 - 
wird wohl auch das in großer Anstrengung bis dahin stets zunehmende Verlan- 
gen der Feuertränen sich erübrigen, d. h. in der schlechthinnigen Liebe für 
immer erfüllt und beruhigt werden. 

Caterina betet14 

O ewige Wahrheit, was ist Deine Lehre, und welches ist der Weg, auf 
dem wir nach Deinem Willen zum Vater gehen sollen? Ich kann hier 
keine andere Straße sehen als die, welche Du, ewiges Wort, mit den wah- 
ren und wirklichen Tugenden Deiner glühenden Liebe gepflastert und 
mit Deinem Blut gefestigt hast: dies also ist der Weg. Unsere Schuld be- 
steht einzig in der Liebe zu dem, was Du gehaßt, und im Haß auf das, was 
Du geliebt hast. Ich bekenne, ewiger Gott, daß ich stets geliebt habe, was 
Du haßtest, und gehaßt habe, was Du liebtest. Aber heute rufe ich vor 
Deiner Barmherzigkeit: Laß mich Deiner Wahrheit mit ehrlichem Her- 
zen folgen. Gib mir, Du Feuer und Abgrund der Liebe, unstillbaren 
Hunger danach, für Dich Leiden und Qualen zu ertragen. Ewiger Vater, 
mach meine Augen zu Tränenquellen, um damit Dein Erbarmen über 
die ganze weite Welt und besonders über Deine Braut [die Kirche] her- 
abzurufen. 

12 Vgl. Offb 8, 3-4: Et alius angelus venit, et stetit ante altare habens thuribulum aureum: et data 
sunt illi incensa multa, ut daret de orationibus sanctorum omnium super altare aureum, quod est 
ante thronum Dei. Et ascendit fumus incensorum de orationibus sanctorum de manu angeli coram 
Deo. - Und ein anderer Engel kam und trat mit einer goldenen Räucherpfanne an den Altar; ihm 
wurde viel Weihrauch gegeben, den er auf dem goldenen Altar vor dem Thron verbrennen sollte, 
um so die Gebete aller Heiligen vor Gott zu bringen. Aus der Hand des Engels stieg der Weihrauch 
mit den Gebeten der Heiligen zu Gott empor. 
13 Vgl. Offb 21, 4: Et absterget Deus omnem lacrymam ab oculis eorum. - Er wird alle Tränen von 
ihren Augen abwischen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine Trauer, keine Klage, keine Mühsal. 
Denn was früher war, ist vergangen. 
14 Aus: Caterina von Siena, Meditative Gebete, herausgegeben und übersetzt von P. Hilarius M. 
Barth o.P., (= Christliche Meister, Band 5), Einsiedeln 1980, Gebet 9, S. 72. 




