Feuertranen

Caterina von Sienas Trinen-Lehre und Trianen-Erfahrung

Louise Gnidinger, Ziirich

Haec aqua ex igne profluit.
Solches Wasser entspringt dem Feuer.
Petrus Damiani, Lob der Tranent.

Ekstatische Schau und Bildsprache

Caterina von Siena (f 29.April 1380) ist eine in besonderem Mafe unbe-
queme und herausfordernde Heilige. In ihren nach Diktat verfaBten Schriften
— iiber 380 Briefe, rund zwei Dutzend Gebete und das Buch (Dialog iiber die
gottliche Vorsehung oder das Buch von der Géttlichen Lehre)? — stellt sie ei-
nen in visionédren Entriickungen geschauten theologischen Kosmos dar, der fiir
-AuBenstehende® nicht leicht begreiflich und faBbar ist. Die Schwierigkeit
liegt wohl vor allem in den sprachlichen Ausformulierungen, in die Caterina
ihre Schauungen iibertrug. Sie benutzt uns ungewohnte Bilder in reicher Fiille,
ordnet sie allerdings einem klar umrissenen theologisch-scholastischen Sinn-
gefiige zu und belehrt in ihrem bildhaften sprachlichen Zeichensystem kiihn
iiber Gott, Welt und Mensch. Die Aussagen, die sie so in Bildsprache macht,
sind in sich stimmig und ergeben deshalb eine in sich geschlossene, bis in Ein-
zelfragen weit verzweigte Lehre. Die in Caterinas Schriften konsequent be-
nutzten Bildformeln sind Trédger, Veranschaulichung und Vermittler ihrer
,»Theorie* — | Theoria* im alten Wortsinn heilt: Das in mystischer Betrach-
tung Geschaute.

Allgemeinem Verstidndnis schwer zugéinglich werden Caterinas Texte durch
eine Hiufung von Bildelementen verschiedenster Herkunft und durch eine
oftmalige Verkiirzung der Bildformeln: die Heilige setzt an manchen Stellen
die Kenntnis der Bildzusammenhinge voraus, mutet dem Leser zu, ohne wei-
tere Erklarungen zu wissen, welche theologischen Begriffe und Begriffskom-
plexe sie durch ein bloB3es Bildsignal abzudecken gedenkt. Es ergibt sich daraus
die Notwendigkeit eines Kommentars zu Caterinas Schriften, will man deren
Bildsprache nicht blof} als Mittel zur Schaffung einer farbig gesteigerten Atmo-

L De laude lacrymarum, PL 145, 13, 3090.

2 Im folgenden wird stets auf die neueste Textedition Bezug genommen: S. Caterina da Siena, I
Dialogo della Divina Provvidenza ovvero Libro detla Divina Dottrina, a cura di Giuliana Cavallini,
Roma 1968 (Testi Cateriniani, I); die romischen Zahlen in Klammern beziehen sich jeweils auf die
entsprechenden Kapitelabschnitte.



Louise Gnddinger 86

sphire und einer fromm exaltierten Stimmung gelten lassen. Die Bilder dienen
zwar vorziiglich der sprachlichen Wiedergabe von Caterinas Erfahrung mit
Gott. Diese Erfahrung besteht aber zum groBen Teil eben im Empfang einer
Weisung, die umfassend ist und — in der Meinung Caterinas — fiir alle Men-
schen gilt. Die Heilige gibt ihre mystische Erfahrung mit Gott darum nicht
etwa als Erlebnisbericht, sondern als didaktisch anmutenden, lehrhaften Abrif3
liber Gottes Verhaltnis zum Menschen und zur Welt und iiber Gottes Forde-
rungen an Menschen und Welt. Gott selbst verbiirgt fiir Text und Lehre; Cate-
rina dient lediglich als ,,Sprachrohr*, ihm Menschensprache verleihend. So
antwortet im Buch Gott aus eigenem Mund seiner Tochter Caterina in weit-
schweifigen Abhandlungen auf die an ihn gerichteten Fragen.

Ziemlich in der Mitte des Buches, an zentraler Stelle, steht eine Lehre iiber
die Tranen. Dieses Zwiegesprich zwischen Caterina und Gott basiert gewi3
auf der personlichen Trédnenerfahrung der Heiligen, von der sie indes an-
derswo relativ wenig verlauten 1iBt. Tranenerfahrung erscheint bei Caterina
umgewandelt in eine Doktrin, die sich zwar an die alte Tradition iiber die geist-
liche Gabe der Tradnen anschlieBt, aber in selbstidndiger, fast eigenwilliger
Weise dariiber hinausgeht. Um diese spezielle Trinen-Lehre zu verstehen und
deren Tragweite zu ermessen, muf} nicht allein deren innerer, lehrhaft zuge-
richteter Aufbau, vielmehr zugleich die bildhaft vielschichtige Ausformulie-
rung beschrieben werden.

Insbesondere aber darf nie vergessen sein — Caterinas eindringliche, for-
dernde Diktion mahnt stets daran —, daB diese Lehre von Erfahrung und Praxis
gendhrt ist und wiederum auf Erfahrung und Praxis abzielt: Gott wird in den
Trinen erreicht und seine Heilsabsicht fiir den Menschen offenbar und erfiillt.

Vielfalt der Tranen

In ihrem theologischen Bilddenken gibt Caterina von Siena Feuer und Blut
den Vorzug. Doch auch das Element Wasser ist in ihrer Bildwelt wirksam vor-
handen. Gott erscheint ihr in seinem innersten Wesen nicht nur als Feuer-
abgrund (abysso di fuoco), sondern auch als Stilles Meer (mare pacifico). Was-
ser ist auch die Bildvorlage fiir Caterinas Lehre von den Trénen.

Im Buch lehrt, wie gesagt, Gott selbst seine Tochter Caterina. Aus Riicksicht
auf ihre, mehr aber noch unsere Fassungskraft — was in eins erschaut und ver-
standen wurde, muf3 durch ein explizierendes Nacheinander entfaltet werden —
erfolgt die Unterweisung in mehreren Augldufen unter jeweils verdndertem
Gesichtspunkt. Die Wahrheit, Gott (la Verita, cio¢ Dio), verheif3t Caterina (im
Kapitel LXXXVII), sie werde der Welt Barmherzigkeit widerfahren lassen.
Darauf fragt Caterina voll Hoffnungsfreude (allegrezza di speranza) nach dem



Feuertranen 87

Wesen der Trinen, denn eben bricht sie in Tridnen aus. Sie erkundigt sich nach
dem Grund und dem Zweck, dem Sinn und dem Nutzen der Trinen (ragioni
delle lagrime e dei frutti loro) (LXXXVIII).

Die siifie erste Wahrheit (1a prima dolce Verita) beginnt ihre Lektion mit ei-
ner Systematisierung der Tranenarten: Im Unrecht verharrende Menschen
weinen Trinen der Verdammnis (lagrime di dannazione), Trinen zum Gericht;
jene, die sich aus Furcht vor der Strafe vom Unrecht abwenden, weinen Trinen
der Furcht (lagrime del timore); wer Gott zu schmecken und zu dienen beginnt,
weint noch unvollkommene, aber siifie Trinen (con dolcezza piangono); dar-
iiber aber stehen die vollkommenen Trinen derer, die den Nachsten und Gott
selbstlos lieben (il pianto loro & perfetto). Mit diesen vollkommenen Trénen
verbunden ist ein letztes Weinen, die in Seligkeit vergossenen Trinen voll
Wohlgeschmack und Siifle (lagrime di dolcezza gittate con grande suavita).
Eine Beschreibung der Feuertrinen (lagrime di fuoco), die zu weinen auch sol-
chen méglich ist, die die Gabe der Augentrinen (lagrime d’occhio) nicht erlan-
gen, wird dabei in Aussicht gestellt. Doch geht der néchste Abschnitt des Bu-
ches vorerst auf die Unterteilung der duBerlich flieBenden, der ,,nassen* Tra-
nen ein.

Todestranen, Lebenstranen

Die Seele erlebt ihre unterschiedlichen Trénen als verschiedene Zustinde, als
Stadien ihres Weges. Caterina nimmt das Schema nochmals auf und beschreibt
(LXXXIX), ihrem Versprechen nachkommend, Anla und Grund des Wei-
nens. Dabei charakterisiert sie die Tranenweisen an sich genauer und stellt de-
ren wesentliche Unterscheidungsmerkmale ausfiihrlich dar.

Eine kurze Physiologie zeigt zuerst den Zusammenhang von Herz und
Auge: Herzensschmerz fiihrt, nach allgemein mittelalterlicher Auffassung,
,,Herzwasser* zum Auge und erzeugt dort Herzenstrinen (lagrime cordiali).
Verursacht nun ungeordnete, d. h. falsch bezogene Liebe den Schmerz, so
weinen die Augen Todestrinen (lagrime di morte). Das sind jene Trénen zur
Verdammung und zum Gericht, die schon zu Anfang des Buches genannt wur-
den. Alle anderen Tréinen aber sind Lebenstrinen (lagrime di vita). Sie verhel-
fen, selbst wenn sie nur aus Furcht vor der Strafe geweint werden, zum Leben.
Da sie zum Guten, auf die Tugend(kraft) (virt) tendieren, sind sie auf ewiges
Leben ausgerichtet. Im Blick auf dieses Ziel verliert sich die Furcht. An ihre
Stelle tritt die Selbsterkenntnis, die im Verstandnis Caterinas immer ein Pro-

3 Zur Geschichte und Tradition der geistlichen Trinen innerhalb der christlichen Spiritualitiit vgl.
den Artikel Larmes, in: Dictionnaire de Spiritualité IX, 287-303, der eine erste Orientierung zu
geben vermag.



Louise Gnadinger 88

zess ist, der in der Furcht anhebt, aber in der Erfahrung der Giite Gottes ge-
geniiber dem eigenen Selbst zur Gotteserkenntnis fiihrt. In diesem Stadium
besteht der Herzensschmerz im Gefiihl von Versagen und Schuld dieser Got-
tesgiite gegentiber. Mischt sich dieser Schmerz iiber das eigene fundamentale
Ungeniigen mit Hoffnung auf Gottes Erbarmen, ist eine dritte Trinenweise er-
reicht: ein solches Herz schenkt dem Auge siifie Trinen. Dieser Schmerz ist in
sich gut und gereicht zum Leben, wenn auch Eigenliebe und Selbstmitleid die
Gottesliebe und die damit verbundene Nichstenliebe noch entstellen.

Ein Reinigungsvorgang fiihrt zur vierten Trinenart, die nun ohne Abstrich
mit dem Préidikat ,,vollkommen* ausgezeichnet wird. Der Herzensschmerz,
der diese Tridnen im Auge erzeugt, ist ganz selbstlos, ist vollkommen, weil er
nur dem Leid entspringt, da Gottes Wille nicht erfiillt wird und der Mit-
mensch durch diese Nichterfiillung schweren Schaden erleidet. Mit diesen
Trédnen taucht das selbstbezogene Ich des Weinenden véllig ein in die Liebes-
kraft und Liebesfreude und geht dort mit seiner Selbstbezogenheit unter, ist
nunmehr ganz auf den Gottessohn als ,, Lamm* (immaculato Agnello unige-
nito mio Figliuolo) bezogen.

In diesem Trinenzustand speist die Seele am Tisch des Kreuzes (mensa della
santissima croce)*. Dort néhrt sich die Seele und darf den Geschmack der ewi-
gen Gottheit (Deita eterna) verkosten. Das Gliick dieser Vereinigung (unio) im
Verkosten schenkt Trinen der Seligkeit (lagrime di dolcezza), die letzte Tri-
nenart. Das Stille Meer ist erreicht, das Gefif des Herzens (vasello del cuore)s
fiillt sich, und das ,,Ewigkeitswasser** flieBt iiber in die Augen. Diese Trinen
haben nur den Sinn, Gottes Ehre und Lob zu begriinden und wiedergutzuma-
chen, was Gott durch menschliche Selbstherrlichkeit, durch Schuld vorenthal-
ten ist. Das Weinen dieser Trianen kommt einer unio mystica gleich, es verei-
nigt den Menschen mit Gott. Caterina also vergieBt Triinen, selbst wenn sie
ganz bei Gott angelangt ist; ja, sie weint in vollkommener Weise erst dort, wo
sie bei Gott und in ihm Seligkeit und Frieden (diletto e tranquillita di mente)
genieft.

Auch die unio mystica bleibt bei Caterina von Siena von Trianen und
Schmerz gekennzeichnet (I’anima sta beata e dolorosa). Selig ist der Zustand,
weil Tranen wie Schmerz ganz frei sind von Selbstsucht und Eigenliebe. Des-
halb tut auch dieser Schmerz nicht weh, sondern ist seliges Leid, das in einer
Liebeseinheit mit Christus am Kreuz am Erlosungswerk mitwirkt — so wie die

4 Den Bildkomplex um dic metaphorische Redeweise vom Tisch des Kreuzes, von der Tafel des
Kreuzes, an der vom aufgespiefiten Lamm, dem Fleisch Christi gegessen wird, legt Caterina an-
dernorts im AnschluB an die Kirchenviter bis in Einzelheiten heilsgeschichtlich aus.
5 In Caterinas Redeweise kommt das GefiB, das GefdB des Herzens und das Gefi des Korpers
wie der Seele, hdufig vor. Spricht sie vom Herzen, so mag die konkrete Form des organischen Her-
zens, das ja tatsdchlich die Form eines GefdBes hat, den AnlaB dazu gegeben haben.



Feuertranen 89

Liebe zum Mitmenschen ohne Riickbezug auf das eigene Ich nach Paulus
,,weint mit den Weinenden, frohlockt mit den Frohlockenden* (R6m 12, 15)¢.

DaB die verschiedenen Weisen der Lebenstranen sich gegenseitig nicht aus-
schlieBen, sondern innerlich zusammenhangen, erldutert Caterina im folgen-
den am Verhiltnis von Gottes- und Nichstenliebe. Es wandelt und ldutert sich
wihrend des ,,mystischen Aufstieges*‘. Einen einlinigen Aufstieg freilich gibt
es fiir Caterina gar nicht: alle Stadien der Lebenstranen miissen immer wieder
erfahren und dadurch in den meist nur kurz wihrenden Zustand der unio mit-
genommen und heimgeholt werden.

Exkurs iiber Gottes- und Néchstenliebe

Nun geht Caterinas ganzes Bemiihen dahin, der von der Gottesliebe untrenn-
baren Nichstenliebe ihr volles Gewicht zu geben. Die Liebe zum Néchsten, zu
allen Mitmenschen, hat nicht nur eine schnellvergingliche Daseinsberechti-
gung, etwa als Stufe auf dem geistlichen Weg. Ohne Nachstenliebe kann nach
Caterina die Gotteinigung iiberhaupt nie erreicht werden und wiren auch die
Trinen der Vereinigung ('ultimo pianto) nicht vollkommen. Ohne Nachsten-
liebe bei Gott anlangen zu wollen, wire Anmafung (propria reputazione), die
einem Sturz in die Todestranen gleichkdme.

Eine solch absolute Notwendigkeit der Nichstenliebe ist innerhalb der my-
stischen Tradition nicht selbstverstindlich. Sie ergibt sich jedoch aus Caterinas
Lehre von der Selbsterkenntnis. Einen kurzen Abrifl davon schiebt sie an die-
ser Stelle im Buch ein.

Kehrt der Mensch in Selbsterkenntnis bei sich ein — Caterina geht wohl
hierin von der eigenen Erfahrung aus —, findet er sich von Gott immer schon
unendlich geliebt. Gott kommt uns mit seiner Licbe zuvor, liebt uns, auch
wenn wir noch von ihm abgewandt sind. Diese Erkenntnis und Erfahrung
weckt die Liebesfihigkeit im eigenen Selbst, sie ist der Anfang aller wahren
Liebe, auch der zum eigenen Selbst. Jede Liebe ist von der Art der Gottesliebe:
sie wendet sich allen Menschen zu, ist weit, anders wire sie nicht Liebe. Die in
der Selbsterkenntnis erfahrene und erhaltene Gottesliebe dem Geber, Gott,
gleich wieder zuriickzuschenken, wire absurd. Gott strdmt ja von Liebe iiber.
Die Antwort auf seine Liebe muB ein nachahmendes Uberstromen sein, muf3
in der Liebe zu jedem Nichsten erfolgen. Der Mensch liebt so, wie Gott liebt;
wie Gott ungeschuldet jeden liebt, liebt der, welcher die Gottesliebe an sich er-

6 Rom 12, 15-16: Gaudere cum gaudentibus, flere cum flentibus: Idipsum invicem sentientes:
Non alta sapientes, sed humilibus consentientes, — Freut euch mit den Frohlichen und weint mit
den Weinenden! Seid untereinander eines Sinnes; strebt nicht hoch hinaus, sondern bleibt demii-
tig!



Louise Gnddinger 90

fahren hat, jeden auch ohne Gegenliebe. Durch wahre Selbsterkenntnis liebt
der Mensch nach Caterina also ganz uneigenniitzig, ,,interesselos*; in Meister
Eckharts Sprache: sunder warumbe’. Diese interesselose Liebe bleibt unab-
hédngig vom eigenen Ich wie von jeglicher, selbst spiritueller Niitzlichkeitser-
wagung. Dieser Kreislauf der Gottesliebe durch alle Menschen bereitet stindig
den Augenblick einer innig erfahrenen unio mit Gott vor.

Der Trinenweg

Caterina nimmt nach einer Unterbrechung, nach einer vermutlichen Diktier-
pause, die Besprechung der Trdnenarten wieder auf (XC)3.

Weil die Todestrdnen aus einem bis zum Grund verdorbenen Herzen her-
vorgehen, sind sie ein schlechtes, erbirmliches Weinen (corrotto e miserabile
pianto).

Die erste Stufe der Lebenstrinen sind diejenigen der Anfangenden und ge-
horen zum Stadium des Beginnens. Sie sind Zeichen der verschiedenen For-
men von knechtischer Furcht und einer erst rudimentiren Selbsterkenntnis.

Auf den néchsten beiden Stufen der Lebenstranen wird der Mensch befreit
vonFurcht und darf in Liebe und Hoffnung bereits Gottes Erbarmen und Trost
schmecken. Zwar lauert gerade im Wohlgeschmack dieser Trinen, im Trost,
den sie spenden, die Gefahr eines unvollkommenen, mangelhaften, da selbst-
bezogenen Weinens. Aber in ihm liegt die Dynamik, weiter in der Gottes- und
Nachstenliebe zu wachsen; und dies bis zur Vollkommenbheit, bis zur Vereini-
gung mit der Wahrheit selbst.

7 Das besonders in der dominikanischen Spiritualitét mit Nachdruck immer wieder hervorgeho-
bene ,,ohn warum* findet sich noch im Cherubinischen Wandersmann des Angelus Silesius: Ohne
warum. / Die Ros ist ohn warum; sie bliihet, weil sie bliihet, / Sie acht nicht ihrer selbst, fragt nicht,
ob man sie siehet. (I, 289).

8 Einen orientierenden Uberblick iiber Caterina von Sienas Einteilung der Trinenarten vermittelt
das untenstehende Schema. Es veranschanlicht die grundsitzliche Gegeniiberstellung von Was-
ser- und Feuertréinen einerseits nnd den Gegensatz von Todes- und Lebenstrinen andererseits.
Feiner differenziert werden von Caterina vor allem die Lebenstranen, wihrend die im Buch be-
schriebenen Schattierungen innerhalb der Todestrinen weniger markant sind.

Tranen der Verdammnis
Wind des Wohlergehens

Wind der knechtischen Furcht Todestrdanen
Wassertrinen Wind der Widerwirtigkeit
(von Herzenstrénen Wind des erwachenden Gewissens

zu Augentrénen)

Tranen der Furcht

Trianen mit SiiBigkeit

Trédnen der Liebe Lebenstrinen
Trinen der Seligkeit

Feuertrianen



Feuertrinen 91

Caterina spricht, wie schon frither, von zunehmendem Feuer des Verlan-
gens, das sogar wihrend der unio, der Einigung mit Gott sich steigert. In der
unio mit Gott wichst es erst recht an Intensitat. Das Feuer der Liebe (fuoco
della carita) ist in Caterinas Text wahrhaftig keine abgedroschene Metapher;
es ist Bild und Ausdruck eines im Einheits-Erleben mit Gott stattfindenden
Prozesses.

Eine kurze, doch instruktive Damonologie schlieBt sich hier an. Caterina stellt
fest, daB der Versucher an die mit Gott als dem Stillen Meer vereinigte Seele
gar nicht herankommt. Beider Liebeshitze (calore della carita) ist so stark, dafl
er davor, wie die Fliege vor der siedenden Pfanne, zu flichen hat.

Kaum noch erwihnen muB3 man, daB auch die Zeiten auf dem Kampfplatz —
ein in Caterinas Briefen oft vorkommendes ritterliches Gleichnis —, die der
unio vorangehen und ihr folgen, der Einiibung in die Liebe dienen und somit
das Fortschreiten auf dem Trinenweg bis zur erfahrenen Liebeseinheit mit
Gott in der unio befordern.

Die Feuertranen des Geistes

Auf der hochsten Vollkommenheitsstufe begegnen sich also Feuer und Wasser
in der Einheit von Stillem Meer und feurigem Verlangen (desiderio affocato).
Diese Vereinigaung und Harmonisierung kontrérer Elemente im geistlichen
Bereich der Trinen hat nach der mittelalterlichen Weltschau kosmische Be-
deutung. Was gemilB der Lehre Caterinas im gesamten Trinenbereich sich
vollzieht, wirkt sich aussdhnend auf die elementaren Gegensitze im Kosmos
aus (XCI).

Weil die unvollkommenen wie die vollkommenen Trdnen aus dem Gefdf3
des Herzens, aus der Quelle des Herzens (fontana del cuore) entspringen, sind
sie Herzenstriinen (lagrime cordiali), die im Auge iiberflieBen. Soviel steht bis-
her fest. Nun aber beantwortet Gott in einem neuen Redeabschnitt auch Cate-
rinas Frage, ob es andere Triinen als die der Augen gibe; beiall denen namlich,
welche die Trinengabe, die stromenden Augentrinen zwar ersehnen, sie aber
nicht erlangen kénnen. ,,Ja, es gibt Feuertrinen‘ (&cci uno pianto di fuoco); sie
bestehen in wahrem, heiligem Verlangen, in Sehnsucht, die sich vor Liebe ver-
zehrt. In solchem Liebesverlangen (affetto d’amore) mochte man das eigene
Leben —unter vollstéindiger MiBachtung seiner selbst —in Trénen auflosen zum
Heile aller. Werden also dem Menschen die korperlichen, ,,wasserigen‘ Her-
zens- und Augentrinen nicht geschenkt, dann erreicht sein Verlangen eine
Spannkraft und Intensitit, die kaum mehr zu ertragen sind und bis vor den
,,Thron Gottes* reichen. Dort weint der Heilige Geist selbst in jenem Men-
schen Feuertrinen.



Louise Gnddinger 92

So tritt der Geist fiir alle von Liebesverlangen erfiillten Beter und die ins
Gebet cingeschlossenen Néchsten stellvertretend ein. Caterina interpretiert
auf diese Weise eine Briefstelle des Apostels Paulus, auf den sie sich als Zeu-
gen auch beruft: ,,Ebenso kommt aber auch der Geist unserer Schwachheit zu
Hilfe. Denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich’s gebiihrt; aber der
Geist selbst tritt fiir uns ein mit unaussprechlichen Seufzern. Der jedoch, der
die Herzen erforscht, weifl, was das Trachten des Geistes ist; denn er tritt fiir
die Heiligen ein, wie es Gott gefillt. (Rom 8, 26—27)° Der Geist also entziin-
det mit seiner Flamme der Gottesliebe (1a divina mia carita accende con la sua
fiamma I’anima) die Seele des in méchtiger Sehnsucht Betenden, und er selbst
ist diese Flamme. Der Beter weint dabei ohne Triinen der Augen (senza la-
grima d’occhio) zusammen mit dem Geist die Feuertrianen. Caterina behaup-
tet, daB jeder, der das Auge der Erkenntnis (I'occhio de l'intelletto) 6ffnet, er-
kennt, wie in allen Dienern Gottes (ogni servo mio)1° der feurige Gottesgeist
weint. Im Duft des heiligen Verlangens und in den unablissigen demiitigen
Gebeten werden die unaussprechlichen Seufzer des Geistes (lo spirito santo
piagne) zu Feuertranen. Die Seufzer des Geistes und die ,,wasserlosen*, hei-
Ben Sehnsuchtstridnen der Diener Gottes sind als Feuertrinen eins.

Die Darlegung Caterinas zeigt, da8 die Feuertrdnen den Wassertréinen (Au-
gen-, Herzenstrinen) nicht nachstehen, ja sie noch iibertreffen. Der MaBstab,
nach dem sich der Rang der Wasser- und der Feuertrinen einzig bemift, ist die
Liebe. Wer also die Gabe der Trinen, die Augentrinen, nicht hat, braucht
nicht zu verzweifeln: Feuertrinen des Liebesverlangens zu weinen steht jedem
allezeit offen, ist eine Gabe fiir alle.

Der selbstlose Wille muf3 nur bereit sein, demiitig anzunehmen, was Gott
verleiht. Er darf die Gabe der duBeren Tridnen wohl wiinschen, soll jedoch
ebenso fiir die Nichterfiillung seiner Wiinsche bereit sein. Nicht er bestimmt,
ob er Wasser- oder Feuertridnen zu weinen vermag. Der Entscheid liegt bei
Gottes Giite (bonta); sie kann, analog zu den Tranen, sich verschieden duBern.
Auch das Ausbleiben der Augen- und Herzenstranen kann ein Beweis gottli-
cher Giite sein. Ja, gerade das Fehlen der sichtbar flieBenden Trinen verpflich-
tet zu stdndigem Verharren in demiitigem Gebet und glithendem Verlangen.
Caterina schitzt sogar die Vorziige der Feuertridnen vor den Wassertrénen der

® Rém 8, 26-27: Similiter autem et Spiritus adiuvat infirmitatem nostram: nam quid oremus, sicul
opportet, nescimus: sed ipse Spiritus postulal pro nobis gemitibus inenarrabilibus. Qui autem scru-
lator corda, scit quid desideret Spiritus: quia secundum Deum postulat pro sanctis.

10 Diener Gottes* ist ein in der geistlichen Literatur von jeher verwendeter terminus technicus. Bei
Caterina von Siena bezeichnet er all jene, die versuchen, Christus in enger Gefolgschaft nachzu-
ahmen und — Zhnlich wie er — bereit sind, fiir alle Mitmenschen in Erbarmen, in Gebet und Mitlei-
den einzustehen. Die ,,Diener Gottes* leben stellvertretend so, wie es in der Absicht Gottes fiir
alle Menschen gut und richtig wére.



Feuertrinen 93

Augen ab: Feuertridnen kann man zu jeder Zeit und an jedem Ort vergieBen.
In einer Art geistlicher Schamhaftigkeit werden die sichtbar auftretenden Her-
zenstrinen in die Klosterzelle, in den Kirchenraum und auf Zeiten des Allein-
seins verwiesen. Feuertrinen dagegen konnen, da unsichtbar und unauffillig,
iiberall flieBen, eigentlich verspriiht werden.

Mit einem Hinweis darauf, daB die korperlich mehr fiilhlbaren Wassertranen
durch Feuertrinen ganz und gar ersetzt zn werden vermogen, schlieBt dieser
Abschnitt des Buches. Gott fordert seine Tochter Caterina auf, sich zusammen
mit dem demiitigen, gekreuzigten, unschuldigen Lamm, dem eingeborenen
Sohn (crociato e immaculato Agnello unigenito mio Figliuolo) ins Feuer der
Liebe zu versenken, um darin die Feuertrdnen, d. h. das heilige Verlangen
(santo desiderio) zu nédhren.

Tranen der Unendlichkeit

Feuertrinen diirfen niemals versiegen. Doch neben den Feuertridnen geben
auch die vier Arten der sichtbar werdenden Lebenstrdnen Zeugnis davon ab,
daB das Verlangen der Seele unendlich (infinito desiderio) ist. Caterina legt an
dieser Stelle Nachdruck auf die Bestimmung unendlich.

Caterina verkompliziert nun ihre Ausfiihrungen iiber die Trinenweisen, in-
dem sie frithere, in anderen Kapiteln des Buches gebrauchte Bildreden auf-
greift. Nicht mehr nur flieBen aus dem Herzen die vom Gottesmeer stammern-
den Trinen zum Auge; das Herz ,,pfliickt* sie, in Anspielung auf das bald fol-
gende Baum-Gleichnis, vom gliihenden und lodernden Verlangen ab. Die
brennende Sehnsucht entspricht dem griinen Holz im Feuer: es schwitzt mit
wimmerndem, stohnendem Laut Wasser-Tréinen. Das Griinholz ,,seufzt* (Ca-
terina beniitzt das paulinische Wort: gemere, Rom 8, 22. 23. 26),stohnt und
weint im Feuer, wie das in der Erneuerung der Gnade ergriinende Herz.

Die Trockenheit und Kilte der Selbstsucht werden — nach mittelalterlicher
Pharmakologie — durch ihr Gegenteil, die Liebeshitze, ausgetrieben. Feuer
und Trinen wirken so zusammen im glithenden Verlangen (affocato desiderio).
Dieses fundamentale Ungestilltsein des Menschen 148t sich, nach Caterina,
iiberhaupt nicht beschwichtigen. Das heftige Verlangen gelangt zwar wahrhaf-
tig und wirklich zu Gott, wird dort aber nur gestillt, um von neuem zu hungern.
Dieses unstillbare Begehren, dieses unersittliche Verlangen des Menschen ist
gerade das, was Gott wiinscht, was ihm selbst entspricht. Denn er selbst ist
unendlich und will daher, daB man ihm ,,unendlich“ diene. Dies kann der
Mensch durch sein unendliches Verlangen, durch das unstillbare Begehren
und Sehnen der Seele, die sich in der sichtbaren und unsichtbaren Tréne du-
Bern. Das unendliche Verlangen der Seele verleiht der Trine Unendlichkeit;
die Trine ist ganz und gar unendlichkeitsbezogen.



Louise Gnddinger 94
Trénen der Seligkeit

Gott versucht, Caterina die Unendlichkeit der Trinen noch weiter zu erkliren,
obschon im Leben ,,hienieden‘ keine Zunge, keine Sprache die vielerlei Arten
und Weisen der Trinen aufzihlen und beschreiben kann. Die Beantwortung
der Frage aber, wie es mit den Trinen in der Seligkeit stehe, ob auch die Seli-
gen weinen, bringt einen neuen Aspekt.

Trennt sich die Seele vom Leib, so unterrichtet Gott Caterina, bleibt zwar
die Trine mit dem Korper zurtick. Das gilt von den Herzenstrinen aus Wasser,
von den Trinen des Auges. Doch keine Tridne geht verloren, denn die Seele hat
sie in der Liebessehnsucht in sich aufgenommen und verzehrt. Im Bild des
Backofens veranschaulicht Caterina diesen Vorgang: die Hitze des Ofenfeuers
zehrt den Wassertropfen auf und iiberfiihrt ihn in sein eigenes feuriges Wesen,
doch ohne das Wesen des Wassertropfens dabei zu vernichten. So ist auch die
Wassertrine im feurigen Verlangen nur scheinbar nicht mehr vorhanden; in
Wirklichkeit ging sie iiber in einen anderen Zustand, in ihre feurige Daseins-
weise. Gleicherweise geht die Seele, ohne ihre eigene Existenz aufzugeben, im
Feuer der Liebe Gottes auf. In der mit Gott vereinigenden Liebe (amore uniti-
vo), in der die wohlriechende, siie Trine der Seligkeit (lagrima di dolcezza)
geweint wird, ist auch die im irdischen Leben empfundene Gottes- und Nich-
stenliebe eingeschlossen und in die Seligkeit mitaufgenommen. Seliges und
tranenreiches Verlangen gibt es auch in der Seligkeit, freilich frei vom peinvol-
len, sinnenhaften Leiden. Von diesem Feuerofen ist gewiB die Augentrine des
Wassers aufgezehrt; nur noch die Feuertrine des Geistes wird geweint.

Caterina von Siena bewahrt also den Affekt und die Emotionalitit des Wei-
nens in die ewige Seligkeit hinein. Alle Stadien und Variationen der Lebens-
tranen erreichen ihr Ziel bei, richtiger: in Gott, im Feuer seines Heiligen Gei-
stes, in dem die Feuertrdnen spriihen.

Die Frucht der Todestrianen

Bei Behandlung der Friichte und Wirkungen der Trianen wechselt Caterina zu
einer neuen Bildrede iiber. Die Bilder um Wurzel, Baum, Frucht tragen in die-
sem Abschnitt des Buches (XCIII) den Sinn. In ihnen kann Caterina das Ver-
hiltnis von Absicht und Wirkung, von Wille und Tat, von Gesinnung und Werk
in einen organischen Bildbereich iibertragen und so verstiandlich machen. Ca-
terina geht erneut die fiinf Trinenkategorien durch, diesmal unter Zuhilfe-
nahme von zumeist pflanzlichen Bildformeln.

Wer die Geschdpfe, die Dinge und das eigene Geliist zum Gott macht, weint
entsprechende Trdnen; denn: in dem Mafe, in dem das Herz liebt, leidet es
(tanto si duole il cuore quanto egli ama). Liebe und Leiden entsprechen sich in



Feuertrinen 95

Art und Weise genau. Ein Herz, das in ganz sinnengebundener Eigenliebe
weint, ist an der Wurzel (radice) schlecht. Ein Mensch mit solchem Herzen ist —
dhnlich dem toten Feigenbaum des Evangeliums — ein Baum (arbolo), der
nichts als Todesfriichte (frutti di morte), welke, stinkende Bliiten (fiori putridi)
und kranke Blitter (foglic macchiate), dazu schwache, niederhingende Aste
hervorbringt. So zeichnet Caterina den Seelenbaum (arbolo dell’anima) — er ist
immer zugleich ein Liebesbaum (arbolo d’amore) —, wenn er einem zugehort,
der nur Todestrinen zu weinen vermag. Es ist ein Baum, der auf dem Berge des
Hochmuts (monte della superbia) statt im Tal der Demut (valle della vera umi-
lita) wurzelt und Todesfriichte (frutti di morte) zeitigt. Die Todestrdnen sind
schon Todesfriichte.

Caterina verweilt ausfiihrlich bei der Ausdeutung des Todesbaumes: Blii-
ten, Blitter, Zweige erhalten ihren bestimmten Sinn innerhalb einer Theologie
der bdsen Werke. Sie hilt eine tiefgriindige ,,Moralpredigt®, womit sie die
Trinen-Lehre betriichtlich erweitert. Hier sei lediglich auf das Grundergebnis
verwiesen, das wiederum zum Trianenthema zuriickfiihrt. Jeder Mensch ist auf
Unendlichkeit hin angelegt, weshalb seine Begierde und sein Verlangen nicht
durch Endliches zu stillen sind. Das falsch — auf Endliches — ausgerichtete Lech-
zen und Sehnen verschaffe ihm nur Miihsal und Leiden und damit ein schlech-
tes Todesweinen. Der Wind beginnt zu wehen und schiittelt die schwach her-
abhingenden Aste am Baum der eigenen Sinnlichkeit (arbolo dell’amore della
propria sensualita) kriftig und schmerzlich durch.

Die Abhandlung iiber die vier Winde (XCIV) — Wind des (satten) Wohler-
gehens, Wind der knechtischen Furcht, Wind der Widerwirtigkeiten, Wind
des erwachenden Gewissens — bringt eine Unterteilung der Todestrdnen. Thre
vier Formen sind den vier Stufen der Lebenstranen gegeniiberzustellen. Das
letzte Stadium der Todestranen aber kann eine heilsame Umkehr vorbereiten
und vermag zur untersten Stufe der Lebenstriinen, wo der Heilsweg beginnt,
iiberzuleiten.

Die Frichte der Lebenstrianen

Der niichstfolgende Abschnitt (XCV) handelt konsequent von den Friichten
der Lebenstrinen. Sie werden unter Einbeziehung einer neuen Bildlichkeit,
der des Hauses der Seele (casa dell’anima), beschrieben.

Den Tranen der beginnenden Gottesfurcht entspricht nun die anhebende
Lust, der kommende Appetit auf die Speise der Tugenden (cibo delle virt); die
Seele darf sie fortschreitend genieBen.

Auf der Stufe der dritten Lebenstridnen angelangt, wird die Seele eingela-
den, am Tisch des heiligsten Kreuzes (mensa della santissima croce) zu speisen.
Das Wort Gottes ist ihr ein stirkendes Gericht; sie nahrt sich auch von der



Louise Gnddinger 96

Ehre Gottes und dem Heil der Seelen — es sind Bilder, die schwierige Heilszu-
sammenhange leicht faBlich bewuflt machen. Wie oftmals in ihrer Trinen-
Lehre zeigt sich in Caterina von Sienas Rede ein crescendo: das Gute wichst,
nimmt zu, steigert sich. An diesem Tisch des Kreuzes nimmt die Bereitschaft,
mit dem gekreuzigten Christus zum Heile aller zu leiden, bestindig zu. Immer
mehr Bilder verbinden und durchwirken sich: Wie ein Kind an der Brust der
Mutter saugend Milch trinkt (si come il fanciullo che pacificato si riposa al petto
della madre trae a s¢ il latte)!!, so ruht nun die Seele, welche die vereinigenden
Tranen weinen darf, an der Brust der Liebe Gottes (al petto della divina mia
carita); wo sie indes nicht mehr die Kinderspeise Milch, sondern als geistig Er-
wachsene das Fleisch Christi (la carne di Cristo crocifisso) zu kosten bekommt.
Dadurch befindet sie sich im Zustand der Seligen, in vollkommener geistiger
Ruhe (quiete di mente). AnschlieBend beschreibt Caterina ausfiihrlich den Zu-
stand der unio mystica in seiner Auswirkung auf die drei héchsten Seelenkréf-
te, das Geddchtnis (memoria), den Verstand (intelletto) und den Willen (vo-
lonta).

Voriibergehend treten nun die Trinen in den Hintergrund; erst das Ende
der Abhandlung greift die Thematik wieder auf. Wie, global gesehen, die
Frucht der Todestranen derewige Tod (morte eternale) ist, so ist die Frucht der
Lebenstranen das ewige Leben (vita eterna) selbst. Innerhalb von Caterinas
Tisch- und Speisemetaphorik werden die Seligen zu wahren Verkostern (gu-
statori veri); sie essen in der beseligenden ewigen Schau, in der visio beatifica,
gottliche Speise, Gottes eigene Substanz. Doch auch in dieser Freude weinen
sie noch Feuertrinen des Geistes.

Heilsgeschichte in Bildsprache

Die beiden Textstiicke in Caterinas Tranen-Lehre (XCV und XCVI), welche
von den Trinenfriichten handeln, zeichnen sich durch ihren Reichtum an Bil-
dern aus. Sie versuchen, die Heilsgeschichte zwischen Mensch und Gott als
Bildgeschichte jedermann nahe zu bringen. Da der Heilsweg der Menschen
wie der Welt und das Heilshandeln Gottes geheimnisvoll, ja fiir den Men-
schengeist beinahe unbegreiflich sind, ist auch deren Beschreibung schwierig.
Caterina behilft sich damit, daB sie Sprachbilder aus verschiedenen Sinnbezir-

11 Caterina von Siena verbindet in seltener Weise eine meist als ,,ménnlich bezeichnete Talkraft
und Entschlossenheit mil einem slarken BewuBisein der geistlichen Mutterschaft. Miitterliches
Néhren an der Brusl insbesondere findet sich hdufig in iibertragenem Sinn in ihren Schriften, Viel-
leicht kannte sie die allegorische Figur der Caritas, der Liebe, welche ofl, zahlreiche Kinder an der
Brust nihrend, dargestellt wurde. Caterina spricht jedoch Gotl selbst, der alle Geschpfe hegt und
pflegt, miitterliche Ziige zn; insbesondere zieht Christus am Kreuz alle an sich, an seine gedffnete
Seite.



Feuertrdanen 97

ken und aus unterschiedlichen Wirklichkeitsbereichen herholt, um das bei-
nahe Unmogliche auszusagen. Der Leser von Caterinas Text muf} so stindig
neue Bildketten entziffern und die einzelnen Bildelemente auf den gemeinten,
jenseitsbezogenen Sinn hin aufschlieBen und kombinieren: die Friichte des
Todes und des Lebens, das Haus der Seele, das Antlitz der Seele (la faccia
dell’amina), der Duft des Verlangens (Uodore del desiderio), der Mund des hei-
ligen Verlangens (la bocca del santo desiderio), die Speise der Tugend, der
Tisch des Kreuzes, das Schiff der Seele (1a navicella dell’anima), das Mark der
Liebe (il mirollo della carita), das Kleid der Liebe (il vestimento di carita) ...

Das reiche Wort- und Bildmaterial, das Caterina wie aus einem Arsenal her-
vorzicht, benutzt sie, je nach Bedarf, weitschweifig oder in formelhafter Ver-
kiirzung. Die Heilige schuf sich damit, wie bereits einmal angetdnt, die
Sprachwelt, die ihr — wenn nach ihrer eigenen Versicherung anch nur mangel-
haft — erlaubte, das Geschaute als Lehre weiterzugeben. Grundbestandteil ih-
rer visiondren Sicht und existentieller Anteil ihrer mystischen Erfahrung sind
die Feunertrdnen.

Die Lehre von der unio mystica, von einer bereits innerweltlich moglichen
Gotteinigung (XCVI), die in der visio beatifica, einer ewig wahrenden Gott-
schau, ihre ,,natiirliche‘ Fortsetzung findet, sichert Caterina von Siena mit ei-
nem Hinweis auf die Autoritidten des Thomas von Aquin, des Apostels Johan-
nes und des Apostels Paulus ab. Die Lehre von den Feuertrinen stiitzt sie ins-
besondere mit einem Pauluszitat (ROm 8, 26); sie entwickelt sie jedoch im
ganzen kithn und selbsténdig.

Caterina baut ihre Symbolwelt der Trinen unzweifelhaft weitgehend auf ih-
rer personlichen Tridnen- und Gebetserfahrung auf — wenn auch in Kenntnis
der diesbeziiglichen Tradition. Herzens- und Augentrinen, also sichtbare
Trénen, weinte sie oft — davon zeugen einige ihrer Briefstellen und mehrere
Episoden ihrer Vita. Tranen und Schweil} kostet sie ihr tatiges Gebet, an dem
all ihre Seinsschichten, selbst die organischen wie Herz und Auge sowie die
emotionalen Affekte, teilhaben. Mit duf3erster Intensitéit aber iibt sie das ,,trok-
kene Weinen in Feuertrdnen. Kaum jemand kennt wie Caterina das Feuer
des Verlangens, des feurig lodernden gliihenden Verlangens, wie es immer
wieder in ihren Schriften zam Ausdruck kommt. Thre heftige, impulsive Per-
sOnlichkeit verzehrt sich geradezu in Verlangen, im Sehnen und Begehren
nach der Verwirklichung Gottes in der ganzen Welt, in der Kirche und in dem
Bereich der Einheit von Leib-Seele.

Vollendung der Trinen

Theoretisch (das meint hier wortlich: in geistigem Schauen und Betrachten)
und praktisch (in dem auf duBere Titigkeit ausgerichteten Seelenleben) voll-



Louise Gnddinger 98

enden sich die Herzens- und Augentrédnen erst in den Feuertrdnen. Sie gehen,
zusammen mit der Liebe, bis vor Gott und haben im Heiligen Geist Gottes
selbst ihren Bestand. Feuertridnen, die sich alle Arten der sichtbaren Lebens-
tranen anverwandelt haben, werden so lange ,,geweint®, bis das Heilsgesche-
hen ,,am Ende der Zeiten* sein Ziel erreicht hat, da Gott alles in allem sein
wird.

Was nach der Vollendung der Schopfung an Tréanen sich ereignet, wenn die
Seelen der Zeugen vor dem Throne Gottes nicht mehr schreien miissen (Offb
6, 10)12, bleibt bei Caterina unausgesprochen. Wenn alle Trinen abgewischt
sein werden — ,,und Gott wird alle Tranen von ihren Augen abwischen‘‘13 —
wird wohl auch das in groBer Anstrengung bis dahin stets zunehmende Verlan-
gen der Feuertrdnen sich eriibrigen, d. h. in der schlechthinnigen Liebe fiir
immer erfiillt und beruhigt werden.

Caterina betet14

O ewige Wahrheit, was ist Deine Lehre, und welches ist der Weg, auf
dem wir nach Deinem Willen zum Vater gehen sollen? Ich kann hier
keine andere Strafle sehen als die, welche Du, ewiges Wort, mit den wah-
ren und wirklichen Tugenden Deiner glithenden Liebe gepflastert und
mit Deinem Blut gefestigt hast: dies also ist der Weg. Unsere Schuld be-
steht einzig in der Liebe zu dem, was Du gehaBt, und im HaB auf das, was
Du geliebt hast. Ich bekenne, ewiger Gott, daB ich stets geliebt habe, was
Du haBltest, und gehal3t habe, was Du liebtest. Aber heute rufe ich vor
Deiner Barmherzigkeit: LaB3 mich Deiner Wahrheit mit ehrlichem Her-
zen folgen. Gib mir, Du Feuer und Abgrund der Liebe, unstillbaren
Hunger danach, fiir Dich Leiden und Qualen zu ertragen. Ewiger Vater,
mach meine Augen zu Trinenquellen, um damit Dein Erbarmen iiber
die ganze weite Welt und besonders iiber Deine Braut [die Kirche] her-
abzurufen.

12 Vgl. Offb 8, 3—4: Et alius angelus venit, et stetit ante altare habens 1huribulum aureum: et data
sunt illi incensa multa, ut daret de orationibus sanclorum omnium super altare aureum, quod est
ante thronum Dei. Et ascendit fumus incensorum de orationibus sanctorum de manu angeli coram
Deo. — Und ein anderer Engel kam und trat mit einer goldenen Réucherpfanne an den Altar; ihm
wurde viel Weihrauch gegeben, den er auf dem goldenen Altar vor dem Thron verbrennen sollte,
um so die Gebete aller Heiligen vor Gott zu bringen. Aus der Hand des Engels stieg der Weihrauch
mit den Gebeten der Heiligen zu Gott empor.

13 Vgl. Offb 21, 4: Etabsterget Deus omnem lacrymam ab oculis eorum. — Er wird alle Tridnen von
ihren Augen abwischen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine Trauer, keine Klage, keine Miihsal.
Denn was friither war, ist vergangen.

14 Aus: Caterina von Siena, Meditative Gebete, herausgegeben und iibersetzt von P. Hilarius M.
Barth o.P., (= Christliche Meister, Band 5), Eiusiedeln 1980, Gebet 9, S. 72.





