
Ratlos vor dem Leid? 

Der Christ und sein Glaube1 

Johannes Gründel, München 

In Dankbarkeit Richard Egenter gewidmet, \ 11.2. 1981 

Der Mensch und das Leid 

Seit Menschengedenken bestimmen nicht nur Glück und Freude, sondern 
auch Not, Krankheit und Leid menschliches Dasein. Ein Großteil der Mensch- 
heit unserer Tage stöhnt immer noch unter Unfreiheit und Versklavung, Hun- 
ger und Entbehrung. Neben körperlichem Schmerz und äußerer Not belasten 
auch seelische Leiden den Menschen: der Tod eines Freundes oder Lebensge- 
fährten, das Scheitern einer ehelichen Verbindung, Untreue und Verrat, Ein- 
samkeit und psychische Ängste, vor allem aber eine vermeintliche Hoffnungs- 
losigkeit des eigenen Daseins. 

Doch lassen sich überhaupt körperliche und seelische Leiden so voneinan- 
der trennen? Zunehmend wird uns bewußt, daß aufgrund der leib-seelischen 
Einheit des Menschen ein Wechselverhältnis besteht zwischen leiblichem und 
seelischem Geschehen: psychische Störungen und seelisches Leid können so 
groß sein, daß sie in ihren Auswirkungen auch zu körperlicher Erkrankung 
führen - und umgekehrt: körperliche Erkrankung kann auch die seelische 
Verfassung eines Menschen wesentlich beeinträchtigen. 

Dabei dürfte jedoch dem seelischen Bereich das Schwergewicht zufallen. 
Wo nämlich die innere Verfaßtheit und seelische Gesundheit eines Menschen 
schwer gestört sind, wird sich dies auch auf seine gesamte Belastbarkeit aus- 
wirken. Dagegen vermag jener Mensch, der unter schwerster Beanspruchung 
steht, unter Umständen auch große körperliche Not, leibliche Behinderung 
oder Schmerz zu tragen und zu ertragen, wenn er nur eine entsprechende seeli- 
sche Kraft und eine innere Stabilität besitzt. Von Friedrich Nietzsche stammt 
das Wort: •Wer ein Warum hat zu leben, erträgt fast jedes Wie." 

Es gibt Leiden und Schmerzen, die sich beheben lassen oder die wenigstens 
gemildert werden können. Es gibt aber auch Leid, durch das der Mensch hin- 
durch muß, dem auszuweichen ebensowenig möglich ist wie dem eigenen Tod. 
Leiden - körperliches wie seelisches - kann unverschuldet als Verhängnis, ge- 

1 Der folgende Beitrag wurde als Ansprache im Bayerischen Rundfunk gehalten. 



Ratlos vor dem Leid? 107 

radezu als Schicksal dem Menschen zugewiesen sein; es kann aber auch durch 
eigenes Verhalten verursacht und selbstverschuldet sein. 

Es gibt auch ein Leid, das die Rätsel dieser Welt bieten: Warum brechen 
immer wieder Naturkatastrophen durch in einer Welt, die ansonsten mit faszi- 
nierender Weisheit und Zweckmäßigkeit konstruiert erscheint? Warum gibt 
es Erdbeben, Vulkanausbrüche, Zerstörung gesunden menschlichen Lebens 
durch Krebswucherungen oder andere Erkrankungen? Warum gibt es Haß 
und Aggression unter Menschen, ja unter Völkern in einer Weise, daß man 
sich gegenseitig zu vernichten droht? 

Doch sind wirklich derartige Geschehnisse, wenn sie den Menschen treffen, 
sind Schmerz, Krankheit und Tod eines lieben Menschen schon menschliches 
Leid? Oder müßte man Leid nicht tiefer verstehen als eine spezifisch menschli- 
che Qualität? Erst wo ich zutiefst von einem Geschehen, einem Ereignis 
schmerzlich betroffen werde, wo dieser Schmerz nicht nur äußerlich gewisser- 
maßen vital erfahren, sondern ganzmenschlich erlebt wird, kann man vom 
Leid eines Menschen sprechen. 

Leiden - seien sie körperlich oder seelisch, verschuldet oder unverschuldet, 
persönlich oder universell, oberflächlich wahrgenommen oder zutiefst als Leid 
erfahren - Leiden gibt es viel, ja zuviel auf dieser unserer Welt. Der Mensch 
steht ratlos davor, ob er nun selbst konkret davon betroffen ist als Schwerkran- 
ker und Leidender, ob er sich als nächster Angehöriger, Freund oder von Be- 
rufs wegen zu Trost und Hilfe aufgerufen fühlt, oder ob er auch solchem Leid 
nur von der Ferne begegnet und sich mit ihm auseinandersetzt. 

Der Mensch vor dem Leid 

Kann man nun nach dem •Warum" menschlichen Leides fragen? Läßt sich ei- 
ner todbringenden Krankheit, einer unverschuldeten seelischen Not über- 
haupt ein Sinn abgewinnen? Sigmund Freud, der selbst jahrelang in seiner 
Krankheit körperliche Qualen zu erdulden hatte - Gaumen und Oberkiefer 
wurden von einer bösartigen Geschwulst langsam zerstört - hat viel über den 
Sinn der Krankheit nachgedacht. Doch wie er dem Leben jeden objektiven 
Sinn absprach, so auch seiner Krankheit: •Höchst überflüssig" - lautete sein 
Kommentar - wenngleich derselbe Sigmund Freud die psychischen Erkran- 
kungen seiner Patienten, die Neurosen, keineswegs als •höchst überflüssig" 
bezeichnete, sondern ihnen einen Sinn zusprach2. Für Freud waren solche 
Krankheiten insofern sinnvoll, als sie im Leben des einzelnen oder auch im Ge- 
samtentwurf der Welt doch noch zu etwas gut erschienen, und wenn auch nur 

2 Vgl. hierzu A. Görres, Sinn und Unsinn der Krankheit. Hiob und Freud, in: A. Görres (Hrsg.), 
Der Kranke - Ärgernis der Leistungsgesellschaft, Düsseldorf 1971, 74•88. 



Johannes Gründet 108 

der neurotisch Kranke die Krankheit als Ersatzbefriedigung braucht, als Ver- 
weigerung vor konkreten Forderungen der Familie oder als Protest gegen Zu- 
mutungen und Anforderungen des Berufes und der Gesellschaft. 

Und dennoch paßt die Krankheit nicht in das natürliche Lebensprogramm 
des Menschen. Der Arzt betrachtet sie als Feind, den es zu bekämpfen gilt. Oft 
bleibt eben die erste Reaktion des Kranken •höchst überflüssig" die einzige. 
So manche verstehen Krankheit und Leiden als kurze Lebenspanne, die mög- 
lichst bald wieder abgesetzt und repariert werden muß3. 

Oder können nicht doch Krankheit und Leiden ein Angebot und eine Einla- 
dung sein, eine vielleicht verschüttete Dimension unseres eigenen Lebens wie- 
der frei zu legen? Ob nicht so manches Mal der gewaltsame Eingriff in den Ab- 
lauf unseres Lebens durch Unfall, durch Krankheit oder durch den Verlust ei- 
nes Menschen uns aus der unmittelbaren Einbindung an die Aufgaben des Be- 
rufes und an vordergründige Begebenheiten herausreißt und neue Dimensio- 
nen am Horizont wieder aufleuchten läßt, die Frage nach dem Sinn unseres 
Tuns, ja nach dem letzten Sinn unseres Lebens überhaupt wieder einmal stellt? 

Auch Kranke und leidende Menschen können Sinn erfahren in der Begeg- 
nung mit anderen Menschen, denen es ebenso oder noch schlimmer ergeht. 
Dennoch sträuben wir uns mit Recht gegen Krankheit, Leiden und Not und 
versuchen, sie aus unserer Welt zu verbannen. Auch der religiös gläubige 
Mensch bleibt hiervon nicht ausgenommen; denn vor dem vielfachen unendli- 
chen Leid in der Welt verstummt selbst ein an Gott glaubender Mensch oder 
gerät in Zweifel, wie so etwas überhaupt möglich ist. 

Kann angesichts dieser vielfältigen Formen von Unrecht und Leiden, ange- 
sichts der furchtbaren Weltkriege unseres Jahrhunderts, der Greueltaten wäh- 
rend der NS-Zeit, der Naturkatastrophen in der Welt, der vielfältigen Vertrei- 
bung ganzer Volksgruppen und Verfolgung einzelner heute der Mensch noch 
von einem guten Gott sprechen? Auch Christen stehen zunächst ratlos und 
sprachlos vor solchem Leid. Wir müssen offen eingestehen: hierfür gibt es 
keine befriedigende Erklärung. Ein geistlicher Schriftsteller zu Beginn dieses 
Jahrhunderts, Peter Lippert, warnt vor vorschnellen Erklärungsversuchen, 
wenn er schreibt: •(Gott...), es gibt Menschen, die alles wissen, die auch Deine 
großen Gedanken und Ratschlüsse durchdringen und fein säuberlich sich zu- 
rechtlegen. Sie erklären alles und beweisen mir, daß es gerade so sein muß und 
so am besten ist, wie es ist. Aber ich mag sie nicht, diese Alleserklärer. Und am 
wenigsten mag ich Deine Erklärer, die Dich rechtfertigen und herausreden bei 
allem, was Du tust. Ich gestehe Dir lieber, daß ich Dich nicht verstehe, daß ich 
nicht begreife, warum Du den Schmerz, warum Du so viel Schmerz, so brüllen- 
den, wahnsinnigen und sinnlosen Schmerz geschaffen hast."4 

3
 Ebenda 78 f. 

4 P. Lippert, Der Mensch Job redet mit Gott, München 1934, 174 f. 



Ratlos vor dem Leid? 109 

Der Christ vor dem Leid 

Selbst wenn man mit allen möglichen Erklärungsversuchen das Leid nicht 
wegdiskutieren kann, so erscheint es doch notwendig, die Frage nach dem 
Warum zu stellen, um vielleicht wenigstens für die Ratlosigkeit und für das 
bleibende Geheimnis des Leidens eine Antwort zu erhalten. Mit dieser uralten 
Menschheitsfrage haben sich die verschiedensten Religionen auseinanderge- 
setzt. Hierzu werden auch die unterschiedlichsten-Antworten versucht. - Die 
sog. primitiven Religionen sehen Leiden verursacht durch magische Mittel 
oder durch die Einwirkung dämonischer Kräfte. - Im Parsismus, der Form der 
Lehre des Zarathustra, geht man von einem bösen Prinzip aus, das als Verursa- 
cher allen Leides angesehen wird. - Sowohl der Konfuzianismus wie die indi- 
sche Lehre vom Karma sehen Leiden und Not des Menschen in einem ur- 
sprünglichen Zusammenhang mit dem moralischen Verhalten der Betreffen- 
den. Die indische Lehre vom Geburtenkreislauf erblickt im Verhalten und 
Werk des Menschen die Voraussetzung für seine künftige Existenz. - Der 
frühe Buddhismus wieder sieht Leiden als Qualität menschlichen Daseins, das 
erst mit dem Eingang ins Nirwana überwunden wird. Im nördlichen Buddhis- 
mus entwickelte sich daraus die Ansicht, daß ein Bodhisattwa Leiden anderer 
auf sich nehmen kann und für deren Heil opfert. - Nach altgriechischer Auffas- 
sung führt Leiden den Menschen erst zu einem wahren Wissen. 

Die Frage nach dem Warum des Leids wird in den Schriften des Alten Te- 
stamentes vom geduldigen Hiob ebenso gestellt wie in unserer Zeit angesichts 
der Verbrechen von Auschwitz und der Leiden unschuldiger Kinder oder un- 
heilbar Kranker. Selbst wenn es hierzu keine Patentantwort gibt, so kann es 
sich vielleicht doch lohnen, dieser Frage noch etwas nachzugehen; denn zum 
Kern christlicher Botschaft zählt das unschuldige Leiden und Sterben Jesu, 
sein Kreuzestod wie seine Auferstehung. Diese christliche Botschaft könnte 
wenigstens die Richtung weisen, in der eine Antwort zu suchen wäre. 

Strafe 

Zu Beginn der Bibel wird in der Erzählung vom Paradies zunächst ein Idealbild 
menschlichen Lebens ohne Leid, Not und Tod entworfen; doch brechen un- 
mittelbar mit der Sündigkeit des Menschen Leiden und Tod in die Welt ein. 
Dem Menschen ist das Leiden wie der Schatten dem Licht beigegeben. Darum 
wird die Frau •unter Schmerzen ihre Kinder gebären" (Gen 3, 16); verflucht 
soll der Ackerboden sein, Dornen und Disteln tragen; mit Schweiß im Gesicht 
wird der Mensch sein Brot essen und zurückkehren zur Erde, von der er ge- 
nommen wurde (vgl. Gen 3, 17-19). 

In diesen Texten werden offensichtlich die immer wieder zu erfahrenden 
Beschwernisse des Lebens wie der Tod als Strafe Gottes gedeutet. Daß der 



Johannes Gründel 110 

Brudermörder Kain unstet und flüchtig über die Erde zieht, wird ebenfalls als 
Folge seiner Schuld und als Strafe gedeutet. - Selbst wenn es diese Gestalten 
der biblischen Urgeschichte wie Kain und Abel nicht gegeben hat, sie existie- 
ren doch irgendwie in jedem Menschen fort. 

In einer weiteren Reihe von Beispielen kennt das Alte Testament Leiden als 
Folge von Strafe. So wird das auserwählte Volk Israel durch Krieg, Verfolgung 
und Vertreibung dafür gestraft, daß es die Treue zum Bund Gottes mit seinem 
Volk aufgekündigt hat. Ja es sieht fast so aus, als habe sich im Verlaufe einer 
mehrtausendjährigen Geschichte bis heute noch die Völkerwelt gegen Israel 
verschworen und dieses Volk unter andere Völker der Welt zerstreut - und 
dennoch enthalten die gleichen biblischen Texte immer einen Hoffnungs- 
schimmer: nicht die völlige Vernichtung wird angedroht, sondern •ein kleiner 
Haufen wird übrig bleiben" (Dtn 28, 62). Dieser Rest dürfte auch für die 
christlichen Kirchen eine nicht zu übersehende Bedeutung haben. An diesem 
Rest erneuert sich immer wieder der Bund Jahwes. Dies ist auch das Grunder- 
lebnis Israels inmitten der gesamten Geschichte seines Bundes, in dem sich das 
Gericht Gottes in Leid, Not und Verfolgung vollzieht; dennoch wird der Bund 
nicht aufgekündigt; derartige leidvolle Ereignisse bilden vielmehr den Ansatz- 
punkt für eine Erneuerung des Volkes und für Gottes Offenbarung. Letztes 
Wort Gottes ist nicht das Gericht, sondern die Gnade. 

Prüfung 

So tief darum auch die Leiden als Strafe gesehen werden, sie sind im Verständ- 
nis der Bibel nur das Vorletzte. Das leidende Volk wird von Gott gezüchtigt, 
aber nie ganz verworfen. Hier liegt auch der Ansatz zu jenem letzten Optimis- 
mus, der den Dichter des 23. Psalmes noch bestimmt, wenn er Betet: •Muß ich 
auch wandern in finsterer Schlucht, ich fürchte kein Unheil; denn du bist bei 
mir, dein Stock und dein Stab geben mir Zuversicht." (Ps 23, 4) 

Neben dem Leid als Strafe kennt das Alte Testament auch das Leid als Prü- 
fung. Nach einem Wort aus dem Buch Hiob (5, 7) gehört Leiden zum mensch- 
lichen Leben schlechthin; es heißt: •Fürwahr, der Mensch ist zur Mühsal gebo- 
ren wie die Feuerfunken, die hoch fliegen." In der alttestamentlichen Lehr- 
erzählung vom geduldigen Hiob prüft Gott seinen Knecht durch Leiden; er 
gibt einem der Gottessöhne (Satan) die Erlaubnis, Hiob zu versuchen. Diesem 
Hiob sterben die Kinder weg, schwindet sein Besitz, geht die Gesundheit ver- 
loren - er sitzt auf der Asche seines Elends. Aber Gott hat ihn nicht verlassen. 
Hiob selbst empfängt die Leiden • selbst wenn er sie nicht versteht • immer 
noch als von Gott gesandte Leiden. Darin dürfte auch seine Größe zu sehen 
sein: daß er dennoch glaubt. Dieser Glaube raubt seinem unverständlichen 
Leiden die letzte Schärfe. Unverständlich ist und bleibt dieses Leid, es muß 



Ratlos vor dem Leid? 111 

aber damit noch nicht völlig sinnlos sein; denn es führt den glaubenden Hiob 
erneut vor die Größe eines Gottes, der sich dem allzu naiven menschlichen 
Verstehen nicht so einfach erschließt. Der leidende Mensch Hiob redet noch 
mit seinem Gott und besteht so die Prüfung. 

Hierin zeichnet sich wohl ein Unterschied zwischen ihm und dem heutigen 
Menschen ab. Angesichts von Leid, Not und Tod, von Unglück, Krieg und 
Krankheit, die keineswegs immer als Strafe oder Züchtigung angesehen wer- 
den dürfen, fragt der Mensch heute, ob es überhaupt einen guten Gott geben 
kann. Hiob jedoch weiß trotz dieser Leiden, daß menschliches Leben in all sei- 
nen Schichten noch umfangen bleibt von Gott. Insofern wird im Alten Testa- 
ment Gott selbst niemals zur Diskussion gestellt. Er bleibt immer Partner des 
Dialogs in menschlichem Leid wie in menschlicher Freude. - Selbst wenn Hiob 
keine geschichtliche Gestalt ist, sondern nur eine erbauende Erzählung, so exi- 
stiert er als Leidender, Zweifelnder, aber auch als sich zu Gott Hinwendender 
in vielen von uns. Die Erfahrung eines Hiob, daß Leid eine Prüfung sein kann, 
unter der man nicht zusammenbricht, sondern vielmehr erstarkt, hat in unserer 
Zeit einen Niederschlag gefunden im folgenden kurzen afrikanischen Mär- 
chen: 

Durch eine Oase ging ein finsterer Mann, Ben Sadok. Er war so gallig in 
seinem Charakter, daß er nichts Gesundes und Schönes sehen konnte, 
ohne es zu verderben. 

Am Rande der Oase stand ein junger Palmenbaum in bestem Wachs- 
tum. Der stach dem finsteren Araber in die Augen. Da nahm er einen 
schweren Stein und legte ihn der jungen Palme mitten in die Krone. Mit 
einem bösen Lachen ging er nach dieser Heldentat weiter. 

Die junge Palme schüttelte und bog sich und versuchte, die Last abzu- 
schütteln. Vergebens. Zu fest saß der Stein in ihrer Krone. Da krallte 
sich der junge Baum tiefer in den Boden und stemmte sich gegen die 
steinerne Last. Er senkte seine Wurzeln so tief, daß sie die verborgene 
Wasserader der Oase erreichten, und stemmte den Stein so hoch, daß die 
Krone über jeden Schatten hinausreichte. Wasser aus der Tiefe und 
Sonnenglut aus der Höhe machten eine königliche Palme aus dem jun- 
gen Baum. 

Nach Jahren kam Ben Sadok wieder, um sich an dem Krüppelbaum zu 
erfreuen, den er verdorben. Er suchte vergebens. Da senkte die stolzeste 
Palme ihre Krone, zeigte den Stein und sagte: •Ben Sadok, ich muß Dir 
danken; Deine Last hat mich stark gemacht." 

Eigenes Leid kann, wenn es als so Verfügtes angenommen und getragen wird, 
menschliches Leben zu einer ungeheuren Größe heranreifen lassen. 



Johannes Gründet 112 

Sühne 

Neben dem Leid als Strafe und dem Leid als Prüfung kennt das Alte Testament 
auch das Sühneleiden des Gerechten. Die Lieder vom leidenden Gottesknecht 
im zweiten Teil des Propheten Jesaja sind gewissermaßen Vorbild für jedes 
stellvertretende Sühneleiden. Diese Lieder entstanden im sechsten vorchristli- 
chen Jahrhundert während der babylonischen Gefangenschaft des Volkes Is- 
rael. Selbst wenn es sich in diesen Texten vermutlich um eine Totenklage eines 
Dichters auf einen verkannten Unbekannten handelt, der als Blutzeuge des 
Glaubens schuldlos geopfert wurde, so hat doch jüdisches Volksempfinden in 
diesen Liedern vom leidenden Gottesknecht einen Vorentwurf der eigenen 
Geschichte erkannt. Dies gab auch dem Martyrium jüdischer Gläubiger Jahr- 
hunderte hindurch Würde; denn noch in der letzten Erniedrigung wußte man 
sich als •Knecht Gottes". 

Christlicher Glaube sah in diesen Texten vorgezeichnet das Leiden und den 
Tod Jesu am Kreuz als stellvertretendes Sühneleiden für die Sünden der gan- 
zen Menschheit. Seither ist immer und überall offensichtlich das Leiden Un- 
schuldiger oder Gerechter im Lied des Gottesknechtes vorgezeichnet und im 
Schatten des Kreuzes zu sehen. Insofern gibt es nicht nur einen Gottesknecht, 
sondern viele Unschuldige, die zur Heiligung des göttlichen Namens in den 
Tod gingen. Das alttestamentliche Bild vom Schmerzensmann wird nicht nur 
transparent auf das Leiden Christi; es ist Urbild des Leides unschuldiger Men- 
schen schlechthin. Es ist ein Bild vom Prügelknaben der Weltgeschichte, vom 
leidenden Volk Israel, von aller Not und allem Leid Unschuldiger; es deutet 
an, daß das Leiden der Gerechten auch das Leiden Gottes ist. Gott leidet in 
seinem Knecht. Aus christlicher Sicht hat Gott im Leiden seines Sohnes Jesus 
Christus das Leid der Welt auf sich genommen und dadurch die Welt mit sich 
versöhnt. Dieses große Erbarmen Gottes über seine Welt ist und bleibt die 
letzte Hoffnung der Leidenden. Selbst wenn damit das Leiden noch nicht aus 
der Welt verbannt wurde, so ist doch mit dem Tod und der Auferstehung Jesu 
für den Christen Erlösung bereits angebrochen. Die letzte Sinnlosigkeit des 
Leidens erscheint beseitigt. 

Der Umgang mit dem Leid 

Wenden wir von diesen bibel-theologischen Aussagen nunmehr den Blick 
wieder auf das Leid der Menschen unserer Tage. Heute hat es weithin den An- 
schein, als seien die Menschen trotz äußerlichen Wohlstandes keineswegs 
glücklicher, als nähmen vor allem seelische Leiden und Depressionen des 
Menschen zu, und so manchem ist der Lebenssinn abhanden gekommen; die 
Belastbarkeit des Menschen nimmt ab; bereits aus geringfügigen Anlässen er- 
scheint ein Leben nicht mehr lebenswert. Die Selbstmord-Statistiken der 



Ratlos vor dem Leid? 113 

Wohlfahrtsstaaten wie die zunehmende Zahl der Versuche jener, die ihrem 
Leben ein Ende bereiten wollen, sprechen hier ein unüberhörbares Wort. Es 
kann in diesem Zusammenhang nicht auf die verschiedenen Ursachen dieses 
Phänomens eingegangen werden. Nur stellen wir eine Zunahme solchen Lei- 
dens fest. 

So paradox es auch klingen mag: unsere Aufgabe ist es zunächst, den Men- 
schen wieder leidfähig zu machen. Wir sind weithin unfähig geworden, nega- 
tive Ereignisse überhaupt richtig wahrzunehmen und zu verarbeiten, tiefer an 
uns herankommen zu lassen und damit zu leiden. In Abwandlung des Wortes 
von Alexander Mitscherlich von der Unfähigkeit zu trauern könnte man sagen: 
wir sind unfähig geworden zu leiden, und weil wir dies sind, sind wir auch nicht 
nur sprachlos, sondern ratlos vor dem Leid. 

Der rechte Umgang mit dem Leid will gelernt sein. Es bedarf hier zunächst 
der Bereitschaft, sich der Wirklichkeit, ihren Grenzen, Einschränkungen und 
Beeinträchtigungen zu stellen und das mir unabdingbar Verfügte auch noch als 
Aufgabe zu sehen. Sicherlich weiß keiner von uns, wie wenig oder wie sehr be- 
lastbar er ist. Wo wir aber von einem Ereignis - dem Tod eines uns nahe ste- 
henden Menschen, einem Unglück oder einer lebensbedrohenden Erkran- 
kung - in unserer Existenz zutiefst betroffen sind, wo ich ein solches Ereignis 
nicht bloß oberflächlich wahrnehme oder etwa überhaupt nicht wahrhaben 
möchte, sondern als Wirklichkeit in mein Leben hineinnehme, erfahre ich 
Leid. Selbst wenn ich dabei mit eigenen Kräften nicht fertig zu werden vermag, 
so zählt doch dieses Ereignis nunmehr zur Geschichte meines Lebens und gibt 
ihm ein unauswechselbares eigenes Gepräge. 

Der Umgang mit eigenem Leid darf uns nicht blind machen für das, was um 
uns geschieht, für die Aufgaben, die sich uns stellen, aber auch für das Leiden 
und die Not anderer. Wo ich mich als Leidender dem anderen zuwende, dessen 
Nöte und Sorgen mit erspüre, vollzieht sich bereits eine Wende: ein Stück der 
Verarbeitung eigenen Leides. Nicht umsonst heißt es in der abschließenden 
Rahmenerzählung des Buches Hiob (42, 10), daß der Herr das Geschick des 
Hiobs wendete, als er für seinen Nächsten Fürbitte einlegte. 

Kann nicht gerade in der Mitteilung meines Leides an den Nächsten, in ei- 
nem Gespräch, das Leid als Humanum zu etwas werden, was ein liebender 
Mensch mitträgt? Erhält nicht durch das Mitleiden meines Leidens unser Leid 
auch schon so etwas wie eine religiöse Dimension? So sehr dem Leidenden als 
solchem - und ihm ganz allein - das Leid zugewiesen bleibt, so bedarf er doch 
gerade in solchen Tagen jener Menschen, denen er sich mitteilen kann und die 
zumindest einen Teil seines Leides mitzutragen oder zumindest mitzuleiden 
bereit sind. Und noch eines: vollzieht sich nicht oftmals erst in einem solchen 
Mitleiden die Erfahrung, welche Bedeutung unsere menschlichen Beziehun- 
gen und Freundschaften tatsächlich besitzen? 



Johannes Gründel 114 

Aber auch der Umgang mit dem Leid anderer muß behutsam geschehen. 
Ein Kranker oder ein leidender Mensch will nicht einfach so etwas wie ein Al- 
lerweltsmitleid; er erwartet vielmehr, daß man ihn mit seinem Leid ernst 
nimmt. Das Empörendste dürfte sein, das Leid des anderen wegschwätzen zu 
wollen. Wo ein Freund von einem Ereignis zutiefst getroffen wird, so daß es ihn 
zum Leidenden werden läßt, verbietet zunächst die Ehrfurcht vor diesem Men- 
schen und seinem Leid jedes Wort. Hier kann Schweigen Ausdruck der Hoch- 
achtung vor der Tiefe solchen Leides und Trauerns sein. Die Ehrfurcht vor der 
Lebensüberzeugung des leidenden Menschen läßt es auch nicht zu, vorschnell 
mit frommen religiösen Worten Trost spenden zu wollen. 

Es gibt aber auch jenes Leid, das jeder von uns zunächst ein Stück des Weges 
selbst tragen muß, in dem er sich zwar vom Freund begleitet, aber noch nicht 
entlastet weiß. Die großen Theologen und Mystiker kannten durchaus das 
Phänomen der Ratlosigkeit vor Gott, wenn sie von der dunklen Nacht der 
Sinne sprachen, von jenem tiefsten Leid, das für sie in der ausbleibenden Ant- 
wort auf eine Frage oder eben in der Abwesenheit Gottes bestand. Auch die 
Evangelisten Matthäus und Markus legen Jesus am Kreuz das Wort von der 
Gottverlassenheit in den Mund: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich 
verlassen?" (Mt 27, 46; Mk 15, 34) Es ist dies ja der Beginn des 22. Psalms. 
Eine ganze Theologie, die sogenannte negative Theologie, macht ernst mit die- 
ser Ratlosigkeit des Menschen. 

Wo uns ein schweres Leid eines lieben Menschen zutiefst betrifft, wo wir es 
mitzutragen und zu erleiden versuchen, erhalten die zwischenmenschlichen 
freundschaftlichen Beziehungen ihre letzte existentielle Tiefe. 

In der Religionsgeschichte wird die Forderung solchen Mitleidens bereits im 
altägyptischen Totenbuch sichtbar, wenn sich darin der Tote verteidigt: •Ich 
habe den Mitmenschen nicht hungern lassen ..." Das christliche Hauptgebot 
der Gottes- und Nächstenliebe fordert von uns eine letzte Solidarität mit dem 
Leid und der Not anderer. In den Gerichtsreden wird den Verdammten vorge- 
halten, daß sie die Hungrigen nicht gespeist, die Durstigen nicht getränkt, die 
Fremden von der Tür gewiesen, die Nackten nicht bekleidet, die Kranken und 
Gefangenen nicht besucht haben (vgl. Mt 25, 41-44). 

Bei alldem aber bleibt: eine letzte Antwort auf Leiden in der Welt läßt sich 
nicht finden, selbst wenn wir diesem Leid nicht ausweichen dürfen, sondern es 
als ein Stück menschlicher Wirklichkeit annehmen müssen. Für den glauben- 
den Christen jedoch ist die noch bleibende Ratlosigkeit vor dem Leid ein Zei- 
chen dafür, daß eben Erlösung hier auf Erden nicht oder wenigstens noch nicht 
voll gegeben ist, sondern daß noch Verheißung bleibt- allerdings eine Verhei- 
ßung, die dieser Welt fest zugesagt wurde und die in der Auferstehung Jesu be- 
reits ihren Anfang genommen hat. Nach dem Bericht des Evangelisten Lukas 
greift Jesus bei seinem Besuch in der Synagoge seiner Heimatstadt Nazareth 



Keine Alternative zur Brüderlichkeit 115 

nach der Schriftrolle, öffnet sie und liest daraus - bezogen auf sein Kommen 
und Wirken - die Worte des Propheten Jesaja: 

Gott wirkt durch mich. 
Er hat mich berufen. 
Er hat mich gesandt, seine Liebe den Armen zu bringen, Gefangenen 
Freiheit zu geben und Blinden das Licht, Mißhandelte zu erlösen und 
eine Zeit anzukündigen, in der Gott Heil gibt. (Luk 4, 18-19) 

Keine Alternative zur Brüderlichkeit 
Günter Bleickert, Ladenburg 

Beim Versuch, über Brüderlichkeit zu reden, kann man gerade heute schnell 
auf Widerstand stoßen. •Brüderlichkeit?" sagte mir skeptisch ein junger 
Mensch, •meine Freunde sind mir lieber; die kann ich mir wenigstens selber 
aussuchen." Deshalb, so sieht man, hilft der Gegenvorschlag •Schwesterlich- 
keit", den wir nicht ernster zu nehmen brauchen, als er gemeint ist, ebensowe- 
nig weiter wie die moderner klingende Etikettierung •Solidarität". Brüder- 
lichkeit, so scheint es, ist eher eine Sache des Gefühls, Solidarität dagegen eher 
des Bewußtseins; der Tat jedoch mangelt es beiden in gleicher Weise. Und 
wenn einmal solidarisches Bewußtsein doch endlich in solidarisches Handeln 
sich verwandelt, dann erweist sich die Solidarität mit einer bestimmten Person 
oder Gruppe auf ihrer Kehrseite als gleichursprüngliche Abschirmung gegen 
andere. Womit wir erneut darauf gekommen wären, daß Brüderlichkeit auch 
als Solidarität ausgegeben eben am besten unter Freunden funktioniert. 

Daß dies der Fall ist, daß die Tatsachen zumeist so liegen, wer mag das leug- 
nen? Indessen, •Tatsache" - sagt Ludwig Feuerbach1 einmal - •paßt auf die 
Vernunft, wie die Faust aufs Auge". Der Hinweis, daß die Fakten, die Realitä- 
ten nun einmal anders seien, nimmt überhaupt nichts vom Wert, Recht und 
Sinn vernünftiger idealer Prinzipien. Im Gegenteil: Gerade weil die Verhält- 
nisse anders, noch anders sind, als es die vernünftigen Überzeugungen verlan- 
gen, sind letztere sinnvoll und notwendig. Die Tatsachen, die elenden und not- 
vollen, sollen gewendet werden zur Freiheit, zur Brüderlichkeit. Auf den Ap- 
pell zur Brüderlichkeit kann so lange nicht verzichtet werden, wie sie in unse- 
rem Leben, im Leben der Gesellschaft nicht, noch nicht verwirklicht ist. 

1 Das Wesen des Christentums, Reclara-Ausgabe, 311. 




