Ratlos vor dem Leid?

Der Christ und sein Glaube!
Johannes Griindel, Miinchen

In Dankbarkeit Richard Egenter gewidmet, T 11. 2. 1981

Der Mensch und das Leid

Seit Menschengedenken bestimmen nicht nur Gliick und Freude, sondern
auch Not, Krankheit und Leid menschliches Dasein. Ein GrofBteil der Mensch-
heit unserer Tage stohnt immer noch unter Unfreiheit und Versklavung, Hun-
ger und Entbehrung. Neben korperlichem Schmerz und duBerer Not belasten
auch seelische Leiden den Menschen: der Tod eines Freundes oder Lebensge-
fahrten, das Scheitern einer ehelichen Verbindung, Untreue und Verrat, Ein-
samkeit und psychische Angste, vor allem aber eine vermeintliche Hoffnungs-
losigkeit des eigenen Daseins.

Doch lassen sich iiberhaupt korperliche und seelische Leiden so voneinan-
der trennen? Zunehmend wird uns bewuf}t, da3 aufgrund der leib-seelischen
Einheit des Menschen ein Wechselverhiltnis besteht zwischen leiblichem und
seelischem Geschehen: psychische Storungen und seelisches Leid kdnnen so
groB sein, daB sie in ihren Auswirkungen auch zu korperlicher Erkrankung
filhren — und umgekehrt: korperliche Erkrankung kann auch die seelische
Verfassung eines Menschen wesentlich beeintrichtigen.

Dabei diirfte jedoch dem seelischen Bereich das Schwergewicht zufallen.
Wo nimlich die innere VerfaB8theit und seelische Gesundheit eines Menschen
schwer gestort sind, wird sich dies auch auf seine gesamte Belastbarkeit aus-
wirken. Dagegen vermag jener Mensch, der unter schwerster Beanspruchung

“steht, unter Umstinden auch groBe korperliche Not, leibliche Behinderung
oder Schmerz zu tragen und zu ertragen, wenn er nur eine entsprechende seeli-
sche Kraft und eine innere Stabilitét besitzt. Von Friedrich Nietzsche stammt
das Wort: ,,Wer ein Warum hat zu leben, ertrigt fast jedes Wie.*

Es gibt Leiden und Schmerzen, die sich beheben lassen oder die wenigstens
gemildert werden konnen. Es gibt aber auch Leid, durch das der Mensch hin-
durch muB, dem auszuweichen ebensowenig moglich ist wie dem eigenen Tod.
Leiden — kérperliches wie seelisches — kann unverschuldet als Verhéngnis, ge-

t Der folgende Beitrag wurde als Ansprache im Bayerischen Rundfunk gehalten.



Ratlos vor dem Leid? 107

radezu als Schicksal dem Menschen zugewiesen sein; es kann aber auch durch
eigenes Verhalten verursacht und selbstverschuldet sein.

Es gibt auch ein Leid, das die Ritsel dieser Welt bieten: Warum brechen
immer wieder Naturkatastrophen durch in einer Welt, die ansonsten mit faszi-
nierender Weisheit und ZweckmiBigkeit konstruiert erscheint? Warum gibt
es Erdbeben, Vulkanausbriiche, Zerstorung gesunden menschlichen Lebens
durch Krebswucherungen oder andere Erkrankungen? Warum gibt es Hafl
und Aggression unter Menschen, ja unter Volkern in einer Weise, da3 man
sich gegenseitig zu vernichten droht?

Doch sind wirklich derartige Geschehnisse, wenn sie den Menschen treffen,
sind Schmerz, Krankheit und Tod eines lieben Menschen schon menschliches
Leid? Oder mii3te man Leid nicht tiefer verstehen als eine spezifisch menschli-
che Qualitit? Erst wo ich zutiefst von einem Geschehen, einem Ereignis
schmerzlich betroffen werde, wo dieser Schmerz nicht nur duBerlich gewisser-
maBen vital erfahren, sondern ganzmenschlich erlebt wird, kann man vom
Leid eines Menschen sprechen.

Leiden — seien sie korperlich oder seelisch, verschuldet oder unverschuldet,
personlich oder universell, oberflachlich wahrgenommen oder zutiefst als Leid
erfahren — Leiden gibt es viel, ja zuviel auf dieser unserer Welt. Der Mensch
steht ratlos davor, ob er nun selbst konkret davon betroffen ist als Schwerkran-
ker und Leidender, ob er sich als ndchster Angehoriger, Freund oder von Be-
rufs wegen zu Trost und Hilfe aufgerufen fiihlt, oder ob er auch solchem Leid
nur von der Ferne begegnet und sich mit ihm auseinandersetzt.

Der Mensch vor dem Leid

Kann man nun nach dem ,, Warum* menschlichen Leides fragen? Laf3t sich ei-
ner todbringenden Krankheit, einer unverschuldeten seelischen Not iiber-
haupt ein Sinn abgewinnen? Sigmund Freud, der selbst jahrelang in seiner
Krankheit korperliche Qualen zu erdulden hatte — Gaumen und Oberkiefer
wurden von einer bosartigen Geschwulst langsam zerstort — hat viel iiber den
Sinn der Krankheit nachgedacht. Doch wie er dem Leben jeden objektiven
Sinn absprach, so auch seiner Krankheit: ,,Hochst iiberfliissig* — lautete sein
Kommentar — wenngleich derselbe Sigmund Freud die psychischen Erkran-
kungen seiner Patienten, die Neurosen, keineswegs als ,,hochst iiberfliissig*
bezeichnete, sondern ihnen einen Sinn zusprach?. Fiir Freud waren solche
Krankheiten insofern sinnvoll, als sie im Leben des einzelnen oder auch im Ge-
samtentwurf der Welt doch noch zu etwas gut erschienen, und wenn auch nur

2 Vgl hierzu A. Gérres, Sinn und Unsinn der Krankheit. Hiob und Freud, in: A. Gorres (Hrsg.),
Der Kranke — Argernis der Leistungsgesellschaft, Diisseldorf 1971, 74-88.



Johannes Griindel 108

der neurotisch Kranke die Krankheit als Ersatzbefriedigung braucht, als Ver-
weigerung vor konkreten Forderungen der Familie oder als Protest gegen Zu-
mutungen und Anforderungen des Berufes und der Gesellschaft.

Und dennoch pafit die Krankheit nicht in das natiirliche Lebensprogramm
des Menschen. Der Arzt betrachtet sic als Feind, den es zu bekampfen gilt. Oft
bleibt eben die erste Reaktion des Kranken ,,hochst iiberfliissig* die einzige.
So manche verstehen Krankheit und Leiden als kurze Lebenspanne, die mog-
lichst bald wieder abgesetzt und repariert werden muf33.

Oder kénnen nicht doch Krankheit und Leiden ein Angebot und eine Einla-
dung sein, eine vielleicht verschiittete Dimension unseres eigenen Lebens wie-
der frei zulegen? Ob nicht so manches Mal der gewaltsame Eingriffin den Ab-
lauf unseres Lebens durch Unfall, durch Krankheit oder durch den Verlust ei-
nes Menschen uns aus der unmittelbaren Einbindung an die Aufgaben des Be-
rufes und an vordergriindige Begebenheiten herausreifit und neue Dimensio-
nen am Horizont wieder aufleuchten 148t, die Frage nach dem Sinn unseres
Tuns, ja nach dem letzten Sinn unseres Lebens iiberhaupt wieder einmal stellt?

Auch Kranke und leidende Menschen konnen Sinn erfahren in der Begeg-
nung mit anderen Menschen, denen es ebenso oder noch schlimmer ergeht.
Dennoch strauben wir uns mit Recht gegen Krankheit, Leiden und Not und
versuchen, sic aus unserer Welt zu verbannen. Auch der religios gldubige
Mensch bleibt hiervon nicht ausgenommen; denn vor dem vielfachen unendli-
chen Leid in der Welt verstummt selbst ein an Gott glaubender Mensch oder
gerit in Zweifel, wie so etwas liberhaupt moglich ist.

Kann angesichts dieser vielfiltigen Formen von Unrecht und Leiden, ange-
sichts der furchtbaren Weltkriege unseres Jahrhunderts, der Greueltaten wih-
rend der NS-Zeit, der Naturkatastrophen in der Welt, der vielféltigen Vertrei-
bung ganzer Volksgruppen und Verfolgung einzelner heute der Mensch noch
von cinem guten Gott sprechen? Auch Christen stehen zunichst ratlos und
sprachlos vor solchem Leid. Wir miissen offen eingestehen: hierfiir gibt es
keine befriedigende Erkldrung. Ein geistlicher Schriftsteller zu Beginn dieses
Jahrhunderts, Peter Lippert, warnt vor vorschnellen Erkldrungsversuchen,
wenn er schreibt: ,,(Gott ...), es gibt Menschen, die alles wissen, die auch Deine
groBen Gedanken und Ratschliisse durchdringen und fein sduberlich sich zu-
rechtlegen. Sie erkldren alles und beweisen mir, daB es gerade so sein muB3 und
so am besten ist, wie s ist. Aber ich mag sie nicht, diese Alleserklarer. Und am
wenigsten mag ich Deine Erklarer, die Dich rechtfertigen und herausreden bei
allem, was Du tust. Ich gestehe Dir lieber, daf ich Dich nicht verstehe, daf ich
nicht begreife, warum Du den Schmerz, warum Du so viel Schmerz, so briillen-
den, wahnsinnigen und sinnlosen Schmerz geschaffen hast.“4

3 Ebenda 78 f.
4 P. Lippert, Der Mensch Job redet mit Gott, Miinchen 1934, 174 {.



Ratlos vor dem Leid? 109
Der Christ vor dem Leid

Selbst wenn man mit allen moglichen Erkldrungsversuchen das Leid nicht
wegdiskutieren kann, so erscheint es doch notwendig, die Frage nach dem
Warum zu stellen, um vielleicht wenigstens fiir die Ratlosigkeit und fiir das
bleibende Geheimnis des Leidens eine Antwort zu erhalten. Mit dieser uralten
Menschheitsfrage haben sich die verschiedensten Religionen auseinanderge-
setzt. Hierzu werden auch die unterschiedlichsten-Antworten versucht. — Die
sog. primitiven Religionen sehen Leiden verursacht durch magische Mittel
oder durch die Einwirkung damonischer Kréfte. — Im Parsismus, der Form der
Lehre des Zarathustra, geht man von einem bésen Prinzip aus, das als Verursa-
cher allen Leides angesehen wird. — Sowohl der Konfuzianismus wie die indi-
sche Lehre vom Karma sehen Leiden und Not des Menschen in einem ur-
spriinglichen Zusammenhang mit dem moralischen Verhalten der Betreffen-
den. Die indische Lehre vom Geburtenkreislauf erblickt im Verhalten und
Werk des Menschen die Voraussetzung fiir seine kiinftige Existenz. — Der
frithe Buddhismus wieder sieht Leiden als Qualitit menschlichen Daseins, das
erst mit dem Eingang ins Nirwana iiberwunden wird. Im nordlichen Buddhis-
mus entwickelte sich daraus die Ansicht, daB ein Bodhisattwa Leiden anderer
auf sich nehmen kann und fiir deren Heil opfert. — Nach altgriechischer Auffas-
sung fithrt Leiden den Menschen erst zu einem wahren Wissen.

Die Frage nach dem Warum des Leids wird in den Schriften des Alten Te-
stamentes vom geduldigen Hiob ebenso gestellt wie in unserer Zeit angesichts
der Verbrechen von Auschwitz und der Leiden unschuldiger Kinder oder un-
heilbar Kranker. Selbst wenn es hierzu keine Patentantwort gibt, so kann es
sich vielleicht doch lohnen, dieser Frage noch etwas nachzugehen; denn zum
Kern christlicher Botschaft zidhlt das unschuldige Leiden und Sterben Jesu,
sein Kreuzestod wie seine Auferstehung. Diese christliche Botschaft konnte
wenigstens die Richtung weisen, in der eine Antwort zu suchen ware.

Strafe

Zu Beginn der Bibel wird in der Erzdhlung vom Paradies zunéchst ein Idealbild
menschlichen Lebens ohne Leid, Not und Tod entworfen; doch brechen un-
mittelbar mit der Siindigkeit des Menschen Leiden und Tod in die Welt ein.
Dem Menschen ist das Leiden wie der Schatten dem Licht beigegeben. Darum
wird die Frau ,,unter Schmerzen ihre Kinder gebiren® (Gen 3, 16); verflucht
soll der Ackerboden sein, Dornen und Disteln tragen; mit Schwei} im Gesicht
wird der Mensch sein Brot essen und zuriickkehren zur Erde, von der er ge-
nommen wurde (vgl. Gen 3, 17-19).

In diesen Texten werden offensichtlich die immer wieder zu erfahrenden
Beschwernisse des Lebens wie der Tod als Strafe Gottes gedeutet. Dal3 der



Johannes Griindel 110

Brudermérder Kain unstet und fliichtig iiber die Erde zieht, wird ebenfalls als
Folge seiner Schuld und als Strafe gedeutet. — Selbst wenn es diese Gestalten
der biblischen Urgeschichte wie Kain und Abel nicht gegeben hat, sie existie-
ren doch irgendwie in jedem Menschen fort.

In einer weiteren Reihe von Beispielen kennt das Alte Testament Leiden als
Folge von Strafe. So wird das auserwahlte Volk Israel durch Krieg, Verfolgung
und Vertreibung dafiir gestraft, daf} es die Treue zum Bund Gottes mit seinem
Volk aufgekiindigt hat. Ja es sieht fast so aus, als habe sich im Verlaufe einer
mehrtausendjihrigen Geschichte bis heute noch die Volkerwelt gegen Israel
verschworen und dieses Volk unter andere Volker der Welt zerstreut — und
dennoch enthalten die gleichen biblischen Texte immer einen Hoffnungs-
schimmer: nicht die vollige Vernichtung wird angedroht, sondern ,,ein kleiner
Haufen wird iibrig bleiben* (Dtn 28, 62). Dieser Rest diirfte auch fiir die
christlichen Kirchen eine nicht zu iibersehende Bedeutung haben. An diesem
Rest erneuert sich immer wieder der Bund Jahwes. Dies ist auch das Grunder-
lebnis Israels inmitten der gesamten Geschichte seines Bundes, in dem sich das
Gericht Gottes in Leid, Not und Verfolgung vollzieht; dennoch wird der Bund
nicht aufgekiindigt; derartige leidvolle Ereignisse bilden vielmehr den Ansatz-
punkt fiir eine Erneuerung des Volkes und fiir Gottes Offenbarung. Letztes
Wort Gottes ist nicht das Gericht, sondern die Gnade.

Priifung

So tief darum auch die Leiden als Strafe gesehen werden, sie sindim Verstand-
nis der Bibel nur das Vorletzte. Das leidende Volk wird von Gott geziichtigt,
aber nie ganz verworfen. Hier liegt auch der Ansatz zu jenen¥letzten Optimis-
mus, der den Dichter des 23. Psalmes noch bestimmt, wenn er betet: ,,Mul} ich
auch wandern in finsterer Schlucht, ich fiirchte kein Unheil; denn du bist bei
mir, dein Stock und dein Stab geben mir Zuversicht.* (Ps 23, 4)

Neben dem Leid als Strafe kennt das Alte Testament auch das Leid als Prii-
fung. Nach einem Wort aus dem Buch Hiob (5, 7) geh6rt Leiden zum mensch-
lichen Leben schlechthin; es heil3t: ,,Fiirwahr, der Mensch ist zur Miihsal gebo-
ren wie die Feuerfunken, die hoch fliegen.* In der alttestamentlichen Lehr-
erzihlung vom geduldigen Hiob priift Gott seinen Knecht durch Leiden; er
gibt einem der GottessGhne (Satan) die Erlaubnis, Hiob zu versuchen. Diesem
Hiob sterben die Kinder weg, schwindet sein Besitz, geht die Gesundheit ver-
loren — er sitzt auf der Asche seines Elends. Aber Gott hat ihn nicht verlassen.
Hiob selbst empfingt die Leiden — selbst wenn er sie nicht versteht — immer
noch als von Gott gesandte Leiden. Darin diirfte auch seine Gréf3e zu sehen
sein: daB3 er dennoch glaubt. Dieser Glaube raubt seinem unverstidndlichen
Leiden die letzte Schirfe. Unverstiandlich ist und bleibt dieses Leid, es muf3



Ratlos vor dem Leid? 111

aber damit noch nicht vollig sinnlos sein; denn es fiihrt den glaubenden Hiob
erneut vor die GréBe eines Gottes, der sich dem allzu naiven menschlichen
Verstehen nicht so einfach erschliet. Der leidende Mensch Hiob redet noch
mit seinem Gott und besteht so die Priifung.

Hierin zeichnet sich wohl ein Unterschied zwischen ihm und dem heutigen
Menschen ab. Angesichts von Leid, Not und Tod, von Ungliick, Krieg und
Krankheit, die keineswegs immer als Strafe oder Ziichtigung angesehen wer-
den diirfen, fragt der Mensch heute, ob es iiberhaupt einen guten Gott geben
kann. Hiob jedoch weiB trotz dieser Leiden, dal menschliches Leben in all sei-
nen Schichten noch umfangen bleibt von Gott. Insofern wird im Alten Testa-
ment Gott selbst niemals zur Diskussion gestellt. Er bleibt immer Partner des
Dialogs in menschlichem Leid wie in menschlicher Freude. — Selbst wenn Hiob
keine geschichtliche Gestalt ist, sondern nur eine erbauende Erzdhlung, so exi-
stiert er als Leidender, Zweifelnder, aber auch als sich zu Gott Hinwendender
in vielen von uns. Die Erfahrung eines Hiob, da3 Leid eine Priifung sein kann,
unter der man nicht zusammenbricht, sondern vielmehr erstarkt, hat in unserer
Zeit einen Niederschlag gefunden im folgenden kurzen afrikanischen Mir-
chen:

Durch eine QOase ging ein finsterer Mann, Ben Sadok. Er war so gallig in
seinem Charakter, daB er nichts Gesundes und Schones sehen konnte,
ohne es zu verderben.

Am Rande der Oase stand ein junger Palmenbaum in bestem Wachs-
tum. Der stach dem finsteren Araber in die Augen. Da nahm er einen
schweren Stein und legte ihn der jungen Palme mitten in die Krone. Mit
einem bodsen Lachen ging er nach dieser Heldentat weiter.

Die junge Palme schiittelte und bog sich und versuchte, die Last abzu-
schiitteln. Vergebens. Zu fest sal3 der Stein in ihrer Krone. Da krallte
sich der junge Baum tiefer in den Boden und stemmte sich gegen die
steinerne Last. Er senkte seine Wurzeln so tief, daB sie die verborgene
Wasserader der Oase erreichten, und stemmte den Stein so hoch, daf3 die
Krone iiber jeden Schatten hinausreichte. Wasser aus der Tiefe und
Sonnenglut aus der Hohe machten eine konigliche Palme aus dem jun-
gen Baum.

Nach Jahren kam Ben Sadok wieder, um sich an dem Kriippelbaum zu
erfreuen, den er verdorben. Er suchte vergebens. Da senkte die stolzeste
Palme ihre Krone, zeigte den Stein und sagte: ,,Ben Sadok, ich mu3 Dir
danken; Deine Last hat mich stark gemacht.*

Eigenes Leid kann, wenn es als so Verfiigtes angenommen und getragen wird,
menschliches Leben zu einer ungeheuren Grofle heranreifen lassen.



Johannes Griindel 112
Siihne

Neben dem Leid als Strafe und dem Leid als Priifung kennt das Alte Testament
auch das Siihneleiden des Gerechten. Die Lieder vom leidenden Gottesknecht
im zweiten Teil des Propheten Jesaja sind gewissermaBBen Vorbild fiir jedes
stellvertretende Siihneleiden. Diese Lieder entstanden im sechsten vorchristli-
chen Jahrhundert wahrend der babylonischen Gefangenschaft des Volkes Is-
rael. Selbst wenn es sich in diesen Texten vermutlich um eine Totenklage eines
Dichters auf einen verkannten Unbekannten handelt, der als Blutzeuge des
Glaubens schuldlos geopfert wurde, so hat doch judisches Volksempfinden in
diesen Liedern vom leidenden Gottesknecht einen Vorentwurf der eigenen
Geschichte erkannt. Dies gab auch dem Martyrium jiidischer Glaubiger Jahr-
hunderte hindurch Wiirde; denn noch in der letzten Erniedrigung wu3te man
sich als ,,Knecht Gottes*.

Christlicher Glaube sah in diesen Texten vorgezeichnet das Leiden und den
Tod Jesu am Kreuz als stellvertretendes Siihneleiden fiir die Siinden der gan-
zen Menschheit. Seither ist immer und iiberall offensichtlich das Leiden Un-
schuldiger oder Gerechter im Lied des Gottesknechtes vorgezeichnet und im
Schatten des Kreuzes zu sehen. Insofern gibt es nicht nur einen Gottesknecht,
sondern viele Unschuldige, die zur Heiligung des gottlichen Namens in den
Tod gingen. Das alttestamentliche Bild vom Schmerzensmann wird nicht nur
transparent auf das Leiden Christi; es ist Urbild des Leides unschuldiger Men-
schen schlechthin. Es ist ein Bild vom Priigelknaben der Weltgeschichte, vom
leidenden Volk Israel, von aller Not und allem Leid Unschuldiger; es deutet
an, daf3 das Leiden der Gerechten auch das Leiden Gottes ist. Gott leidet in
seinem Knecht. Aus christlicher Sicht hat Gott im Leiden seines Sohnes Jesus
Christus das Leid der Welt auf sich genommen und dadurch die Welt mit sich
versohnt. Dieses groBe Erbarmen Gottes iiber seine Welt ist und bleibt die
letzte Hoffnung der Leidenden. Selbst wenn damit das Leiden noch nicht aus
der Welt verbannt wurde, so ist doch mit dem Tod und der Auferstehung Jesu
fiir den Christen Erldsung bereits angebrochen. Die letzte Sinnlosigkeit des
Leidens erscheint beseitigt.

Der Umgang mit dem Leid

Wenden wir von diesen bibel-theologischen Aussagen nunmehr den Blick
wieder auf das Leid der Menschen unserer Tage. Heute hat es weithin den An-
schein, als seien die Menschen trotz duflerlichen Wohlstandes keineswegs
gliicklicher, als nahmen vor allem seelische Leiden und Depressionen des
Menschen zu, und so manchem ist der Lebenssinn abhanden gekommen; die
Belastbarkeit des Menschen nimmt ab; bereits aus geringfiigigen Anléssen er-
scheint ein Leben nicht mehr lebenswert. Die Selbstmord-Statistiken der



Ratlos vor dem Leid? 113

Wohlfahrtsstaaten wie die zunehmende Zahl der Versuche jener, die ihrem
Leben ein Ende bereiten wollen, sprechen hier ein uniiberhérbares Wort. Es
kann in diesem Zusammenhang nicht auf die verschiedenen Ursachen dieses
Phanomens eingegangen werden. Nur stellen wir eine Zunahme solchen Lei-
dens fest.

So paradox es auch klingen mag: unsere Aufgabe ist es zuniichst, den Men-
schen wieder leidfdhig za machen. Wir sind weithin unfahig geworden, nega-
tive Ereignisse iiberhaupt richtig wahrzunehmen und zu verarbeiten, tiefer an
uns herankommen zu lassen und damit zu leiden. 1n Abwandlung des Wortes
von Alexander Mitscherlich von der Unféhigkeit zu travern konnte man sagen:
wir sind unfihig geworden zu leiden, und weil wir dies sind, sind wir auch nicht
nur sprachlos, sondern ratlos vor dem Leid.

Der rechte Umgang mit dem Leid will gelernt sein. Es bedarf hier zunichst
der Bereitschaft, sich der Wirklichkeit, ihren Grenzen, Einschrankungen und
Beeintrichtigungen zu stellen und das mir unabdingbar Verfiigte auch noch als
Aufgabe zu sehen. Sicherlich weif3 keiner von uns, wie wenig oder wie sehr be-
lastbar er ist. Wo wir aber von einem Ereignis — dem Tod eines uns nahe ste-
henden Menschen, einem Ungliick oder einer lebensbedrohenden Erkran-
kung —in unserer Existenz zutiefst betroffen sind, wo ich ein solches Ereignis
nicht blof} oberflichlich wahrnehme oder etwa iiberhaupt nicht wahrhaben
mochte, sondern als Wirklichkeit in mein Leben hineinnehme, erfahre ich
Leid. Selbst wenn ich dabei mit eigenen Kriften nicht fertig zu werden vermag,
so zéhlt doch dieses Ereignis nunmehr zur Geschichte meines Lebens und gibt
ihm ein unauswechselbares eigenes Geprige.

Der Umgang mit eigenem Leid darf uns nicht blind machen fiir das, was um
uns geschieht, fiir die Aufgaben, die sich uns stellen, aber auch fiir das Leiden
und die Not anderer. Wo ich mich als Leidender dem anderen zuwende, dessen
Note und Sorgen mit erspiire, vollzieht sich bereits eine Wende: ein Stiick der
Verarbeitung eigenen Leides. Nicht umsonst heiBt es in der abschlieBenden
- Rahmenerzihlung des Buches Hiob (42, 10), daB der Herr das Geschick des
Hiobs wendete, als er fiir seinen Nichsten Firbitte einlegte.

Kann nicht gerade in der Mitteilung meines Leides an den Nichsten, in ei-
nem Gesprich, das Leid als Heumanum zu etwas werden, was ein liecbender
Mensch mittrégt? Erhilt nicht durch das Mitleiden meines Leidens unser Leid
auch schon so etwas wie eine religidse Dimension? So sehr dem Leidenden als
solchem — und ihm ganz allein — das Leid zugewiesen bleibt, so bedarf er doch
gerade in solchen Tagen jener Menschen, denen er sich mitteilen kann und die
zumindest einen Teil seines Leides mitzutragen oder zumindest mitzuleiden
bereit sind. Und noch eines: vollzieht sich nicht oftmals erst in einem solchen
Mitleiden die Erfahrung, welche Bedeutung unsere menschlichen Beziehun-
gen und Freundschaften tatsidchlich besitzen?



Johannes Griindel 114

Aber auch der Umgang mit dem Leid anderer mull behutsam geschehen.
Ein Kranker oder ein leidender Mensch will nicht einfach so etwas wie ein Al-
lerweltsmitleid; er erwartet vielmehr, da man ihn mit seinem Leid ernst
nimmt. Das Emporendste diirfte sein, das Leid des anderen wegschwétzen zu
wollen. Wo ein Freund von einem Ereignis zutiefst getroffen wird, so da es ihn
zum Leidenden werden 143t, verbietet zunichst die Ehrfurcht vor diesem Men-
schen und seinem Leid jedes Wort. Hier kann Schweigen Ausdruck der Hoch-
achtung vor der Tiefe solchen Leides und Trauerns sein. Die Ehrfurcht vor der
Lebensiiberzeugung des leidenden Menschen 148t es auch nicht zu, vorschnell
mit frommen religidsen Worten Trost spenden zu wollen.

Es gibt aber auch jenes Leid, das jeder von uns zunéchst ein Stiick des Weges
selbst tragen muB, in dem er sich zwar vom Freund begleitet, aber noch nicht
entlastet weil. Die grolen Theologen und Mystiker kannten durchaus das
Phanomen der Ratlosigkeit vor Gott, wenn sie von der dunklen Nacht der
Sinne sprachen, von jenem tiefsten Leid, das fiir sie in der ausbleibenden Ant-
wort auf eine Frage oder eben in der Abwesenheit Gottes bestand. Auch die
Evangelisten Matthdus und Markus legen Jesus am Kreuz das Wort von der
Gottverlassenheit in den Mund: ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen? (Mt 27, 46; Mk 15, 34) Es ist dies ja der Beginn des 22. Psalms.
Eine ganze Theologie, die sogenannte negative Theologie, macht ernst mit die-
ser Ratlosigkeit des Menschen.

Wo uns ein schweres Leid eines lieben Menschen zutiefst betrifft, wo wir es
mitzutragen und zu erleiden versuchen, erhalten die zwischenmenschlichen
freundschaftlichen Beziehungen ihre letzte existentielle Tiefe.

In der Religionsgeschichte wird die Forderung solchen Mitleidens bereits im
altdgyptischen Totenbuch sichtbar, wenn sich darin der Tote verteidigt: ,,Ich
habe den Mitmenschen nicht hungern lassen ...“ Das christliche Hauptgebot
der Gottes- und Nichstenliebe fordert von uns eine letzte Solidaritdt mit dem
Leid und der Not anderer. In den Gerichtsreden wird den Verdammten vorge-
halten, daB sie die Hungrigen nicht gespeist, die Durstigen nicht getrinkt, die
Fremden von der Tiir gewiesen, die Nackten nicht bekleidet, die Kranken und
Gefangenen nicht besucht haben (vgl. Mt 25, 41-44).

Bei alldem aber bleibt: eine letzte Antwort auf Leiden in der Welt 148t sich
nicht finden, selbst wenn wir diesem Leid nicht ausweichen diirfen, sondern es
als ein Stiick menschlicher Wirklichkeit annehmen miissen. Fiir den glauben-
den Christen jedoch ist die noch bleibende Ratlosigkeit vor dem Leid ein Zei-
chen dafiir, daB eben Erl6sung hier auf Erden nicht oder wenigstens noch nicht
voll gegeben ist, sondern daB noch VerheiBung bleibt — allerdiigs eine Verhei-
Bung, die dieser Welt fest zugesagt wurde und die in der Auferstehung Jesu be-
reits ihren Anfang genommen hat. Nach dem Bericht des Evangelisten Lukas
greift Jesus bei seinem Besuch in der Synagoge seiner Heimatstadt Nazareth



Keine Alternative zur Briiderlichkeit 115

nach der Schriftrolle, 6ffnet sie und liest daraus — bezogen auf sein Kommen
und Wirken — die Worte des Propheten Jesaja:
Gott wirkt durch mich.
Er hat mich berufen.
Er hat mich gesandt, seine Liebe den Armen zu bringen, Gefangenen
Freiheit zu geben und Blinden das Licht, Mihandelte zu erlésen und
eine Zeit anzukiindigen, in der Gott Heil gibt. (Luk 4, 18-19)

Keine Alternative zur Briuderlichkeit

Giinter Bleickert, Ladenburg

Beim Versuch, iiber Briiderlichkeit zu reden, kann man gerade heute schnell
auf Widerstand stoBSen. ,,Briiderlichkeit?*‘ sagte mir skeptisch ein junger
Mensch, ,,meine Freunde sind mir lieber; die kann ich mir wenigstens selber
aussuchen.** Deshalb, so sicht man, hilft der Gegenvorschlag ,,Schwesterlich-
keit*, den wir nicht ernster zu nehmen brauchen, als er gemeint ist, ebensowe-
nig weiter wie die moderner klingende Etikettierung ,,Solidaritét“. Briider-
lichkeit, so scheint es, ist eher eine Sache des Gefiihls, Solidaritdt dagegen eher
des BewuBtseins; der Tat jedoch mangelt es beiden in gleicher Weise. Und
wenn einmal solidarisches Bewuftsein doch endlich in solidarisches Handeln
sich verwandelt, dann erweist sich die Solidaritit mit einer bestimmten Person
oder Gruppe auf ihrer Kehrseite als gleichurspriingliche Abschirmung gegen
andere. Womit wir erneut darauf gekommen wiéren, da3 Briiderlichkeit auch
als Solidaritit ausgegeben eben am besten unter Freunden funktioniert.
Daf dies der Fall ist, daB die Tatsachen zumeist so liegen, wer mag das leug-
nen? Indessen, ,,Tatsache‘* — sagt Ludwig Feuerbach' einmal — ,,pafit auf die
Vernunft, wie die Faust aufs Auge*. Der Hinweis, daB} die Fakten, die Realita-
ten nun einmal anders seien, nimmt iiberhaupt nichts vom Wert, Recht und
Sinn verniinftiger idealer Prinzipien. Im Gegenteil: Gerade weil die Verhilt-
nisse anders, noch anders sind, als es die verniinftigen Uberzeugungen verlan-
gen, sind letztere sinnvoll und notwendig. Die Tatsachen, die elenden und not-
vollen, sollen gewendet werden zur Freiheit, zur Briiderlichkeit. Auf den Ap-
pell zur Briiderlichkeit kann so lange nicht verzichtet werden, wie sie in unse-
rem Leben, im Leben der Gesellschaft nicht, noch nicht verwirklicht ist.

1 Das Wesen des Christentums, Reclam-Ausgabe, 311.





