Die Wiiste 121

des Maximilian Kolbe, der in Auschwitz sein Leben fiir die Rettung eines an-
deren in die Waagschale warf. Jeder von uns kennt solche Gliickstille der Brii-
derlichkeit, die uns Mut machen, auch selber diesen Weg einzuschlagen; die
uns hoffen lassen, dafl auch wir es vermogen, dieses Ziel zu erreichen: dafl der
Baum der Briiderlichkeit kréftige Wurzeln schlage und an seinen Asten wei-
tere Tugenden aufblithen und fruchten.

Wer Gott als ,,unseren Vater** anspricht, kann nicht anders als auch den an-
deren als seinen Bruder anerkennen und danach handeln. Es gibt keine Alter-
native zur Briiderlichkeit. Es gibt nur eine Entschiedenheit zur Briiderlichkeit,
die alle Unbriiderlichkeit, alle Ungerechtigkeit und Unfreiheit kompromilos
denunziert, die unerschrocken Freiheit und Gerechtigkeit fiir alle, auch fiir die
Verelendeten und Unterdriickten, wie Oscar Romero, der am 24. Mirz 1980
ermordete Erzbischof von San Salvador, auch da noch fordert, wo dies in den
Augen der Herren und Unterdriicker als Parteilichkeit gegen sie milverstan-
den wird. Briiderlichkeit ist allerdings keine sentimentale Gefiihlsduselei, sie
ist der engagierte Einsatz fiir alle Menschen, fiir ihr Recht und ihre Freiheit.
Wer dies als Parteilichkeit gegen sich selbst registriert, hat damit keinen Ge-
genbeweis gegen die Allgemeinheit der Briiderlichkeit; vielmehr stellt dies le-
diglich seine eigene Unbriiderlichkeit blof3. Wirklich: es gibt keine Alternative
zur Briiderlichkeit.

Die Wiiste im Verstandnis
der agyptischen Monche

Antoine Guillaumont, Paris
Heinrich Bacht, Frankfurt (Ubersetzer)?

Wie so manche andere Begriffe — man denke an den Begriff ,,Nacht* oder den
Begriff ,,Finsternis“ — so ist auch die Idee ,,Wiiste* im Kontext der Frommig-
keitsgeschichte mehrdeutig. Das wird schon in der Bibel, vor allem im Alten
Testament, deutlich. Wir haben damit zu beginnen, dafl wir diesen biblischen

1 Diesem aus der Revue de I’'Histoire des Religious (1975) iibernommenen Artikel liegt ein Vor-
trag bei dem Colloquium iiber ,,Die Mystiker der Wiiste im Islam, Judentum und Christentum®
(28. 7. bis 3. 8. 1974) zugrunde. Der Or1 des Colloquiums war dic Abtei von Sénanque (Vauclu-
se).

Die Ubersetzung stammt von Heinrich Bacht SJ, Frankfurt, Die Zwischeniiberschriften wurden
von der Schriftleitung beigefiigt.



Antoine Guillaumont 122

Begriff in groben Strichen nachzeichnen; denn er hat begreiflicherweise einen
tiefen EinfluB} auf die literarischen Zeugnisse jener Ménner ausgeiibt, die wir
die ,,Viter der Wiiste*2 zu nennen pflegen, d. h. auf die Monche, die im 4. und
5. Jahrhundert in den Wiisteneien Agyptens gelebt haben.

I. Die Vorgeschichte

Das Zeugnis des Alten Testaments

An erster Stelle ist hier im Alten Testament an ein Verstandnis von Wiiste zu
denken, das man ,,idealistisch* oder auch ,,mystisch nennen konnte. Es be-
zieht sich eben so sehr auf die Vergangenheit Israels wie auf die messianische
Zukunft. Dies Verstandnis ist an die Erinnerung gebunden, welche die He-
bréer an die Zeit des Exodus bewahrten und an die Zeit der Wanderung durch
die Sinai-Wiiste, bei der Gott mit seinem Volk einen Bund geschlossen hatte.
Es war die Brautzeit mit Jahwe, an die sich die Zeit der vielfachen Untreue im
Lande Kanaan anschlo3. An diese Epoche blieb fiir immer eine Art von
Heimweh gebunden, das zumal von den Propheten lebendig gehalten wurde.
Die Wiederversohnung mit Jahwe — so verkiindeten sie — wird sich gewisser-
maBen durch die Riickkehr in die Wiiste bekunden, an den Ort der gottlichen
Liebeserweise und Vertrautheit.

Jeder erinnert sich hier an die beriihmten Texte bei Hosea, Jeremia und
Jesaja, in denen dieses mystische Verstindnis von Wiiste sich bezeugt?.

Daneben steht, bisweilen bei denselben Propheten, eine realistische, oder
deutlicher gesagt: pessimistische Sicht von Wiiste, die allerdings kein Sonder-
gut der Hebréer ist, sondern diesen mit den Volkern des alten Vorderen
Orients gemeinsam ist. Sie ist vor allem bei den Sumerern und Akkadern be-
zeugt, bei denen sie sich mit dem Kult der Fruchtbarkeitsgotter verbindets.
Wiiste ist das, was im Gegensatz steht zum bewohnten und bebauten Land, sei

2 Die Bezeichnung ,, Viter der Wiiste is1 sehr alt; sie findet sich bereits zu Beginn des 5. Jhdt. bei
Palladius, Historia Lausiaca X1 (ed. Buller 34), XXXIX (123), dann wieder bei Cyrill von Scytho-
polis, Vitas. Sabae 75 (ed. Schwartz) 180. Vgl.J. und H. Bremond, Les Péres du désert, 1u.11, Paris
1927.

3 Vgl. J. Guillet, Théme de la marche au désert dans I’ Ancien et Nouveau Testament, in: RechScRel
36 (1949) 161-181.

4 Hosea 2, 16: ,,Darum will ich selbst sie verlocken. Ich will sie in die Wiiste hinausfiihren und sie
umwerben®; vgl. anch 12,10; Jeremia 2,2--3: ,, ... Ich denke an deine Jugendtreue, an die Liebe
deiner Braulzeit, wie du mir in der Wiiste gefolgt bist, im Land chne Anssaat. Heiliger Besitz war
Israel dem Herrn ...%; vgl. Jes 40,3.

5 Vgl. A. Haldar, The Notion of the Desert in Suméro-Accadian and West-Semitic Religions, Up-
sala u. Leipzig 1950. Eine dhnliche Auffassung findet sich bei den Persern; vgl. G. van der Leeuw,
Phdnomenologie der Religion, Tiibingen 21956, 552.



Die Wiiste 123

es als Gebiet, das von Natur aus 6de und unfruchtbar ist, oder als Gegend, die
anfgrund kriegerischer Verwiistungen oder eines Gottesfluches dazu gewor-
den ist, somit ein Ort, der nur von wildem Getier (Hydnen, Schakalen, Strau-
Ben, Wildkatzen und dergleichen) und von den Damonen bewohnt wird, wobei
es schwer ist, die einen von den anderen zu unterscheiden. Dorthin werden
auch die Gedchteten und AusgestoBenen gejagt: Kain (Gen 4,11-16), Hagar
und Ismael (ebda. 16,6—12) und der Siindenbock, auf den man die Siinden Is-
raels abgeladen hatte (Lev 16,8-10).

All das sind bekannte Dinge, die nur kurz erwdhnt za werden brauchen®.
Der Schwerpunkt liegt vor allem auf der zuerst erwihnten Vorstellung, die wir
die ,,idealistische* genannt haben. Es ist ein Gemeinplatz geworden, in Israel
das Heimweh nach der Zeit des Nomadenlebens mit seiner Riickbindung an
den Kult Jahwes als des einen Gottes — die Wiiste ist monotheistisch, wie man
seit Renan immer wieder sagt — hervorzuheben; dies Ideal wird vor allem
durch die Propheten vertreten und hat seine Verdeutlichung an den beriihm-
ten Rechabiter bei Jeremia 352, Auf der anderen Seite verweist man auf die
demoralisierende Macht des seBhaften Lebens in Kanaan, das mit dem Acker-
bau und dem Stadtleben, aber auch mit den vielfiltigen Formen des Gotzen-
dienstes verbunden ist. Aber wie so oft sind diese banalen Vorstellungen ein
wenig zu einfach. Die Wirklichkeit ist komplexer.

Zunichst ist festzustellen, daB die idealistisch-idealisierende Vorstellung
von Wiiste viel weniger radikal und exklusiv ist, als man es gemeinhin denkt,
und zwar selbst in der prophetischen Literatur. Um das za erkennen, braucht
man nur die Berichte im Buche Exodus und bei den Propheten zu studieren, so
etwa Kap. 20 bei Ezechiel: Da ist die Wiistenzeit auch die Zeit vielfdltiger Un-
treue, der Verehrung des goldenen Kalbes, der Auflehnung in Meribah (Ex
17,7; Num 20, 13) und auch der Ziichtigung, da ja von der Wiistengeneration
kein einziger in das Verhei3ene Land gelangen sollte, das von Milch und Honig
iiberflieBt. Somit gibt es bereits mitten in dieser ,,idealistischen‘ Vorstellung
eine Vieldeutigkeit”.

Der Einfluf3 aus dem Hellenismus

Aber wir miissen tiefer gehen. Wir miissen auf der Hut sein vor einer bestimm-
ten Illusion, die ihren Grund in der Tatsache hat, da3 wir die Bibel durch einen

6 Hierzus. J. Pedersen, Israel, its Life and Culture, London 1926, 1,463 f; R. de Vaux, Das Alte Te-
stament und seine Lebensordnungen, Freiburg i. B. 1960, I, 38—41.

5a Die Rechabiter waren ,,Schutzbiirger bzw. ein Schutzverband in Israel”; sie bezeugten ,,eine
starke Bindung an den als Gott der Wiiste anerkannten Jahwe*. Sie tiranken keinen Wein, bauten
keine Hiuser, Irieben keinen Ackerbau und lebten als Fremdlinge in Israel; H. Bardtke in RGG
35, 951f.

7 Dazu vgl. u. a. A. Guillaume, Prophétie et divination, Paris 1941, 1101,



Antoine Guillaumont 124

zwischengeschobenen Filter lesen, in welchem Themen und Motive sich fin-
den, die in Wirklichkeit erst spiter entwickelt wurden. Die ,,Wiiste* ist eines
dieser Themen8. Der Hauptverantwortliche fiir diese biblischen Themen und
fiir ihre weite Verbreitung in der christlichen Uberlieferung ist Philon von
Alexandrien®. Die Weise, in der Philon von der Wiiste spricht, ist in dieser Hin-
sicht bezeichnend. Zu Beginn seiner Schrift ,,Uber den Dekalog*“%= erklirt er,
warum Gott seinem Volk das Gesetz in der ,,tiefsten Wiiste gegeben hat. Der
Grund ist — so lautet seine Deutung — weil Gott wollte, daB dies fern von der
Verderbtheit der Stddte geschehen sollte. Dabei ist vor allem an die sittliche
Verderbtheit, dann aber auch an die Verderbtheit und Verschmutzung der
Luft gedacht, die in den Stddten ungesund sei. In der Schrift ,,Uber das kon-
templative Leben lehrt Philon, daB die Therapeuten gerade aus diesem
Grund sich fern von Alexandrien niedergelassen hitten, an einem Ort, wo die
Luft sauber und leicht war®. Im Gegensatz zu den Stidten war fiir Philon die
Wiiste ein reiner Ort und darum war sie fiir das aus Agypten ausgezogene Volk
der Ort der Lauterung. Philon kehrt also die beiden Begriffe ,,Wiiste** und
,,Bund“im Vergleich mit den iiberlieferten Vorstellungen gewissermaBen um.
Fiir diese war die Wiiste ein bevorzugter und gesegneter Ort, weil sie der Ort
des Bundes gewesen war. Fiir Philon dagegen wurde die Wiiste zum Ort des
Bundes gemacht, weil sie ein lauterer, reiner Ort ist. Die Wiiste gewinnt also
bei ihm einen absoluten, in sich selbst ruhenden Wert.

In den jiidischen Schriften derselben Zeit begegnet man wiederholt dieser
Verbindung von Wiiste und Reinheit, so wenn die Flucht in die Wiiste als Mit-
tel vorgestellt wird, der Befleckung zu entgehen. So zieht sich Judas der Mak-
kabder mit einem Dutzend Leute in die Wiiste Juda zuriick, wo er das Leben
von wilden Tieren fiihrt, indem er sich ausschlieBlich von Kriutern ernéhrt, um

8 Auf dieses Mif3versténdnis hat K. Barth hingewiesen; vgl. Actes du Ve Congrés d’ Ancien Testa-
ment, Genf 1965; desgleichen S. Talmon, The , Desert Motif* in the Bible and in Qumran Literature,
in: A. Altmann (Hrsg.), Biblical Motifs. Origins and Transformations, Cambridge, Mass. 1966,
31-63. Dazu vgl. auch die Bemerkungen von A. Caquot in: RevHistRel 174, 80. Talmon irrt aber,
wenn er behauplet, daB die christlichen Ménche fiir diese falsche Auffassung von Wiiste verant-
wortlich sind. In Wirklichkeit liegt die Schuld bei denen, die iiber sie unter Verwendung eines be-
reits erarbeiteten Themas gesprochen haben, wie wir spiter zeigen werden.

9 Diese Auffassung scheint kein Eigengut Philons gewesen zu sein. Sie findet sich bereits bei einem
anderen alexandrinischen Juden, einem Vorldufer Philons, ndmlich Judas von Alexandrien, der
durch ein Zeugnis des karaitischen Schriftstellers Qirqisani bekannt ist; hierzu s. Isidore Lévy, Re-
cherches esséniennes et pythagoriciennes, Paris 1965, 7—17; nach Lévy haben Philon (De decalogo)
und Judas von Alexandrien dieselbe Quelle benutzt.

93 Philon, De decalogo 2 (ed. L. Cohn) 269; deutsch von L. Treitel 271: Die Geselzgebung geschah
,»tief in der Wiiste*, weil ,,die meisten Stiidte voll von unzihligen Ubeln sind, von Freveln gegen
die Gottheit wie von Verbrechen der Menschen gegeneinander.

10 Philon, De vita contemplativa 22-23, (ed. L. Cohn) 51f; deutsch von K. Bormann 53: Philon
spricht von der ,,angenehmen Beschaffenheit der Luft ... Die Brisen vom Meer sind leicht, die vom
[Mareotis] See dicht, ihre Mischung wirkt einen sehr gesunden klimatischen Zustand*.



Die Wiiste 125

nicht der Befleckung sich auszusetzen, die eine Folge der Entweihung des
Tempels durch Antiochus Epiphanes war!. In dhnlicher Weise lieBen die Sek-
tenleute von Qumran sich in der Wiiste nahe beim Toten Meer nieder, um den
Befleckungen zu entgehen, welche der hasmondéische Klerus liber die Heilige
Stadt brachte2. Aber hier geht es nicht um die Wiiste als solche. Thre Rolle als
rettender Zufluchtsort kommt ihr nicht ganz grundsétzlich deshalb zu, weil sie
fern liegt von der Verderbtheit, welche der Stadt als solcher zugeschrieben
wird; sondern es geht um die Bewahrung vor einer ganz besonderen und zeit-
bedingten Befleckung, welche den Aufenthalt in der Heiligen Stadt verbietet.
Wir bleiben hier also im Rahmen echt jiidischer religioser Vorstellungen.
Demgegeniiber wird in der Vorstellung, die Philon sich von der Wiiste macht,
indem er ihr einen inneren Eigenwert zuzuschreiben geneigt ist, ein dem Ju-
dentum &duBerlicher Einflu spiirbar.

Wir stehen vor einem Thema der hellenistischen Mystik, um dessen Erhel-
lung sich A.J. Festugiére besonders bemiiht hat und das in der Literatur des er-
sten Jahrhunderts vor Christus wie in den ersten nachchristlichen Jahrhunder-
ten hidufig vorkommt. Eine Art romantischer Sehnsucht nach der Einsamkeit,
nach dem Riickzug in die Wiiste bemichtigt sich des ,,von den Stidten ermiide-
ten Menschen‘. Der ,,blasierte Stadtbewohner von Rom und Alexandrien
schafft sich idyllische ,,Retraiten*, trdumt von einer Art von ,,Kldstern*, wo er
in einem dem Studium und der Lauterkeit gewidmeten Leben seinen Frieden
wiedergewinnen mochte?3. Vor allem Agypten war das fiir solche Riickziige in
die Wiiste ertraumte Land, wo der ,,Fromme* in den Triimmern eines alten
Tempels gottliche Schauungen erhoffen durfte. Dieses damals modische
Thema begegnet bei Philon — iibrigens auch nicht ohne eine gewisse Zwiespal-
tigkeit. Denn er selbst bekennt von sich, daf} er sich manches Mal in die Wiiste
zuriickgezogen habe, ,,um etwas Schauenswertes im Geist zu erkennen®, ohne
jedoch irgendeinen Nutzen daraus mitzunehmen?*4. Philon gibt auch den An-
stoB zu manchen Entfaltungen des Motivs in der Apokryphen-Literatur, so
etwa in der ,,Erzihlung des Zosimus®, die eine legendenhafte Ausweitung der
Geschichte der Rechabiten darstellt und ein idyllisches Bild von ihrer Siedlung
auf der Insel der Seligen bietet5. Dieses Thema von der Wiiste als dem Ort, wo

112 Makk, 5,27.

12 Vgl. M. Black, in: Aspects du judéo-christianisme (Colloquium von Strassburg 23-25. April
1964), Paris 1965, 191.

13 A.-J. Festugiére, La révélation d’Hermes Trismegiste I, Paris 1944, 311. und 45f. Zum Thema
Riickzug in die Wiiste bei den Pythagoridern vgl. Lévy, Recherches (s. Anm. 9) 16f.

14 [ egum allegoriae (ed. L. Cohn) 107; Deutsch von I. Heinemann 78: ,,, ... oft, wennich ... in die
Einsamkeil ging, um elwas Schauenswertes im Geiste zu erkennen, hat es mir nichts geniitzt.*
15 Text bei M. R. James, Apocrypha Anecdota, Cambridge 1893, 96-108 (=Texts and Studies 1f,
3); dazu die Studie von J.-C. Picard, L’Histoire des Bienheurex du temps de Jérémie et la Narration
de Zosime: arriére-plan historique et mythique, in: Pseudépigraphes de I’ Ancien Testament et ma-



Antoine Guillaumont 126

der Mensch besser als sonstwo die Ruhe gewinnt und genieBt (Hier handelt es
sich im Griechischen um ein Spiel mit den Worten ,,erémia‘=Wiiste, und
»€rémia‘‘=Rubhe, Stille), findet sich nach Philon und in Abhingigkeit von ihm
wieder bei einer ganzen Reihe von christlichen Autoren, vor allem, wenn von
Johannes dem Taufer die Rede ist, dem Urbild der Anachoreten. Als Beispiel
sei Klemens von Alexandrien genannt: ,,In der Wiiste genoB der Taufer das
ruhevolle Leben der Einsamkeit‘'¢; dhnlich heit es bei Origenes: ,,Johannes
der Taufer floh den Ldrm der Stadte und ging in die Wiiste, wo die Luft reiner
ist und der Himmel weiter offen steht und Gott niher und vertrauter ist*1?
(... ,,ubi purior aér est et caelum apertius et familiarior Deus*). So auch Me-
thodius von Olymp, fiir den die Wiiste der Ort ist, ,,wo kein Ubel aufkeimt, wo
jeder Keim des Verderbens abgetotet wird, und der Bereich, der fiir die breite
Masse schwer zuganglich ist“.18 Dorthin soll sich daher der Weise zuriickzie-
hen, um fern von der Menge und von aller Verderbnis und dem Larm der
Stadte sich der Meditation hinzugeben.

Eine Sehnsucht der Kirchenvater

Vom vierten Jahrhundert an taucht dieses schon reichlich abgeniitzte Motiv in
der Monchsliteratur auf, und zwar zunichst bei den Autoren, die eine gewisse
literarische Bildung zeigen. Es handelt sich um Texte, die bleibende Beriihmt-
heit gewonnen haben. Hier wére der ganze Brief X1V des Basilius von Césarea
zunennen, den er etwa im Jahre 360 aus seiner Einsamkeit in der Provinz Pon-
tus und nach seinem Besuch bei den groBen Monchssiedlungen in Agypten und
in Kleinasien an seinen Freund Gregor von Nazianz schrieb, um ihm in begei-
sterten Worten die Einsamkeit zu schildern, in der er lebte?. Gregor antwor-
tete in scherzhaftem Ton und machte dadurch deutlich, daB es sich um Litera-

nuscrits de la mer Morte I, Paris 1967, 27-43. Vgl. auch neben anderen Texten The Assumption of
Moses, (ed. R. H. Charles) London 1897, 3238 u. 82 f.: Die Erziihlung von Taxo, der sich mil sei-
nen sieben S6hnen in eine Hohle zuriickzieht, um der allgemeinen Korruption zu entgehen; ferner
Ascension d’Isaie, 11, 7-11 (ed. Tisserant) Paris 1909, 94-96: Der Riickzug des 1saias in die Wii-
ste.

16 Paedagog. 11, 10, 112 (ed. Stdhlin 224); deutsch: BKV 2. Reihe, 118, iibers. v. Stihlin: ,, ... Jo-
hannes floh vor der Hoffart der Stédte und ging in die Wiiste, um in der Stille der Wiiste fiir Gott zu
leben.*

17 Origenes, Homilien zu Lukas, Kap. 11, 3 u. 4 (Sources Chrét. 87, 192; ebd. Kap. 10, 184-186;
Kap. 21, 292); s. auch Homil. zu Exodus 3, (SC 16, 110): ,,Er [Gott] will nich(, daB ihr bei den
Werken des Fleisches und der Finslernis verbleibt, sondern daB ihr in die Wiiste aufbrecht; ihr sollt
an einen Ort gelangen, wohin der Larm und die Schwankungen der Welt nicht hingelangen, damit
ihr zor Ruhe und zum Schweigen kommt ...*

18 Das Gastmahl V111, 11 BKV S. 85; ferner V111, 12 S. 87f.

19 Basilius, ep. 14: PG 32, 276 {.; deutsch in BKV 46, 47—49; die Antworts. Gregor. Nazianz., ep.
2: PG 37, 21-24; vgl. epp. 4-6 S. 25-32.



Die Wiiste 127

tur, um das ,,divertissement* (um Unterhaltungslektiire) des Gebildeten han-
delt, was freilich nicht jegliche Ernsthaftigkeit und Aufrichtigkeit auszuschlie-
Ben braucht. Im Gegenteil - hinter der Scherzrede verbirgt sich bei beiden Ge-
sprichspartnern eine Art von Scheu, die tatséichlich vorhandene Sehnsucht
nach der Einsamkeit offen einzugestehen2¢,

Ungefihr 15 Jahre spater floh Hieronymus unter dem Eindruck der Beru-
fung zum moénchischen Leben aus Rom und zog sich in die Wiiste von Chalkis
zuriick. Von dort schrieb er an seinen Freund Heliodor jenen beriihmten Brief,
durch den er ihn bewegen wollte, auch in die Wiiste zu kommen. In diesem
Brief nimmt die Begeisterung des Literaten freien Lauf: ,,... O Wiiste, die du
dich zeigst in der Friihlingspracht der Blumen Christi! O heilige Einsamkeit, in
der die Steine wachsen, aus denen nach den Worten der Apokalypse die Stadt
des groBen Kénigs erbaut wird (Offb. 21,18ff.)! O verlassene Stitte, in der
man sich des vertrauteren Umgangs mit Gott erfreut! Was willst du, mein Bru-
der, in der Welt, der du erhaben iiber der Welt stehst? Wie lange soll der Hiu-
ser Schatten auf dich driicken? Wie lange soll dich der rauchgeschwingerte
Kerker dieser Stidte festhalten? Glaube mir, ich wei nicht, was ich allein an
Tageshelle hier mehr genie3e. Hier kann man sich der Biirde des Korpers ent-
ledigen und sich zum reinen Glanz des Athers emporschwingen ...*“! In Wirk-
lichkeit sollte Hieronymus nur ein paar Monate in dieser so ,,begliickenden*
Einsamkeit verweilen. Dann kehrte er wieder in die Stadt, nach Antiochien,
zurtick.

Immerhin nahm Hieronymus sich die Zeit, in der Wiiste einige Monchsbio-
graphien zu verfassen, die aber eher nach Romanen als nach ernsthafter Ge-
schichtsschreibung aussehen. Hierzu gehort vor allem das ,,Leben des heiligen
Paulus, des ersten Einsiedlers*. Ob Hieronymus diese Gestalt ginzlich erfun-
den hat, muf3 dahingestellt bleiben. Jedenfalls zeichnet er Paulus als einen
Agypter, der sich in der Zeit der dezischen Christenverfolgung in die Eindde
zuriickgezogen hatte. Hieronymus schildert in bezaubernden Farben den Ort,
wo er lebte —in der gebirgigen Wiiste nahe beim Roten Meer: eine von einem
Palmbaum verdeckte Hohle, der dem Einsiedler schiitzenden Schatten ge-
wihrte; gleich daneben eine lautere Quelle, die ihm zu trinken gab, um den

20 Fiir Gregor von Naz. s. vor allem das Gedicht,, De vita sua* PG 37, 10491. Gregor betont, dal
das Leben in der Wiiste sich mit dem Studium nicht vereinbaren 146t und darum nur eine Durch-
gangsetappe sein kann. Dies ist die allgemeine Auffassung der Kappadokier; fiir sie entspricht der
Aufenthalt in der Wiiste einer der drei Lebensperioden; vgl. M. Harl, Les trois quarantaines de la
vie de Moise, schéma, idéal de la vie du moine-évéque chez les Péres cappadociens, in: Rev EtGr 80
(1967) 406—412.

21 Hieronymus, ep. 14, 10:PL 22, 353 f.; deutsch BKV 2. Reihe 16 S. 289f. Zu dieser Wiistener-
fahrung des Hieronymus vgl. P. Antin, Essai sur Saint Jérome, Paris 1951, 58—67 (Die romantische
Stimmung des Hieronymus in der Wiiste); vgl. auch J. Steinmann, Hieronymus, Ausleger der Bibel,
Koln 1961, 64-67.



Antoine Guillaumont 128

Durst zu 16schen. Diese Eindde wurde nur von etwas fremdartigen, aber gut-
miitigen Tieren belebt; als Antonius den heiligen Paulus besuchen kam, be-
gegnete er einem von diesen Wesen, einer Art von Hippozentaur, halb
Mensch, halb Pferd, das ihm in aller Hoflichkeit den Weg wies. UnvergeBlich
bleibt auch, wie die beiden Alten, als die Essenszeit gekommen war, einen Ra-
ben erblickten, der ihnen in liebenswiirdiger Weise ein ganzes Brot beibrachte,
worauf Sankt Paulus seinem Gast erklirte, dal dieser Rabe seit sechzig Jahren
ihm immer vom Himmel her ein halbes Brot bringe; aufmerksamerweise habe
er an diesem Tage die Ration verdoppelt.2?

Wer konnte sich dem Liebreiz einer solchen Wiiste entziehen! Es gab darin
so vieles, was die zahlreichen Monche und Nonnen, die in Rom mit Genuf3 die
Biicher des Hieronymus lasen, zum Traumen zu bringen vermochte. Wieviele
Generationen von Christen haben von dieser idealen Wiiste getraumt — und
wer von uns hat nicht auch irgendeinmal in seinem Leben davon getraumt!
Denn dieses von Hieronymus festgelegte Bild von der Wiiste ist durch die
Jahrhunderte hin durch literarische Werke festgehalten und von den Malern
dargestelit worden?3.

II. Die Wiiste der MoOnche

Dieser lange Anweg war notig, um dieses Bild von der Wiiste zu ,,entzaubern‘
und um klar zu machen, daB} es nicht angeht, sich in dieser Weise die Wirklich-
keit der Wiiste im Verstdndnis der dgyptischen Mdnche vorzustelien.

Dimonenkampf

Ganz gleich, ob Agypten das Ursprungsland oder nur das klassische Land des
frithen Moénchtums ist, auf jeden Fall begegnen wir dort Mdnchen von ganz
anderer Wirklichkeitsdichte, die in einer realistischeren Wiiste leben. Fiir sie
ist die Wiiste etwas vollig anderes, als was uns bislang die an der Bibel, wie sie
von Philon verstanden wurde, und an der griechischen Philosophie geschulten
Literaten vor Augen gestellt haben. Die meisten aus ihnen waren gebiirtige
Agypter, Bauern aus den Dorfern des Niltals oder aus dem Nildelta. Ihre Vor-
stellung von der Wiiste ist jene, wie sie jedem Agypter seit eh und je vertraut

22 Hieronymus, Vita Pauli: PL 23, 17-30; deutsch: BKV 15, 21-33.

23 Vgl. unter anderen Texten, im 5. Jahrhundert Eucherius, De laude eremi, cap. 3 und 4: ,,Die
Wiiste konnte man zurecht den grenzenlosen Tempel unseres Gottes nennen.* ,,Hier ist der Ort,
wo Golt wirklich weilt.* In der Wiiste hat Gott sich dem Moses und dem Elias zu schauen gegeben;
vgl. Eucherii de Laude eremi (ed. S. Pricoco) Catania 1965, 48f.; PL 50, 701f.



Die Wiiste 129

war, und die sich an die geographischen Gegebenheiten Agyptens hilt, wo der
Gegensatz zwischen dem bebauten Land im engen Niltal und der UnermeB-
lichkeit der Wiistenzone viel schroffer ist als anderswo — im Westen die liby-
sche Wiiste und im Osten die starker gebirgige arabische Wiiste. Dies Bild von
der Wiiste ist engverwandt mit dem, das wir bei den alten Semiten gefunden
haben und wie es uns auch in der Bibel begegnet. Auch hier trégt sie einen reli-
gios-mythischen Charakter. Das bebaute Land, das durch die Niliiber-
schwemmungen bewaéssert wird, die ,,schwarze Erde (kemi: diesen Namen
gaben die Agypter selbst ihrem Land), ist das Reich des Lebensgottes Osiris
und seines Sohnes Horus. IThnen steht Seth, der Gott der Wiiste, der ,,roten und
unfruchtbaren Erde® gegeniiber, also der feindliche und bosartige Gott24.

Die Wiiste ist aber nicht nur die unfruchtbare Erde, sondern auch der Be-
reich der Gréber, die Zone des Todes, in welche die Agypter sich immer nur
voll Furcht hineinwagten. Sie konnten dort im besten Falle nur den dunkelhéu-
tigen Nomadenhorden begegnen, den Libyern, Maziken, Blemmyern und dhn-
lichen Leuten, die fiir sie Fremde, meist sogar Feinde waren. Vor allem aber
gab es dort gefihrliche und gefiirchtete Tiere: Schlangen, darunter die Horn-
viper, sodann Hyénen, Schakale und sonstiges Getier, denen die erregte Phan-
tasie noch andere schreckenerregende Ungeheuer beifiigte. Die tierischen Be-
gleiter und Diener des Seth waren fiir die christlichen Agypter wirkliche Di-
monen, die sie mit den Gotzen der Heiden identifizierten und von denen sie
annahmen, daB sie immer noch in den iiber die Wiiste verstreuten Tempelrui-
nen ihr Unwesen trieben?s.

Diese dgyptische Sicht der Wiiste wird in einzigartiger Weise durch die An-
tonius-Vita des Athanasius, des Patriarchen von Alexandrien, beleuchtet, die
dieser unmittelbar nach dem Tode des ,,Vaters der Monche* verfaBte. Gewif
haben wir es hier mit einem literarischen Produkt zu tun, aber sein Autor war
ein echter Agypter, der zudem die Ménche gut kannte, da er wiederholt bei ih-
nen wihrend der arianischen Verfolgung Unterschlupf gefunden hatte. Die
Wiiste erscheint dort als der eigentliche Bereich der Ddmonen; darum wird die
in der Wiiste geiibte Askese vor allem als Kampf gegen die Ddmonen darge-
stellt26, DemgemadB zieht sich der junge Antonius nach seiner Bekehrung in die

% Vgl. H. Te Velde, Seth, God of Confusion. A Study of his Role in Egyptian Mythology and Reli-
gion, Leiden 1961, zumal 61f.; U. Bianchi, Seth, Osiris et I'Ethnographie, in: RevHistRel 179
(1971) 113-135.

25 Vgl. 1. Keimer, L’horreur des Egyptiens pour les demons du désert, in: Bulletin de I'Institut
d’Egypte 26 (1943/44) 135-147; ferner S. Sauneron, Les animaux fantastiques du désert, in: Bul-
letin de I'Institul d’archéologie orientale 62 (1964) 15-18; F. Daumas, La vie dans I’ Egypte an-
cienne, Paris 1968, 46—48 (Beschreibung der in Béni-Hassan abgebildeten Fabelwesen).

26 Dieser Gedanke ist schon von K. Heussi, Der Ursprung des Monchtums, Tiibingen, 1936,
108-115, herausgearbeitet worden; s. auch L. Bouyer, La vie de saint Anioine, Saint-Wandrille



Antoine Guillaumont 130

Wiiste zuriick, die anfangs nahe bei seinem Dorf in der Gegend der Gréiber ge-
legen war, und schloB sich in eines der Graber ein. Von Anfang an wird er dort
von Damonen heimgesucht, die zumal zur Nachtzeit in der Gestalt wilder Tiere
und Reptilien: als Lowen, Béaren, Leoparden, Stiere, Schlangen, Nattern und
Skorpione?” iiber ihn herfallen. Diese nachtlichen Schreckbilder, die der Asket
siegreich abwehrt, verstehen sich ohne weiteres bei einem jungen Bauern, fiir
den, dhnlich wie fiir seine Vorfahren seit eh und je, die Wiiste ein schreckener-
regender Ort war, ein Schlupfwinkel der feindlichen Méchte. Jedesmal wenn
Antonius nach errungenem Sieg einen neuen Schritt tut und ein neues Aben-
teuer in der Eindde unternimmt, erneuern sich die ddmonischen Angriffe mit
wachsender Heftigkeit. Einige Zeit spater setzt er iiber den Nil und l4Bt sich in
den Ruinen eines rémischen Kastells nahe am Fluf} nieder. Zum Schluf3 dringt
er in die arabische Wiiste vor und griindet nahe am Roten Meer seine endgiil-
tige Einsiedelei. Jedem Schritt seines Anachoretenlebens entsprechen neue
Damonenangriffe28,

Es besteht also eine enge Verbindung zwischen dem Riickzug in die Wiiste
und den didmonischen Erfahrungen. Diese Verbindung wird dhnlich wie in der
Antonius-Vita in der iibrigen dgyptischen Monchsliteratur unterstrichen. Der
Grund dafiir liegt darin, daB die Damonen ihren Bereich gegen die Asketen
verteidigen, die die Stirn haben, sich dahinein zu wagen. Dabei gebrauchen sie
alle moglichen Taktiken — nicht nur furchterregende Erscheinungen, sondern
auch triigerische Halluzinationen; es sei nur an den Silberteller erinnert, den
sie dem Antonius auf den Weg legten?®, oder an die Drohrufe und Flehworte.
,,Heb dich hinweg*, rufen die Dadmonen dem Antonius inmitten eines gera-
dezu infernalischen Lirmes zu; ,,Was hast du in der Wiiste zu suchen?‘“30 So
selbstverstindlich gilt ihnen die Wiiste als ihr Herrschaftsbereich.

Antonius erldutert auch, warum all das so ist31. Zur Zeit des Heidentums
waren die Damonen iiberall die Herren, doch seit dem Kommen Christi haben
sie ihren Platz riumen miissen. Satan, der Fiirst der Ddmonen, beklagt sich bei
Antonius, daB er seit der Ausbreitung des Christentums keine Stétte und kei-
nen Ort mehr habe, wo er residieren kann. Zuletzt blieben ihm nur noch die
dden, menschenleeren Gegenden. Aber nun fiillt sich auch noch die Wiiste mit

1950, 99-112; A. u. C. Guillaumont, Le démon dans la plus anienne littérature monastique, in:
DictSpir, 111, 190f.; J. Daniélou, Les démons de I'air dans la , Vie d’ Antoine’, in: Studia Anselmiana
38, Rom 1956, 146—154.

27 Vita Antonii, cap 9: PG 26, 856f.; deutsch: BKV 31, 23-25.

28 Ebd. cap. 12-13: PG 26, 861-864; deutsch: S. 2628 (Angriffe der Ddmonen in dem rémischen
Kastell); cap. 50-52 S. 916-920; deutsch: S. 61-63 (ddmonische Angriffe nach der Errichtung der
Einsiedelei nahe beim Roten Meer).

29 Ebd. cap. 11 S. 860 B; deutsch S. 25f.

30 Ebd. cap. 13 S. 861 C; deutsch S. 271.

31 Ebd. cap. 22 S. 876 AB; deutsch S. 36.



Die Wiiste 131

Monchen!32 Was der Teufel fiirchtet und verhindern will, ist, daBl ,,Antonius
mit der Askese auch noch die Wiiste anfiillt**.3* Weil er seinen einzig verblie-
benen Herrschaftsbereich, ohne den er in Wahrheit keine Bleibe mehr hitte,
verteidigen will, deshalb kdmpft er gegen Antonius mit solcher Erbitterung34.
Tatsachlich sind im Gefolge des Antonius andere Monche in solcher Zahl an-
gekommen und haben die Wiiste bevolkert, dal diese in gewissem Sinn ,,eine
Stadt geworden ist*: desertum civitas (die Wiiste als Stadt).3%

Nach einem anderen Bilde machten die Monche die Wiiste ,,zu fruchtbarem
Land‘‘.3¢ Hieronymus spricht davon, daB ,,die Wiiste zu blithen begann‘ und
sieht darin die Erfiillung der Weissagung des Jesaja: ,,die Wiiste wird blii-
hen“.3” Wenn dagegen die Monche im asketischen Eifer erlahmen und zucht-
los werden, dann wird die Wiiste wieder durchbrechen. Genau das meint Abba
Isaias, wenn er sagt: ,,Die Monche haben durch ihre Siinden die Sketis — d. i.
die groBe Monchssiedlung in Unterdgypten — wieder zu einer Wiiste ge-
macht.““38 Das will natiirlich im ,,moralischen‘ Sinn verstanden werden, aber
es hat auch eine ganz ,,reale‘ Bedeutung; steht doch dahinter der Hinweis auf
die Verwiistung der Sketis durch die Wiistennomaden, die im 5. Jahrhundert
mehrere Male stattfand und in der man eine Strafe fiir die schlechte Lebens-
filhrung der Monche sah. Auch der Ausdruck ,,desertum civitas‘ ist in diesem
Doppelsinn zu nehmen — im geistigen wie im ,,materiellen Sinn. Denn die
Wiisten Agyptens bevolkerten sich wortwortlich mit Tausenden von Mon-
chen3®, und mit den Klostern mehrten sich die Gérten, die das Staunen der Be-

32 Ebd. cap. 41 S. 904 A; deutsch S. 53.

33 Ebd. cap. 8 S. 856 A; deutsch S. 22f.

34 Ebd. cap. 53 S. 920 A; deutsch S. 63 1.

35 Ebd. cap. 14 S. 865 B; deutsch S. 28f.; vgl. D. J. Chitty, The Deserta City, Oxlord 1961, und G.
M. Bartelink, Les oxymores ,,desertum civitas* et ,,desertum floribus vernans®, in: Studia Mona-
stica 15 (1973) 7-15. Dieselbe 1dee findet sich ausfiihrlich in der koptischen Makarius-Vita (8.
Jhdt?), die E. C. Amelineau in den Annales du Musée Guimet, 25 (Paris 1894) 65, ediert hat: Ma-
karius widmet sich nahe bei seinem Dorf der Askese; der Ddmon getraut sich nicht, ihn dort zu
versuchen, weil er fiirchlet, daf} er dann in Richtung Wiiste sich davon macht. Er weif ndmlich ge-
nau, da3 wenn Makarius erst einmal dorl ist, er ,,aus der Wiiste eine neue Welt fiir Golt gestalten
wird, indem er eine Armee von geistlichen Kdmpfern zusammenholt, die siegreich gegen seine
(des Ddmons) Truppen kdmpfen werden; vgl. ebd. S. 801.

36 Vgl. Die koplische Vita des Johannes des Kleinen, bei Amélineau aaO. S. 352.

371s 35,1; vgl. Hieronymus, ep. 14, 10: PL 22, 353, deutsch: BKV 2. Reihe 16, 290

38 Apophthegmata Patrum: lsaac, Priesler in der Kellienwiiste, 5: PG 65, 225 B; deutsch bei B.
Miller, Weisung der Viter, Freiburg i. B. 1965, 133 n. 376.

39 Die von F. Daumas und mir durchgefiihrten Grabungen iiber die Lage der Kellien (,,der Zel-
len*) rund 40 km nérdlich von der Sketis (das hentige Wadi Natrun) bestitigen dies vollauf: die
Siedlung bedeckl ein Gebiel von ungefihr 4:2 km und enthélt iiber 600 , . koms*; jedes einzelne
enlsprichl einem mehr oder minder grofen Gebédude. Es handelte sich also um eine wirkliche
Monchsstadt millen in der Wiiste; vgl. Kellial, kom 219. Fouilles exécutées en 1964 et 1965, unter
der Leitung von A. Daumas und A. Guillaumont, Kairo 1969; die Beschreibung des Geléndes s.
Fasz. 1S. X-XV.



Antoine Guillaumont 132

sucher weckten, der Christen wie, spiter, der Moslems, wenn sie zu den Festta-
gen dorthin kamen.4°

Betrachtet man dies Phanomen unter dem Gesichtswinkel der antiken Vor-
stellungen von der Wiiste, wie sie uns bei den alten Semiten und Agyptern be-
gegnen, dann ist der Kampf des Asketen mit den Ddmonen und die Eroberung
der Wiiste als des Wohnraumes der Damonen in gewisser Weise die Fortset-
zung des Kampfes des Gottes der Fruchtbarkeit und der bebauten Erde wider
die Michte der Unfruchtbarkeit und des Chaos, eines siegreichen Kampfes, in
welchem der Schopfungsakt fortwirkt. Doch die Monchsquellen betrachten
die Wiistenaskese lieber unter spezifisch christlichen Perspektiven, nimlich
unter dem der Erlosung, wie es bereits in dem oben zitierten Text der Anto-
nius-Vita deutlich geworden war4!.

Tatsédchlich erinnert der Ddmonenkampf des Asketen in der Wiiste fast
zwangslaufig an den biblischen Bericht von der Versuchung Jesu. Dieser Be-
richt griindet eindeutig auf der antiken, realistischen Vorstellung von der Wii-
ste, wie wir sie dargelegt haben. Mit Betonung hei3t es , dal der Geist Jesus in
die Wiiste fiihrte, ,,damit er vom Teufel versucht wiirde* (Mt 4, 1), denn dort in
der Wiiste kann man dem Teufel begegnen und sich mit ihm messen*2. Diese
biblische Szene stellt den Sieg Christi iiber den Satan dar und erdffnet damit
das Erlosungswerk. So gesehen, nimmt der Moénch, der in die Wiiste geht, um
mit den Ddmonen zu kimpfen und iiber sie zu siegen, das Erlosungswerk wie-
der auf und setzt es in gewisser Weise fort. Diese Parallelisierung zwischen ihm
und Christus wird sehr weit gefiihrt. Auch er ist ein ,,Kdmpfer®, der in die Wii-
ste geht, um den Ddmonen zu begegnen und mit ihnen, nach einem Worte Cas-
sians, ,,im offenen Kampfe und ohne Tarnung*‘ zu kdimpfen, d. h. mit hochge-
schlagenem Visier und Aug in Auge ...#?2 Manche moderne Autoren sehen die
Dinge ganz dhnlich und geben als Motiv fiir die Anachorese das Verlangen des
Asketen an, als wahrer ,,Kdmpfer* Christi auch selbst dem Didmon in der Wii-
ste entgegenzutreten und ihn auf seinem ureigenen Gebiet zu besiegen43.

Das Suchen nach Einswerdung

Aber auch hier miissen wir uns vor einem historischen, oder genauer gesagt
hagiographischen Klischee in acht nehmen, das unseren Augen den Blick auf
die wirkliche Motivation verstellt, welche den Asketen in die Wiiste treibt. Es

40 Vgl. Bishr Fares, Vision chrétienne et signes musulmans, Kairo 1961, S. 21f.

41§, oben Anm. 32.

42 Vgl. U. W. Mauser, Christ in the Wilderness. The Wilderness Theme in the Second Gospel and its
Basis in the Biblical Tradition, London 1963.

42a Cassian, Conl. 18, 6: ed. Pichery SC 64, 17.

43 Vgl. die oben Anm. 26 zitierten Werke von Heussi und Bouyer.



Die Wiiste 133

stimmt, da} die Mdnche in der Wiiste dem Damon entgegengetreten sind und
im Kampf mit ihm sich an die Versuchung Jesu erinnern lieBen. Aber ich
glaube nicht, daB sie mit dieser Absicht in die Wiiste gegangen sind, um dort
dem Didmon zu begegnen. Vielmehr sind sie dorthin gegangen, um Gott zu fin-
den. So kénnen wir etwas von dem entdecken, was wir oben die idealistische
und optimistische Sicht der Wiiste genannt haben.

Wir riihren hier an einen anderen, schwerer anzugehenden Bereich, als es
der ist, bei dem wir bislang verweilten und bei dem es um Kollektivvorstellun-
gen und um literarische Themen ging. Es handelt sich jetzt um den psychologi-
schen Bereich, um die Aufdeckung der Motive, die den M&nch dazu dringten,
in die Wiiste zu gehen und als Anachoret zu leben. Die Aufhellung dieser Zu-
sammenhinge ist deshalb so schwierig, weil die dgyptischen Monche sich sehr
zuriickhaltend zeigen, wenn es um die Geheimnisse ihres inneren Lebens geht.
Auf jeden Fall wire es vollig unzulédnglich und irrig dazu, wollte man sie sich als
selbstsichere Kampfer vorstellen, die nur deshalb in die Wiiste zogen, um sich
mit dem Teufel zu messen und ihn zu besiegen. Eine solche Betrachtungsweise
wiirde die hintergriindige Psychologie der Monche verkennen, von der jetzt zu
reden ist, um verstandlich zu machen, welchem fiir das Monchsideal wesentli-
chen Anliegen der Riickzug in die Wiiste entsprach.

Nach unserer Meinung ist das Mdnchtum von seinem Wesen her Suche nach
Einheit und nach Einswerdung, so wie es der Urbedeutung des Wortes ,,mo-
nachos* entspricht?4. Alle monastischen Grundvollziige verstehen sich von
hierher, somit auch die Anachorese (Einsiedlermdnchtum) welche die neue
Weise darstellt, die das Monchtum seit dem ausgehenden 3. Jahrhundert er-
greift. Der Monch ist ein Mensch, der seinem Leben Einheit geben will, der
deshalb auf alles verzichtet, was Quelle der Geteiltheit und Spaltung ist. Das
gilt nicht nur fiir die nach aulen gewandten Tétigkeiten, sondern auch und vor
allem fiir das innere Leben. Diesem Grundbediirfnis entspricht auch der
Riickzug in die Wiiste. Gleich nach seiner Bekehrung macht Antonius, der
Bauernsohn aus einem Dorf in Mitteldgypten, sich daran, alles von sich abzu-
tun, was er besitzt und von seinen Eltern ererbt hat, um —nach den Worten sei-
nes Biographen — ,,davon nicht ldnger beldstigt zu werden.*5 Darauf verlaf3t
er, nach einem feststehenden Brauch im Monchtum, wo immer man ihm in der
Welt begegnet (man denke an das indische, brahmanische und buddhistische
Ménchtum) sein Haus und 148t sich auBerhalb des Dorfes nieder. Dadurch be-
kundet er seinen Bruch mit dem Leben im Dorf, seine Weigerung, weiterhin an

44 Vgl. A. Guillaumont, Monachisme et éthique judéo-chrétienne, in: RechScRel 60 (1972)
199-218; ders., Esquisse d’une phénoménologie du monachisme, in: A. Guillaumont, Aux origines
du monachisme chrétien, Abbaye de Bellefontaine 1979, 228-239.

45 Athanasius, Vita Antonii, cap. 2: PG 26, 844 A; deutsch BKV 31, 15.



Antoine Guillaumont 134

dem Gemeinschaftsleben dort teilzunehmen, an der Bebauung des Bodens
und am Grundeigentum. Fiir ihn ist in dieser ersten Phase dies ,,die Wiiste™.
Wenn er dann tiefer in die Wiistengegend vordringt, dann geschieht dies, um
den Bruch mit der Welt und die Distanzierung von ihr noch kréftiger zu unter-
streichen. Cassian hat in der fiir ihn typischen wortreichen Sprache die Griinde
dargelegt, um derentwillen die Wiiste der angemessenste Ort fiir das Monchs-
leben ist*6. Nach seinen Worten muf} der Ménch in der unfruchtbaren Eindde
leben, damit er nicht von den irdischen Sorgen in Beschlag genommen wird,
die mit der Feldbebauung notwendig verbunden sind, wenn sie dem Streben
nach Gewinn und Befriedigung materieller Wiinsche dient. Die in der ent-
schieden gehiiteten Zelle verrichtete Arbeit hat héheren Wert als die Arbeit
auf den Feldern; denn diese trigt die Gefahr der Zerstreuung und der Bindung
an die Sorgen und Giiter dieser Welt in sich. Nur so kann der M&nch seinen
Geist in eine einzige Richtung gespannt und seinen Blick auf ein einziges Ziel
ausgerichtet bewahren. Denn — so sagt Cassian — ,,des Monches ganze An-
spannung muB stets auf eines hin festgelegt bleiben‘.47

Das Ringen um die Leidenschaftslosigkeit

Der Riickzug in die Wiiste ist also Flucht weg von der bebauten Erde und weg
von den Menschen, damit auch Flucht weg von den Frauen. Einst sagte der
Jiinger des Abba Sisoe, der in der Wiiste nahe beim Klysma (dem heutigen
Suez) lebte: ,,Vater, du bist alt geworden; gehen wir doch ndher an bewohnte
Gegenden heran fiir die kommende Zeit.* Der Greis antwortete ihm: ,, Wir
wollen dahin gehen, wo keine Frau ist.“ Da erwiderte der Jiinger: ,,Wo ist ein
Ort, wo es keine Frau gibt, auBBer in der Wiiste?** Der Greis entgegnete: ,,Also,
bringe mich in die Wiiste!***¢ Die Suche nach der ,,Eins-werdung® (unifica-
tion) ist tatsachlich das eigentliche Motiv fiir den monastischen Zglibat, der in
der christlichen Askese lange vor dem Anachoretentum seinen Platz hatte,
weil man die Ehe als Quelle des Geteiltseins und der Zerstreuung betrachtete
(vgl. 1 Kor 7,29-35).

Um es anders zu sagen — was der Monch in der Wiiste sucht, ist das, was man
die ,,hesychia‘“ nannte. Dies Wort ist schwer zu libersetzen, denn es bezeichnet
ineins die Einsamkeit, die Ruhe, jene Lebensverfassung, in welcher der Monch
ohne Ablenkung die ,,memoria Dei‘ vollziehen kann — wir wiirden es heute die
Ubung des stindigen Wandelns in der Gegenwart Gottes nennen. Selbst in der

46 Cassian, Conl. 24, 2-3: ed. Pichery, SC 64, 173f.; vgl. ebd. 12, SC 54, 184.

47 Ebd. 6, SC 42, 176.

48 Apophthegmata Patrum, Sisoes 3: PG 65, 392 C; deutsch: Miller, Weisung (s. Anm. 38) 268 n.
805.



Die Wiiste 135

Wiiste hat der Monch seine Einsamkeit zu verteidigen, um die ,,hesychia“ zu
bewahren, und dies genaun in dem MaBe, wie die Wiiste sich mit den Monchen
bevoélkert und schlieflich zur Stadt wird: desertum civitas! Das wird im Leben
des Abba Arsenius gut sichtbar, von dem in einer Anzahl von ,,Vitersprii-
chen“ die Rede ist. Arsenius hatte Konstantinopel und den Hof des Kaisers
Theodosius d. Gr. verlassen und war in die sketische Wiiste gegangen, um ei-
nem inneren Ruf zu entsprechen, der ihn dréngte: ,,Fliehe die Menschen!“. In
der Sketis lief} er sich zunichst in der Nihe der Siimpfe nieder, die sich am
Grund des Wadi befanden, so wie es damals die meisten Monche taten, weil sie
dort das notwendige Wasser und die Binsen fiir die Flechtarbeiten fanden.
Aber nach und nach zog er sich von dort zuriick, bis er schlieBlich eine weit ent-
legene Einsiedelei fand, um zu seiner Hesychia zu gelangen. Manche Monche
waren dariiber betroffen, da sie sehen mufiten, wie er sich mehr und mehr von
ihnen zuriickzog. Sie fragten ihn: ,,Warum fliehst du vor uns?‘‘ Arsenius erwi-
derte: ,,Gott weif3, daf ich euch liebe, aber ich kann nicht zugleich bei Gott und
bei den Menschen sein‘.4°

Die Hesychia, die der Monch sucht und die er sich in der Wiiste verschaftt,
indem er dort gegebenenfalls wieder autbricht zu nenem Riickzug, ist somit ein
Zustand, eine Lebensbedingung, ja die vor allem anderen , fiir den Wandel mit
Gott“ erforderliche Bedingung. Aber wir miissen uns vor einem Mif3verstind-
nis hiiten. In der Hesychia besteht noch nicht die Ruhe und der innere Friede,
den der Monch in der Einsamkeit erst nach langen Kédmpfen erringen wird.
Denn auch hier findet er die Ddmonen, welche die Wiiste bevilkern. Es mag
sein, daf} sie sich unter weniger bizarren Gestalten zeigen, als wie wir sie vorhin
sahen, aber dafiir sind sie unserem Verstindnis niher und haben zweifelsohne
auch mehr Wirklichkeitsgehalt.

Der Monch, der die Welt verlassen hat, ist den ,,Dingen‘* ferngeriickt, die
ihm in der Welt Versuchung oder Zerstreuung bereiten konnten. Aber es
bleibt ihm die Erinnerung oder die Vorstellung dieser ,,Dinge*, all das, was
man im monchischen Sprachgebrauch die ,,Gedanken‘ nennt. Ein Ausspruch
des Antonius driickt das sehr treffend aus: ,,Wer in der Wiiste sitzt und die
Herzensruhe pflegt, wird drei Kdmpfen entrissen: dem Horen, dem Reden,
dem Sehen. Er hat nur noch einen Kampf zu fiihren: den mit dem Herzen*.5°
Der Kampf mit dem Herzen ist identisch mit dem Streit, den der Anachoret mit
seinen ,,Gedanken‘ zu bestehen hat>!. Niemand hat diesen ,,geistigen Kampf*
besser beschrieben als Evagrius, der Monchsphilosoph, der gegen Ende des

49 Ebd. Arsenius 13 S. 92 A; deutsch: Miller, Weisung 27 n. 51.

50 Ebd., Antonius, 11 S. 77 C; deutsch: Miller, Weisung 17 n. 11. Wir lesen mit den besten Text-
zeugen statt ,,porneias® (Unzucht) ,kardias* (Herz).

51 Hierzu vgl. H. Bacht, ,,Logismos®, in: DictSpir 9, 955-958.



Antoine Guillaumont 136

4. Jahrhunderts in der Kellienwiiste, nicht weit von der Sketis, gelebt hat. Fiir
ihnsind ,,die Gedanken* und ,,die Ddmonen* praktisch dasselbe. Darum kann
er in einem Atem von dem ,,Gedanken‘ oder von dem ,,Ddmon‘ der Gau-
menlust, der Unkeuschheit, des Geizes usw. sprechen. Es sind ihm austausch-
bare Begriffe. Das wird deutlich, wenn er sagt: In der Welt und auch in den
Klostern der Conobiten greifen die Ddmonen durch die anderen Menschen,
also mittelbar an. Der Anachoret hingegen erfahrt diesen Angriff ganz unmit-
telbar, gewissermafBen im Nahkampf (corps a corps). Diese Angriffe zeigen
sich in der Weise von Bildern, Vorstellungen, bisweilen auch von Uberlegun-
gen, die der Monch mit sich selbst anstellt, und von Phantasmen bei Tag und
bei Nacht, die Evagrius in aller Ausfiihrlichkeit mit einem bemerkenswerten
Talent eines Analytikers und mit groBer psychologischer Einfiihlungsgabe be-
schrieben hat52, Das sind die wirklichen Damonen, mit denen der Ménch in der
Wiiste zu kimpfen hat, ndmlich all die Phantasiebilder, die mit wechselnden
Formen und Gestalten in unaufhérlicher Folge aus dem Seelengrund aufstei-
gen. Wenn somit die Wiistenaskese vor allem als Damonenkampf erscheint,
dann deshalb, weil sie zutiefst ein Ringen mit den ,,Gedanken* ist, die den Ein-
siedler bedringen, deren subtilste und am meisten gefiirchtete Gestalt der
Diamon der ,,acedia* ist, der den Ménch mit Mutlosigkeit und UberdruB an
seiner Lebensweise erfiillt und dazu verfiihren will, die Wiiste zu verlassen. In
dieser subtilen und verinnerlichten Gestalt finden wir also den Ddmon wieder,
der dem Antonius zurief: ,,Heb dich hinweg von uns! Was hast Du mit der Wii-
ste zu tun?>3

Diese Askese in der Form der Bandigung der ,,Gedanken* versteht sich als
eine wirkliche Therapeutik der Seele3*. Auch sie hat Evagrius ausfiihrlich be-
schrieben. Ihr Ziel ist, der Seele die Gesundheit und ihr natiirliches Gleichge-
wicht zuriickzugeben (Evagrius kannte die Stoiker!). Sobald die seelische Ge-
sundheit, die ,,Leidenschaftslosigkeit‘‘, gewonnen ist, wird die Seele zur geist-
lichen Beschauung und zu dem beféhigt, was Evagrius als intellektuelle Schau
des eigenen Lichtes beschreibt, das ein Widerschein des gottlichen Lichtes ist.
In Wirklichkeit haben die Monche Agyptens und auch Evagrius selbst viel aus-
giebiger von ihren Kdmpfen mit den Ddmonen und mit den ,,Gedanken* ge-
sprochen, als von diesen mystischen Zustinden, die mit der Ubung des ,,reinen
Gebetes* (der ,,oratio pura‘“) verbunden sind. Desgleichen stimmt es, daf3

52 Vgl. vor allem den,, Traité pratique ou Le moine* (ed. A. u. C. Guillaumont), Paris 1971, zumal
die Kapitel 5; 7-14 und 54, im 2. Bd. S. 504{.; 508-535 und 624-627; desgleichen A. Guillau-
mont, Un philosophe au désert: Evagre le Pontique, in: RevHistRel 181 (1972) 29-56; wieder ab-
gedruckt bei A. Guillaumont, Aux origines (s. Anm. 44) 185-212.

53 S. oben Anm. 30.

54 Hierzu vgl. G. u. Th, Sartory, Lebenshilfe aus der Wiiste. Die alten Monche als Therapeuten,
Freiburg i. B. 1980.



Die Wiiste 137

Evagrius dort, wo er davon spricht, eine Terminologie verwendet, die nach
Neu-Platonismus schmeckt. Aber wir diirfen sicher sein, da diese Beschrei-
bungen bei ihm und manchen anderen Autoren jener Zeit wirklichen Erfah-
rungen entsprechen; das gilt auch von den ddmonischen Erfahrungen, die bei
ihnen so ausgiebig beschrieben werden.

Abschlieflend sei es gestattet, ein Apophthegma des Arsenius zu zitieren, das
eindringlich zeigt, warum dieser mit solcher Zéhigkeit und so offenkundiger
Schroffheit seine Hesychia verteidigt hat. Eines Tages begab ein Bruder sich
zur Zelle des Arsenius. Bevor er eintrat, blieb er einen Augenblick vor der
Tiire stehen. Dasah er den Alten ganz in Feuer gehiillt dastehen. Als Arsenius
ihn dann begriiBte, merkte er, daf der Bruder ganz erregt war. Sogleich fragte
er ihn, ob er etwas gesechen habe. Darauf erwiderte er: Nein, er habe nichts
bemerkt. Selbst um den Preis einer Liige wollte er das Geheimnis des Alten
wahren>S.

So erscheint die Wiiste der dgyptischen Moénche als der Ort des Wunderba-
ren par excellence. Der Monch begegnet dort gewissermafien in unausweichli-
cher Weise dem Didmon. Denn der Ddmon ist dort ,,zu Hause*. Aber der
Monch begegnet dort auch in einer bestimmten Weise Gott, den zu suchen er
sich in die Wiiste aufgemacht hatte. Dieses Wunderbare ist aus einem vielge-
staltigen Gewebe gebildet, um dessen Analyse es uns hier ging. Wir hoffen ge-
zeigt zu haben, welche Rolle dabei jene Elemente spielen, die einerseits mit ar-
chaischen Kollektivvorstellungen zusammengehoren, und andererseits mit je-
nen Faktoren, die aus der eigengearteten Psychologie des Einsiedlerlebens
entspringen.

55 Apophthegmata Patrum, Arsenius 27: PG 65, 96 BC; deutsch: Miller, Weisung (s. Anm. 38),
30f. n. 65.





