
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Seelsorgergruppen im Blickfeld? 

Es gab Zeiten, da zogen sie die Blicke mehr auf sich: die Priestergemeinschaften, die 
Seelsorgeteams, Fraternitäten und was es alles gab und gibt. Zur Zeit des Konzils und 
kurz nachher blickte mancher gespannt auf die Wege kleiner Gruppen inmitten der 
Seelsorge. Ihr Aufbruch muß damals verlockend Neues verheißen haben, obwohl sol- 
ches zu fast allen Zeiten versucht wurde. Es scheint, die Suche nach diesen Formen ist 
nicht abgebrochen. Im Gegenteil, sie verstärkt sich neu - allerdings diesmal weniger op- 
timistisch, weil zu verstehen auf einem viel bedrängenderen Hintergrund1. 

Weit über ein akademisches Interesse hinaus 

Eigenes Erleben weckte mein Interesse an dieser Ausprägung der Seelsorge. Während 
ich als Diakon, dann als Priester meine ersten Eindrücke aus der Seelsorge sammelte, 
machte ich mir wachsend Gedanken über die Zukunft des Seelsorgers - über meine 
Zukunft. Ich wußte, wie vereinsamt mancher Priester arbeitet und lebt. Die Zürcher 
Atmosphäre ließ mich mehr als anderswo spüren, was uns Pastoralsoziologen und Pa- 
storaltheologen immer neu zeigen: wie eine Kirche trotz gewaltiger Anstrengungen an 
den Rand gedrängt wird, und die Seelsorger mit ihr. Als jungen Priester mußten mich 
diese Fragen bewegen: Woran halte ich mich als einzelner, als Vereinzelter? Wo kann 
ich menschliche Stützung erwarten, wo geistlichen Halt? Was tun, wenn in gänzlich sä- 
kularisiertem Land eine mit-glaubende Umgebung weitgehend entfällt? Mir schien, 
auch eine Gemeinde könne lange nicht alle Stützung leisten, die erfordert wäre. Wer 
aber sonst? Die Zukunft lag griffnah. Sie konnte damals und kann heute nicht nüchtern 
genug eingeschätzt werden: Noch weniger Seelsorger, noch weniger - gute - Selbstver- 
ständlichkeit im Glauben, wachsender Druck in vielerlei Hinsicht, noch mehr Zersplit- 
terung, Vereinzelung, Vereinsamung - und, als Notwehr unvermeidlich - noch mehr 
Verplanung. 

Dagegen stand die Erfahrung einer Gruppe, die mich geistlich bereichert hatte. Die 
Seminar jähre im römischen Germanicum ließen mich das Wagnis und den Wert geistli- 
cher Gesprächsgruppen kennenlernen. Dieser Austausch konnte nicht weiterdauern, 
soviel wußte ich. Doch sollte dieses Miteinander bloß Sandkastenspiel gewesen sein? 
Brennpunkte geistlichen Geschehens, die nicht einsam zu verlöschen brauchen, deren 

1 Der Autor bezieht sich in diesem Artikel und in zwei Folgeartikeln auf seine Doktoratsthese: 
•Sammlung in der Sendung. Der geistliche Wert der Gemeinschaft in verschiedenen Seelsorger- 
gruppen der deutschsprachigen Schweiz. Darstellung und Deutung einer Befragung", Rom, 1979, 
Dissertation. Die leicht gekürzte Arbeit wird in etwa einem Jahr (anfangs 1982) beim Verlag Ben- 
ziger erscheinen. Zwei weitere Beiträge des Autors werden sich mit den Ergebnissen der Arbeit 
beschäftigen. (Schriftleitung) 



Aus dem Leben der Kirche 139 

missionarische Ausstrahlung im Gegenteil um so stärker ist, sie müßten im kirchlichen 
Dienst der Zukunft vermehrt wahrzunehmen und zu erleben sein. Kirche besteht in 
beidem: in Brennpunkten, die sammeln - aber auch im Zeugnis für viele, in der Sen- 
dung überallhin. Inmitten der erlebten seelsorgerlichen Situation schien mir das Wech- 
selspiel zwischen innen und außen gefährdet. Gleichzeitig verliehen nicht wenige sol- 
cher Brennpunkte Hoffnung! Immer wieder versuchte ich, solche Zusammenhänge zu 
sichten, bis mich das Studium am Spiritualitätsinstitut der Gregoriana in Rom auf den 
Gedanken brachte, dieses Fragen und Suchen müßte in eine Dissertation einzubringen 
sein. Ich sah eine Auseinandersetzung vor mir, die bemüht sein mußte, auf Gegebenes 
zu achten, eine Arbeit, der Gedankengebäude wenig halfen. 

Und trotzdem überrascht die Wirklichkeit 

Von Anfang an galt es zu schauen, zur Kenntnis zu nehmen, was ist, nicht was sein soll. 
Das Vorhandene, Lebendige würde später auch etwas über das Sollen sagen. Wahr- 
nehmen - aber wo beginnen? So weit ausblicken wie möglich, war mein Wunsch. Min- 
destens den deutschen Sprachraum überschauen! Ich mußte mich bald bescheiden. Zu 
vielfältig war das, was in kurzen Zeiträumen zu leben und zu wachsen begonnen hatte. 
Die deutschsprachige Schweiz wurde schließlich zum, wie mir schien, gar bescheidenen 
•Feld" meiner Untersuchung. 

Ich nahm Kontakte auf, versuchte ein erstes Bild zu bekommen. Und die Überra- 
schungen rissen nicht ab. Hatte ich bislang eine mehr oder minder feste Vorstellung von 
Priestergemeinschaften, so traf ich im Raum, dem mein Interesse galt, nur wenige 
Gruppen, die ich so hätte benennen können. Ich erwog die Gründe dafür. Der eindeu- 
tigste war der: Es werden wenige bleiben müssen, weil der Priestermangel ein Mehr klar 
verunmöglicht. - Entstanden waren aber Pfarrei-Teams, die neben Priestern auch 
Laientheologen, Sozialarbeiter, Katecheten und andere seelsorgerliche Mitarbeiter 
umfaßten. Mein Fragen hatte ebenso Ordensgruppen zu berücksichtigen, die im seel- 
sorgerlichen Einsatz stehen. Sie alle versuchen in je verschiedener Weise dem einen 
Verkündigungsauftrag nachzukommen. Sie erstreben es, Geistliches zu leben, in ihrer 
recht unterschiedlichen Art. Sie alle als Seelsorger anzusprechen, sollte wenigstens be- 
grifflich keine Schwierigkeiten bereiten. Denn soviel scheint sicher: In Zukunft werden 
nicht-priesterliche Mitarbeiter große Teile der Seelsorge wahrnehmen. 

Das Projekt einer These über gemeinschaftliche Spiritualität unter Seelsorgern sollte 
nicht am Reißbrett entwickelt werden, sondern so gut es ging mit den •Betroffenen" 
selbst. Ob über Spiritualität jemals wissenschaftlich zu sprechen sei, gab man in den un- 
terschiedlichsten Gruppierungen zu bedenken. Spiritualität sei Praxis, sei Leben! Man- 
che akademische Fragestellung meinerseits mußte weichen. Deutlich hatten diese er- 
sten Kontakte ergeben: Spiritualität im Sinn von gelebtem und verantwortetem Glau- 
ben sollte das vorrangige Thema aller weiteren Gespräche bilden. 

Der Versuch, Leben wahrzunehmen 

Das Ganze wuchs in erneuten Kontakten und im Erarbeiten eines Leitfadens für zu- 
künftige Gespräche, die - geistliches - Leben offenbaren sollten. Vielfältig kristallisier- 
ten sich Fragen aus: Was ist überhaupt Spiritualität? Was seelsorgerliche Spiritualität? 



Aus dem Leben der Kirche 140 

Wie nimmt eine solche Gestalt an, in einer Gruppe oder Gemeinschaft drin? Welche 
geistliche Dynamik - mithin welche Gruppen-Dynamik - wird wirksam? Solche Fra- 
genbereiche sollten den Gruppen vertraut werden, bevor sie sich zu einem Mittun ver- 
pflichteten. Ich hoffte ja, diese Gruppen und ihre Mitglieder als Gesprächspartner zu 
gewinnen und über eine längere Zeit zu behalten. - Ganz neutral nenne ich sie •Grup- 
pen", nach Art der Soziologen, weil ihrer Namen so viele sind: Team, Gemeinschaft, 
Fraternität, usw. 

Immer klarer wurde mir, daß meine ganz persönliche Arbeit das Hinhören sein wür- 
de. Dabei konnte ich nicht wissen, wieviel das kostet! Wie hören? Ich hatte Fragen zu 
stellen, sehr präzise Fragen sogar - in soziologischer Weise - und dann eigentlich nur 
teilzunehmen an dem, was nun geäußert, was ausgetauscht würde. Bald stand fest, daß 
der größere Teil dieser Gespräche als Gruppengespräche zu führen sei, nur wo die Dis- 
kretion es anzeigte als Einzelgespräch. Bloße Informationsfragen wollte ich schriftlich 
einziehen. Die Gruppengespräche sollten jedesmal Gelegenheit bieten zu einem ge- 
meinsamen Weg, zum Gruppen-Prozeß. Das Ganze kann eine Befragung genannt wer- 
den, ein Wahrnehmen von Vorhandenem. Erst später war all das zu deuten. 

Die Humanwissenschaften boten mit ihren spezifischen Gesprächsmethoden wert- 
volle Hilfe. Auch inhaltlich führte zwangsläufig vieles hinein ins Feld dieser außertheo- 
logischen Disziplinen. Und doch sollte es zu keiner Mixtur kommen. Das Ziel blieb ein 
theologisches: zu erkennen, worin die geistliche Bedeutung der verschiedenen Seelsor- 
gergruppen bestand. Um diese Zielrichtung einzuhalten, bewegten sich die Fragen im 
Themen-Dreieck: Zusammenleben, Zusammenarbeit und spiritueller Zusammenhalt. 
Die gelebte Wirklichkeit selbst sollte zu Wort kommen und zur geistlichen Mitte hin- 
führen. - Nach allen Klärungen war der Fragebogen auf über vierzig Seiten präzise zu 
Papier gebracht. Damit war der Weg, die Methode der Gespräche vorgezeichnet. Das 
Gespräch selbst blieb das Ungewisse. Ein scheinbar trockenes soziologisches Instru- 
mentarium bot Hand zu einem Abenteuer. 

Das Gespräch - ein geistliches Wagnis 

Eigentlich war alles noch ungewiß. Erst mit einer Handvoll Gruppen war ein •Prozeß" 
angelaufen. Noch hatte niemand sein endgültiges Einverständnis gegeben, bei der gan- 
zen Befragung als Gesprächspartner mitzuwirken. Ich suchte die Kontakte auszuwei- 
ten. Manchmal war es nicht leicht, weitere Gruppen aufzuspüren. Gleichzeitig hoffte 
ich, daß bald ein Klima des Vertrauens entstehen würde, aus dem heraus meine Ge- 
sprächspartner diesen langen Weg mit mir gehen könnten. Darum wollte ich zuerst ein- 
gehend klarmachen, worum es ging, wieviel Zeit einzusetzen sei, welches Wagnis gege- 
benenfalls dieser gemeinsame Weg beinhalte. Wer konnte denn absehen, welche Fra- 
gen, Probleme tatsächlich im Ablauf des Ganzen aufbrechen würden? 

Nach geduldigem Abklären gaben siebzehn Gruppen mit insgesamt achtzig Mitglie- 
dern ihr Einverständnis, in dem nun deutlich umrissenen Rahmen mitzuarbeiten. Ab- 
sagen gab es demgegenüber nur wenige. Das durfte ich als einen ersten Vertrauenser- 
weis werten. - Da nun meine Gesprächspartner bekannt waren, bot sich ein Spektrum 
der unterschiedlichsten Gruppen an: Ausgesprochene Priestergruppen (z. B. Orato- 
rium, Focolarini, Schönstatt) standen neben Pfarrei-Teams mit verschiedenen nicht- 
priesterlichen Seelsorgern. Diese wiederum unterschieden sich in spirituell betonte 



Aus dem Leben der Kirche 141 

oder deutlich funktional ausgerichtete Teams. Hinzu kamen Ordensgruppen, die im di- 
rekten Seelsorge-Einsatz stehen, wie etwa franziskanische Fraternitäten. 

Alle Gruppen waren mit jeweils unterschiedlichem Gewicht durch die weitgehende 
Zusammenarbeit in der Seelsorge, durch ihr Zusammenleben oder durch das spirituelle 
Band zu charakterisieren. Unter diesen •Typen" war - im Hinblick auf einen späteren 
Vergleich - ein ausgewogenes Verhältnis zustande gekommen. War nun dieses •Feld" 
innerhalb der deutschsprachigen Schweiz repräsentativ genug? Ich meine nach allem, 
daß der dargestellte Prozeß eine bezeichnende Auswahl ermöglicht hat. - Verschie- 
denheit hatte ich bei aller grundlegenden Gemeinsamkeit angestrebt, damit sich im 
Vergleich Konturen gegeneinander abheben konnten, damit Umrisse, Profile sichtbar 
würden. 

Die Momentaufnahme: ein langes Hinhören 

Nie hatte ich im Sinn, eine historische Arbeit zu schreiben. Alles sollte zu einer 
Momentaufnahme werden. Immerhin sollte der Zeitraum genügend lang sein, um wirk- 
lich aufzunehmen - um hinzuhören. Was im ersten Halbjahr 1977 in diesen Gruppen 
lebte, floß zu einem vielfältigen Eindruck zusammen. Aus den ganz unterschiedlichen 
Gesprächen konnte eine •Reportage" von großer Dichte erstellt werden. Ich hörte zu 
und griff kaum je in den Gang der Gespräche ein - mit der Ausnahme, daß ich eben 
Fragender war. Spielregel blieb, daß meine Gesprächspartner nur auf diejenigen Fra- 
gen eingingen, dicsie beantworten wollten. Viele persönliche Kontakte gaben dem Ge- 
hörten größere Tiefe. In einem bestimmten Ausmaß konnte ich am Leben und an der 
Arbeit mancher Gruppe teilnehmen: Man bat mich, bestimmte Aufgaben zu überneh- 
men oder lud mich ein, an Arbeitstagungen, an Besinnungstagen der Gruppe teilzu- 
nehmen, um mit ihr ihren Weg zu überdenken - als Hörender, als Lernender. Und ich 
konnte jedesmal mit viel Respekt zur Kenntnis nehmen, was da lebte. - Trotz dieses 
vielfältigen Austauschs, trotz der Freiheit im Gespräch blieb der Fragebogen mit seiner 
soziologischen Methode die Konstante, das präzise Gerüst. 

Eine Momentaufnahme also mit viel Leben, mit Bewegung! Die Monate des gegen- 
seitigen Kontaktes und des Gesprächs lösten in den Gruppen Fragen aus: wo denn ihr 
geistlicher Ort sei, wie ehrlich ihr Zusammenleben, wie verantwortet ihr Zusammen- 
wirken. Man gestand sich ein, wie wenig eigentlich solches in der Gruppe bisher bedacht 
worden sei, wie wenig ausgesprochen. Dann und wann gelang eine heilsame Läuterung. 
Doch offene Konflikte blieben nicht aus. Einige Male kam Schwieriges, beinahe Unlös- 
bares ins Gespräch. Ich wurde ins Vertrauen gezogen. Man erfrug meine Ansicht. So 
hatten zwei Gruppen in dieser Zeit eine Laisierung mit all dem menschlich Schweren zu 
verkraften. - Einige Male reifte der Entschluß, gemeinsam mehr Geistliches zu üben, 
zu beten. Immer wieder bekam ich schließlich zu hören: •Gut, daß wir uns einmal über 
solche Dinge - in dieser Form Gedanken machen!" Einige versicherten mir: •Wir wer- 
den davon mehr profitieren als du!" Dankbarkeit war das vorherrschende Gefühl, als 
wir in den verschiedenen Gruppen den Weg zu Ende beschritten hatten. 

Ein Wagnis nicht nur für andere 

Manche Gruppe hatte behauptet, mit ihr sei spürbar etwas geschehen. Galt das für 
mich, den hörenden Gesprächspartner auch? In einem außerordentlichen Maß sogar. 



Aus dem Leben der Kirche 142 

Zuerst hatte ich zu lernen, daß manches Schematische, manches allzu Akademische 
oder einseitig Spirituelle, das ich in die Befragung hineingetragen hatte, kein Verständ- 
nis finden konnte. Ich mußte - heilsam - zurückstecken. Ich hatte zu lernen, daß nur 
Einfaches, unmittelbar Lebbares verstanden wird und zum Denken oder Handeln an- 
regt. Im Zuhören hatte sich so manche Illusion darüber, was eine Seelsorgergruppe lei- 
sten, bieten, was sie hergeben konnte, verflüchtigt, war Ernüchterung eingetreten. Da- 
für hatte mein Respekt vor diesen Gruppen, vor jedem einzelnen in ihnen und vor sei- 
ner Eigenart etwas seltsam Ehrfürchtiges gewonnen. Schließlich hatte ich ahnen ge- 
lernt, welche Kunst es bedeuten muß, zuhören zu können - aktiv, ganz so, daß man als 
echter Gesprächspartner seinen Teil zu schenken vermag. 

Zu erahnen vermochte ich jetzt auch, wie vielfältig eine seelsorgerliche Spiritualität 
gelebt werden kann. Ich erkannte, wie vielfältig ihr theologisches Fundament, aber 
auch ihre menschliche Voraussetzung schon immer waren. Ich wurde gewahr, wie sich 
das alles inmitten einer rasenden Säkularisierung und in der Auseinandersetzung mit 
den unterschiedlichsten Geistesrichtungen in eine verwirrende Vielfalt zu zergliedern 
beginnt. • Die Gegensätze, mit denen ich laufend konfrontiert wurde, brachten mich 
selbst in eine innere Zerreißprobe: Wo ist da Orientierung zu finden? Wo Mitte? Ich 
begann mich zu fragen: Wie können Seelsorger von so gänzlich verschiedenen Positio- 
nen aus im gleichen Presbyterium drin noch miteinander sprechen? Wie werden sie 
verkünden? In welcher Vielfalt wird ihre Saat aufgehen? Und doch blieb der Respekt 
vor einem jeden. - Wie meine Gesprächspartner hatte ich mich auf die Suche nach seel- 
sorgerlicher Identität begeben, nach Wahrheit, nach Ganzheit. Ich begann sie zu suchen 
in den Menschen, in ihrem Ausdruck, in Gesprochenem, in Formen, im Gebet und in 
der lobenden Feier. 

Auf dem Weg zur Deutung 

Schon im Zuhören versuchte ich zu ordnen, zu deuten, Sinn zu finden, auch im Gegen- 
sätzlichsten. Was aber nun? Alles lag da: unendlich lange Protokolle unserer Gesprä- 
che. An die zweihundert Gesprächsstunden hatte ich vom Band in ein Wort-für-Wort- 
Protokoll bringen müssen. Dieser Text bot sich nun an, zur Deutung. Ein neues Aben- 
teuer, zu sichten, zu verstehen - ohne jemandem das Wort im Mund umzudrehen, ein 
spannendes Unternehmen schließlich zu vergleichen! All das war zu leisten, um besser 
zu erkennen: Was benötigt eine kleine Gemeinschaft von Seelsorgern, um in ihrem 
Glauben und in ihrem Verkündigungsauftrag drin zu wachsen? Unter welchen Bedin- 
gungen kann sie geistliche Gemeinschaft sein und als solche wirken? Schon bald hatte 
ich erfahren können, daß viel weniger an technischem Vermögen, an organisatorischem 
Aufwand erfordert ist, als ich ursprünglich dachte. All das ist nicht auszuklammern. 
Vorrang gewann jedoch die Frage: In welche Richtung steuern wir geistlich? Nichts 
hatte meine Gesprächspartner so sehr interessiert wie die unmittelbaren Fragen zur 
Spiritualität. Diese Einsicht sollte einen Leitfaden abgeben für alles andere, sollte 
Richtmaß der Deutungsarbeit sein. 

Nach Spiritualität fragen, das hieß überall: Identität suchen, Mitte finden. Schon ge- 
wußt? öfters gehört! Immer als Rezept, theologisch gut geboten. Ich konnte es vorher 
nicht in dieser Eindringlichkeit wissen. Ich mußte es in dieser lebendigen Vielfalt erfah- 



Einübung und Weisung 143 

ren. Ich meine nun besser zu spüren, was geistliche Theologie auch zu leisten hätte: gut 
hinzuhören, den Glaubensvollzug abzulauschen • nicht den theologisch destillierten, 
sondern den sehr konkreten, auch den mangelhaft geglückten, und daraus bescheidene 
Bausteine für eine geistliche Pädagogik herauszulösen - nach dem Richtmaß der Fro- 
hen Botschaft. Das ist noch einmal nicht neu. Mir scheint, ich habe es an einem vitalen 
Punkt unseres kirchlichen Lebens neu entdecken dürfen. 

Martin Kopp, Zürich 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Hinführung zum Kreuzweg 

Was bewegt uns, den Kreuzweg zu gehen? 

I. Gedächtnis - Dank 

Was hat diesen kirchlichen Brauch überhaupt entstehen lassen? Wenn wir tief genug 
graben, müssen wir sagen: Der Auftrag Jesu an seine Jünger •Tut dies zu meinem Ge- 
dächtnis!". 

Gewiß, da war unmittelbar die Eucharistie gemeint, die durch alle kommenden Zei- 
ten hin gefeierte. Aber wenn Jesus in die Mitte unseres erlösten Daseins sein Gedächt- 
nis einstiftet und wenn dieses den neuen Bund begründet und enthält, dann kommt 
darin auch zum Ausdruck, welche Bedeutung Gedächtnis überhaupt für uns vergängli- 
che Menschen hat. Jesus wußte, wie vergeßlich wir sind und daß wir nichts nötiger brau- 
chen, um treu zu bleiben, um den Bund nicht zu brechen, als die Erinnerung: •- damit 
ihr nie vergesset, was meine Liebe tut", wie ein Kirchenlied sagt. 

Es können ja wunderbare Dinge in meinem Leben geschehen sein; einer kann, um 
mich aus Sümpfen und Abgründen zu retten, seine ganze Existenz für mich ins Spiel ge- 
bracht und an mich hingewagt haben, - eines Tages ist das alles wieder zugedeckt, wie 
ein blühender Garten oder ein reifendes Ährenfeld von Vulkanasche; anderes, unend- 
lich weniger Wesentliches drängte sich mir in den Blick, ins Herz, begann mich zu beset- 
zen, ich gab die Perle wieder für den Glasstein her. 

Damit sich dieser entsetzliche Undank nicht durchsetze, hat Jesus, da er die Seinen 
liebte, sie bis ans Ende geliebt; er hat begonnen, sich nicht nur für sie hinzugeben, son- 
dern in den sinnfälligen Zeichen des Mahles in sie hineinzuschenken. 

Die immer neue Erfahrung dieser Liebe ist es, die uns drängt, wie es schon die Evan- 
gelisten drängte, die Urkirche drängte, den Stationen des Leidens und Sterbens Jesu 
nachzugehen, sie mit dem inneren Auge wieder und wieder zu schauen, zu meditieren, 
ihre Spuren dem Herzen einzugraben. 




