AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Seelsorgergruppen im Blickfeld?

Es gab Zeiten, da zogen sie die Blicke mehr auf sich: die Priestergemeinschaften, die
Seelsorgeteams, Fraternitdten und was es alles gab und gibt. Zur Zeit des Konzils und
kurz nachher blickte mancher gespannt auf die Wege kleiner Gruppen inmitten der
Seelsorge. Ihr Aufbruch muBl damals verlockend Neues verheilen haben, obwohl sol-
ches zu fast allen Zeiten versucht wurde. Es scheint, die Suche nach diesen Formen ist
nicht abgebrochen, Im Gegentelil, sie verstarkt sich neu—allerdings diesmal weniger op-
timistisch, weil zu verstehen auf einem viel bedringenderen Hintergrund!.

Weit iiber ein akademisches Interesse hinaus

Eigenes Erleben weckte mein Interesse an dieser Auspragung der Seelsorge. Wihrend
ich als Diakon, dann als Priester meine ersten Eindriicke aus der Seelsorge sammelte,
machte ich mir wachsend Gedanken iiber die Zukunft des Seelsorgers — iiber meine
Zukunft. Ich wul3te, wie vereinsamt mancher Priester arbeitet und lebt. Die Ziircher
Atmosphire lieB mich mehr als anderswo spiiren, was uns Pastoralsoziologen und Pa-
storaltheologen immer neu zeigen: wie eine Kirche trotz gewaltiger Anstrengungen an
den Rand gedringt wird, und die Seelsorger mit ihr. Als jungen Priester mufiten mich
diese Fragen bewegen: Woran halte ich mich als einzelner, als Vereinzelter? Wo kann
ich menschliche Stiitzung erwarten, wo geistlichen Halt? Was tun, wenn in génzlich sa-
kularisiertem Land eine mit-glaubende Umgebung weitgehend entfallt? Mir schien,
auch eine Gemeinde konne lange nicht alle Stiitzung leisten, die erfordert wire. Wer
aber sonst? Die Zukunft lag griffnah. Sie konnte damals und kann heute nicht niichtern
genug eingeschatzt werden: Noch weniger Seelsorger, noch weniger — gute — Selbstver-
stindlichkeit im Glauben, wachsender Druck in vielerlei Hinsicht, noch mehr Zersplit-
terung, Vereinzelung, Vereinsamung — und, als Notwehr unvermeidlich — noch mehr
Verplanung.

Dagegen stand die Erfahrung einer Gruppe, die mich geistlich bereichert hatte. Die
Seminarjahre im romischen Germanicum lieBen mich das Wagnis und den Wert geistli-
cher Gespriachsgruppen kennenlernen. Dieser Austausch konnte nicht weiterdauvern,
soviel wuBSte ich. Doch sollte dieses Miteinander blo3 Sandkastenspiel gewesen sein?
Brennpunkte geistlichen Geschehens, die nicht einsam zu verloschen brauchen, deren

1 Der Autor bezieht sich in diesem Artikel und in zwei Folgeartikeln auf seine Doktoratsthese:
,,Sammlung in der Sendung. Der geistliche Wert der Gemeinschaft in verschiedenen Seelsorger-
gruppen der deutschsprachigen Schweiz. Darstellung und Deutung einer Befragung®’, Rom, 1979,
Dissertation. Die leicht gekiirzte Arbeit wird in etwa einem Jahr (anfangs 1982) beim Verlag Ben-
ziger erscheinen. Zwei weitere Beitrige des Autors werden sich mit den Ergebnissen der Arbeit
beschiftigen. (Schriftleitung)



Aus dem Leben der Kirche 139

missionarische Ausstrahlung im Gegenteil um so stérker ist, sie miiten im kirchlichen
Dienst der Zukunft vermehrt wahrzunehmen und zu erleben sein. Kirche besteht in
beidem: in Brennpunkten, die sammeln — aber auch im Zeugnis fiir viele, in der Sen-
dung iiberallhin. Inmitten der erlebten seelsorgerlichen Situation schien mir das Wech-
selspiel zwischen innen und auBen gefihrdet. Gleichzeitig verliehen nicht wenige sol-
cher Brennpunkte Hoffnung! Immer wieder versuchte ich, solche Zusammenhiinge zu
sichten, bis mich das Studium am Spiritualitéitsinstitut der Gregoriana in Rom auf den
Gedanken brachte, dieses Fragen und Suchen miif3te in eine Dissertation einzubringen
sein. Ich sah eine Auseinandersetzung vor mir, die bemiiht sein muBte, auf Gegebenes
zu achten, eine Arbeit, der Gedankengebidude wenig halfen.

Und trotzdem iiberrascht die Wirklichkeit

Von Anfang an galt es zu schauen, zur Kenntnis zu nehmen, was ist, nicht was sein soll.
Das Vorhandene, Lebendige wiirde spiter auch etwas iiber das Sollen sagen. Wahr-
nehmen — aber wo beginnen? So weit ausblicken wie moglich, war mein Wunsch. Min-
destens den deutschen Sprachraum iiberschauen! Ich muBte mich bald bescheiden. Zu
vielfiltig war das, was in kurzen Zeitrdumen zu leben und zu wachsen begonnen hatte.
Die deutschsprachige Schweiz wurde schlieBlich zum, wie mir schien, gar bescheidenen
,,Feld* meiner Untersuchung.

Ich nahm Kontakte auf, versuchte ein erstes Bild zu bekommen. Und die Uberra-
schungen rissen nicht ab. Hatte ich bislang eine mehr oder minder feste Vorstellung von
Priestergemeinschaften, so traf ich im Raum, dem mein Interesse galt, nur wenige
Gruppen, die ich so hitte benennen kénnen. Ich erwog die Griinde dafiir. Der eindeu-
tigste war der: Es werden wenige bleiben miissen, weil der Priestermangel ein Mehr klar
verunmoglicht. — Entstanden waren aber Pfarrei-Teams, die neben Priestern auch
Laientheologen, Sozialarbeiter, Katecheten und andere seelsorgerliche Mitarbeiter
umfaBten. Mein Fragen hatte ebenso Ordensgruppen zu beriicksichtigen, die im seel-
sorgerlichen Einsatz stehen. Sie alle versuchen in je verschiedener Weise dem einen
Verkiindigungsauftrag nachzukommen. Sie erstreben es, Geistliches zu leben, in ihrer
recht unterschiedlichen Art. Sie alle als Seelsorger anzusprechen, sollte wenigstens be-
grifflich keine Schwierigkeiten bereiten. Denn soviel scheint sicher: In Zukunft werden
nicht-priesterliche Mitarbeiter groBe Teile der Seelsorge wahrnehmen.

Das Projekt einer These iiber gemeinschaftliche Spiritualitat unter Seelsorgern sollte
nicht am ReiBbrett entwickelt werden, sondern so gut es ging mit den ,,Betroffenen*
selbst. Ob iiber Spiritualitiit jemals wissenschaftlich za sprechen sei, gab man in den un-
terschiedlichsten Gruppierungen zu bedenken. Spiritualitit sei Praxis, sei Leben! Man-
che akademische Fragestellung meinerseits muBte weichen. Deutlich hatten diese er-
sten Kontakte ergeben: Spiritualitit im Sinn von gelebtem und verantwortetem Glau-
ben sollte das vorrangige Thema aller weiteren Gespriiche bilden.

Der Versuch, Leben wahrzunehmen

Das Ganze wuchs in erneuten Kontakten und im Erarbeiten eines Leitfadens fiir zu-
kiinftige Gespriiche, die — geistliches — Leben offenbaren sollten. Vielfiltig kristallisier-
ten sich Fragen aus: Was ist iiberhaupt Spiritualitdt? Was seelsorgerliche Spiritualitdt?



Aus dem Leben der Kirche 140

Wie nimmt eine solche Gestalt an, in einer Gruppe oder Gemeinschaft drin? Welche
geistliche Dynamik — mithin welche Gruppen-Dynamik — wird wirksam? Solche Fra-
genbereiche sollten den Gruppen vertraut werden, bevor sie sich zu einem Mittun ver-
pflichteten, Ich hoffte ja, diese Gruppen und ihre Mitglieder als Gespréchspartner zu
gewinnen und iiber eine lingere Zeit zu behalten. — Ganz neutral nenne ich sie ,,Grup-
pen, nach Art der Soziologen, weil ihrer Namen so viele sind: Team, Gemeinschaft,
Fraternitit, usw.

Immer klarer wurde mir, da3 meine ganz personliche Arbeit das Hinhoren sein wiir-
de. Dabei konnte ich nicht wissen, wieviel das kostet! Wie horen? Ich hatte Fragen zu
stellen, sehr prizise Fragen sogar — in soziologischer Weise — und dann eigentlich nur
teilzunehmen an dem, was nun geduBBert, was ausgetauscht wiirde. Bald stand fest, da
der groBere Teil dieser Gesprache als Gruppengespriche zu fiihren sei, nur wo die Dis-
kretion es anzeigte als Einzelgesprich. BloBe Informationsfragen wollte ich schriftlich
einziehen. Die Gruppengesprache sollten jedesmal Gelegenheit bieten za einem ge-
meinsamen Weg, zum Gruppen-Proze8. Das Ganze kann eine Befragung genannt wer-
den, ein Wahrnehmen von Vorhandenem. Erst spiter war all das zn deuten.

Die Humanwissenschaften boten mit ihren spezifischen Gesprachsmethoden wert-
volle Hilfe. Auch inhaltlich fithrte zwangsldufig vieles hinein ins Feld dieser auBertheo-
logischen Disziplinen. Und doch sollte es zu keiner Mixtur kommen. Das Ziel blieb ein
theologisches: zu erkennen, worin die geistliche Bedeutung der verschiedenen Seelsor-
gergruppen bestand. Um diese Zielrichtung einzuhalten, bewegten sich die Fragen im
Themen-Dreieck: Zusammenleben, Zusammenarbeit und spiritueller Zusammenbhalt.
Die gelebte Wirklichkeit selbst sollte zu Wort kommen und zur geistlichen Mitte hin-
fithren. — Nach allen Klidrungen war der Fragebogen auf iiber vierzig Seiten priizise zu
Papier gebracht. Damit war der Weg, die Methode der Gespriche vorgezeichnet. Das
Gesprich selbst blieb das Ungewisse. Ein scheinbar trockenes soziologisches Instru-
mentarium bot Hand zu einem Abenteuer.

Das Gesprich — ein geistliches Wagnis

Eigentlich war alles noch ungewiB3. Erst mit einer Handvoll Gruppen war ein ,,Proze*
angelaufen. Noch hatte niemand sein endgiiltiges Einverstéindnis gegeben, bei der gan-
zen Befragung als Gespréichspartner mitzuwirken. Ich suchte die Kontakte auszuwei-
ten. Manchmal war es nicht leicht, weitere Gruppen aufzuspiiren. Gleichzeitig hoffte
ich, daB bald ein Klima des Vertrauens entstehen wiirde, aus dem heraus meine Ge-
sprachspartner diesen langen Weg mit mir gehen kénnten. Darum wollte ich zuerst ein-
gehend klarmachen, worum es ging, wieviel Zeit einzusetzen sei, welches Wagnis gege-
benenfalls dieser gemeinsame Weg beinhalte. Wer konnte denn absehen, welche Fra-
gen, Probleme tatsdchlich im Ablauf des Ganzen anfbrechen wiirden?

Nach geduldigem Abkliren gaben siebzehn Gruppen mit insgesamt achtzig Mitglie-
dern ihr Einverstindnis, in dem nun deutlich umrissenen Rahmen mitzuarbeiten. Ab-
sagen gab es demgegeniiber nur wenige. Das durfte ich als einen ersten Vertrauenser-
weis werten. — Da nun meine Gespréichspartner bekannt waren, bot sich ein Spektrum
der unterschiedlichsten Gruppen an: Ausgesprochene Priestergruppen (z. B. Orato-
rium, Focolarini, Schonstatt) standen neben Pfarrei-Teams mit verschiedenen nicht-
priesterlichen Seelsorgern. Diese wiederum unterschieden sich in spirituell betonte



Aus dem Leben der Kirche 141

oder deutlich funktional ausgerichtete Teams. Hinzu kamen Ordensgruppen, die im di-
rekten Seelsorge-Einsatz stehen, wie etwa franziskanische Fraternitéten.

Alle Gruppen waren mit jeweils unterschiedlichem Gewicht durch die weitgehende
Zusammenarbeit in der Seelsorge, durch ihr Zusammenleben oder durch das spirituelle
Band zu charakterisieren. Unter diesen ,,Typen* war — im Hinblick auf einen spiteren
Vergleich — ein ausgewogenes Verhiltnis zustande gekommen. War nun dieses ,,Feld*
innerhalb der deutschsprachigen Schweiz représentativ genug? Ich meine nach allem,
daB der dargestellte ProzeB eine bezeichnende Auswahl erméglicht hat. — Verschie-
denheit hatte ich bei aller grundlegenden Gemeinsamkeit angestrebt, damit sich im
Vergleich Konturen gegeneinander abheben konnten, damit Umrisse, Profile sichtbar
wiirden.

Die Momentaufnahme: ein langes Hinhoren

Nie hatte ich im Sinn, eine historische Arbeit zu schreiben. Alles sollte zu einer
Momentaufnahme werden. Immerhin sollte der Zeitraum geniigend lang sein, um wirk-
lich anfznnehmen — um hinzuhéren. Was im ersten Halbjahr 1977 in diesen Gruppen
lebte, floB zu einem vielfiltigen Eindruck zusammen. Aus den ganz unterschiedlichen
Gesprichen konnte eine ,,Reportage’ von grofler Dichte erstellt werden. Ich hdrte zu
und griff kaum je in den Gang der Gespriche ein — mit der Ausnahme, da3 ich eben
Fragender war. Spielregel blieb, dal meine Gesprichspartner nur auf diejenigen Fra-
gen eingingen, die sie beantworten wollten. Viele personliche Kontakte gaben dem Ge-
horten groBere Tiefe. In einem bestimmten Ausmal konnte ich am Leben und an der
Arbeit mancher Gruppe teilnehmen: Man bat mich, bestimmte Aufgaben zu Giberneh-
men oder lud mich ein, an Arbeitstagungen, an Besinnungstagen der Gruppe teilzu-
nehmen, um mit ihr ihren Weg zu iiberdenken — als Horender, als Lernender. Und ich
konnte jedesmal mit viel Respekt zur Kenntnis nehmen, was da lebte. — Trotz dieses
vielfaltigen Austauschs, trotz der Freiheit im Gespréch blieb der Fragebogen mit seiner
soziologischen Methode die Konstante, das prézise Geriist.

Eine Momentaufnahme also mit viel Leben, mit Bewegung! Die Monate des gegen-
seitigen Kontaktes und des Gespréchs 16sten in den Gruppen Fragen aus: wo denn ihr
geistlicher Ort sei, wie ehrlich ihr Zusammenleben, wie verantwortet ihr Zusammen-
wirken. Man gestand sich ein, wie wenig eigentlich solches in der Gruppe bisher bedacht
worden sei, wie wenig ausgesprochen. Dann und wann gelang eine heilsame Liuterung.
Doch offene Konflikte blieben nicht aus. Einige Male kam Schwieriges, beinahe Unlos-
bares ins Gesprich. Ich wurde ins Vertrauen gezogen. Man erfrug meine Ansicht. So
hatten zwei Gruppen in dieser Zeit eine Laisierung mit all dem menschlich Schweren zu
verkraften. — Einige Male reifte der Entschlu}, gemeinsam mehr Geistliches zu {iben,
zu beten. Immer wieder bekam ich schlieflich zu horen: ,,Gut, daB wir uns einmal iiber
solche Dinge —in dieser Form Gedanken machen!** Einige versicherten mir: ,, Wir wer-
den davon mehr profitieren als du!*“ Dankbarkeit war das vorherrschende Gefiihl, als
wir in den verschiedenen Gruppen den Weg zu Ende beschritten hatten.

Ein Wagnis nicht nur fiir andere

Manche Gruppe hatte behauptet, mit ihr sei spiirbar etwas geschehen. Galt das fiir
mich, den hérenden Gesprichspartner auch? In einem auBerordentlichen MaB} sogar.



Aus dem Leben der Kirche 142

Zuerst hatte ich zu lernen, dal manches Schematische, manches allzu Akademische
oder einseitig Spirituelle, das ich in die Befragung hineingetragen hatte, kein Versténd-
nis finden konnte. Ich muBte — heilsam — zuriickstecken. Ich hatte zu lernen, da nur
Einfaches, unmittelbar Lebbares verstanden wird und zum Denken oder Handeln an-
regt. Im Zuhoren hatte sich so manche Illusion dariiber, was eine Seelsorgergruppe lei-
sten, bieten, was sie hergeben konnte, verfliichtigt, war Erniichterung eingetreten. Da-
fiir hatte mein Respekt vor diesen Gruppen, vor jedem einzelnen in ihnen und vor sei-
ner Eigenart etwas selisam Ehrfiirchtiges gewonnen. SchlieBlich hatte ich ahnen ge-
lernt, welche Kunst es bedeuten muf, zuhdren zu konnen — aktiv, ganz so, da3 man als
echter Gespréchspartner seinen Teil zu schenken vermag.

Zu erahnen vermochte ich jetzt auch, wie vielfiltig eine seelsorgerliche Spiritualitit
gelebt werden kann. Ich erkannte, wie vielfaltig ihr theologisches Fundament, aber
auch ihre menschliche Voraussetzung schon immer waren. Ich wurde gewahr, wie sich
das alles inmitten einer rasenden Sékularisierung und in der Auseinandersetzung mit
den unterschiedlichsten Geistesrichtungen in eine verwirrende Vielfalt zu zergliedern
beginnt. — Die Gegensitze, mit denen ich laufend konfrontiert wurde, brachten mich
selbst in eine innere ZerreiBprobe: Wo ist da Orientierung zu finden? Wo Mitte? Ich
begann mich zu fragen: Wie konnen Seelsorger von so ginzlich verschiedenen Positio-
nen aus im gleichen Presbyterium drin noch miteinander sprechen? Wie werden sie
verkiinden? In welcher Vielfalt wird ihre Saat aufgehen? Und doch blieb der Respekt
vor einem jeden. — Wie meine Gesprachspartner hatte ich mich auf die Suche nach seel-
sorgerlicher Identitdt begeben, nach Wahrheit, nach Ganzheit. Ich begann sie zu suchen
in den Menschen, in ihrem Ausdruck, in Gesprochenem, in Formen, im Gebet und in
der lobenden Feier.

Auf dem Weg zur Deutung

Schon im Zuhéren versuchte ich zu ordnen, zu deuten, Sinn zu finden, auch im Gegen-
sdtzlichsten. Was aber nun? Alles lag da: unendlich lange Protokolle unserer Gespri-
che. An die zweihundert Gesprichsstunden hatte ich vom Band in ein Wort-fiir-Wort-
Protokoll bringen miissen. Dieser Text bot sich nun an, zur Deutung. Ein neues Aben-
teuer, zu sichten, zu verstehen — ohne jemandem das Wort im Mund umzudrehen, ein
spannendes Unternehmen schlieBlich zu vergleichen! All das war zu leisten, um besser
zu erkennen: Was benétigt eine kleine Gemeinschaft von Seelsorgern, um in ihrem
Glauben und in ihrem Verkiindigungsauftrag drin zu wachsen? Unter welchen Bedin-
gungen kann sie geistliche Gemeinschaft sein und als solche wirken? Schon bald hatte
ich erfahren kénnen, daB viel weniger an technischem Vermdgen, an organisatorischem
Aufwand erfordert ist, als ich urspriinglich dachte. All das ist nicht auszuklammern.
Vorrang gewann jedoch die Frage: In welche Richtung steuern wir geistlich? Nichts
hatte meine Gespréichspartner so sehr interessiert wie die unmittelbaren Fragen zur
Spiritualitdt. Diese Einsicht sollte einen Leitfaden abgeben fiir alles andere, sollte
RichtmaB der Deutungsarbeit sein.

Nach Spiritualitit fragen, das hie8 iiberall: Identitit suchen, Mitte finden. Schon ge-
wuBt? Ofters gehdrt! Immer als Rezept, theologisch gut geboten. Ich konnte es vorher
nicht in dieser Eindringlichkeit wissen. Ich muBte es in dieser lebendigen Vielfalt erfah-



Einiibung und Weisung 143

ren. Ich meine nun besser zu spiiren, was geistliche Theologie auch zu leisten hétte: gut
hinzuhoren, den Glaubensvollzug abzulauschen — nicht den theologisch destillierten,
sondern den sehr konkreten, auch den mangelhaft gegliickten, und daraus bescheidene
Bausteine fiir eine geistliche Pddagogik herauszulésen — nach dem Richtmaf der Fro-
hen Botschaft. Das ist noch einmal nicht neu. Mir scheint, ich habe es an einem vitalen
Punkt unseres kirchlichen Lebens neu entdecken diirfen.

Martin Kopp, Ziirich

EINUBUNG UND WEISUNG
Hinfiihrung zum Kreuzweg

Was bewegt uns, den Krenzweg zu gehen?

I. Gediachtnis — Dank

Was hat diesen kirchlichen Brauch iiberhaupt entstehen lassen? Wenn wir tief genug
graben, miissen wir sagen: Der Auftrag Jesu an seine Jiinger ,, Tut dies zu meinem Ge-
déchtnis!“.

GewiB, da war unmittelbar die Eucharistie gemeint, die durch alle kommenden Zei-
ten hin gefeierte. Aber wenn Jesus in die Mitte unseres erlésten Daseins sein Gedicht-
nis einstiftet und wenn dieses den neuen Bund begriindet und enthilt, dann kommt
darin auch zum Ausdruck, welche Bedeutung Gediichtnis itberhaupt fiir uns vergingli-
che Menschen hat. Jesus wuBte, wie vergeBlich wir sind und daB wir nichts nétiger brau-
chen, um treu zu bleiben, um den Bund nicht zu brechen, als die Erinnerung: ,,— damit
ihr nie vergesset, was meine Liebe tut‘, wie ein Kirchenlied sagt.

Es kénnen ja wunderbare Dinge in meinem Leben geschehen sein; einer kann, um
mich aus Siimpfen und Abgriinden zu retten, seine ganze Existenz fiir mich ins Spiel ge-
bracht und an mich hingewagt haben, — eines Tages ist das alles wieder zugedeckt, wie
ein blithender Garten oder ein reifendes Ahrenfeld von Vilkanasche; anderes, unend-
lich weniger Wesentliches dringte sich mir in den Blick, ins Herz, begann mich zu beset-
zen, ich gab die Perle wieder fiir den Glasstein her.

Damit sich dieser entsetzliche Undank nicht durchsetze, hat Jesus, da er die Seinen
liebte, sie bis ans Ende geliebt; er hat begonnen, sich nicht nur fiir sie hinzugeben, son-
dern in den sinnfilligen Zeichen des Mahles in sie hineinzuschenken.

Die immer neue Erfahrung dieser Liebe ist es, die uns dringt, wie es schon die Evan-
gelisten dréingte, die Urkirche dréngte, den Stationen des Leidens und Sterbens Jesu
nachzugehen, sie mit dem inneren Aunge wieder und wieder zu schauen, zu meditieren,
ihre Spuren dem Herzen einzugraben.





