BUCHBESPRECHUNGEN

Verfolgung — Leid — Versohnung

Frankl, Viktor E.: Trotzdem Ja zum Le-
ben sagen. Ein Psychologe erlebt das
Konzentrationslager. Miinchen, Kosel
Verlag 1977. 200 S., Paperback DM
19,80.

Frankl hat mit diesem Buch ein Bekenntnis
zum Menschen abgelegt, zum Menschen auch
in der duBersten Entstellung. Esistein ,,Ja zum
Leben*, das seine Uberzeugungskraft bezieht
aus dem ,,Trotzdem*. Das ganze Buch ist ge-
prigt von diesem ,, Trotzdem Ja zum Leben sa-
gen“, ohne Pathos. Die Scheu, selbst in den
Vordergrund zu riicken, zur Schau zu stellen,
was innerstes Erleben war, gehort zum Charme
und zur Uberzengungskraft dieses Zeugnisses.
Bewundernswert ist die Einheit von Distanz,
von niichterner Beobachtung, von einer Ob-
jektivitit, die keine Verallgemeinerungen zu-
148t —weder gibt es ,,den‘ Lageraufseher, noch
,.den‘ Hiftling — und von innerster Betroffen-
heit. Es ist nicht eigentlich ein Erlebnisbericht
im gewohnlichen Sinn, da im Erleben des Psy-
chologen und Menschen Viktor E. Frankl das
einzelne Geschehen transparent wird, um
Auskunft zn geben iiber den Menschen.

Vor dem Hintergrund der Lagerwirklichkeit
und ihrer psychischen Auswirkungen auf die
Hiftlinge stellt der Verfasser die Frage nach
Determination und Freiheit. Die von ihm er-
fahrenen Beispicle der Menschlichkeit — ,,und
mdogen es auch nur wenige gewesen sein“ —be-
weisen ihm, ,,da man dem Menschen im Kon-
zentrationslager alles nehmen kann, nur nicht:
die letzte menschliche Freiheit, sich zu den ge-
gebenen Verhiltnissen so oder so einzustellen.
Und es gab ein ,So oder so‘!* (S. 108) Der Er-
weis der Freiheit erschlieBt fiir Frankl zugleich
den Sinn des Leidens. Leiden ist fiir ihn
,,HOchstleistung und das Gegenteil von
,,Sich-fallen-Lassen®, der speziellen Versu-
chung des Hiftlings, sofern er ohne eine Per-
spektive fiir die Zukunft ist. Frankl stellt ge-
rade in diesem Zusammenhang die Sinnfrage
neu in einer Umkehrung, die er selbst als ,,eine
Art kopernikanische Wende* bezeichnet.
,,Wir miissen lernen und die verzweifelnden
Menschen lehren, dafl es eigentlich nie und
nimmer darauf ankommt, was wir noch vom

Leben zu erwarten haben, vielmehr lediglich
darauf, was das Leben von uns erwartet (S.
124). Die Summe seiner Erfahrung zieht
Frankl in dem schlichten und groBartigen Satz:
,,Leben heiit letztlich eben nichts anderes als:
Verantwortung tragen fiir die rechte Beant-
wortung der Lebensfrage, ... fiir die Erfiillung
der Forderung der Stunde* (S. 125).

Der Glaube, daB das Leben Ja zu mir sagt —
Leben in einem absoluten, menschlichen Be-
dingtheiten entriickten, letztlich personalen
Sinn — ist fiir Frankl offenbar getragen von der
inneren Verbindung zu seiner Frau. Die innere
Zwiesprache mit dem geliebten Menschen, der
vielleicht nur einige hundert Meter weiter in
einer anderen Baracke in Auschwitz lebt, viel-
leicht aber auch schon totist — (Frankl hat seine
Frau, seine Eltern und seinen Bruder im KZ
verloren) — kann zu dem Schonsten und Zarte-
sten deuntscher Prosa gezdhlt werden. — Auch
bei anderen Haftlingen erlebt Frankl diese Fa-
higkeit zun intensiver innerer Kommunikation
mit einem geliebten Menschen — mit Gott.

Noch ein Wort zu dem zweiten Teil des Bu-
ches, dem dramatischen Lehrstiick ,,Synchro-
nisation in Birkenwald“. Synchron geschaltet
werden in dieser ,,metaphysischen Conféren-
ce, wie der Untertitel lautet, Ewigkeit und
Zeit, In diesem ungemein geistreichen Stiick
wird die Kunst der Verfremdung meisterhaft
gehandhabt, und eben darin erweist sich wie-
derum die Kraft zur Relativierung des Leidens
und des Bosen auf einen geglaubten Sinnzu-
sammenhang hin.

Es ist ein bewegendes Buch, ein eminent
menschliches und — obwohl von einem Nicht-
Christen geschrieben — ein eminent christliches
Buch, gespeist aus dem Strom jiidischer Glidu-
bigkeit. M.-Th. Smith OCD

Kogon, Eugen / Metz, Johann Baptist /
Wiesel, Elie / Dawidowicz, Lucy S. / Ra-
binowitz, Dorothy / McAfee Brown, Ro-
bert: Gott nach Auschwitz. Dimensionen
des Massenmordes am jiidischen Volk.
Freiburg, Herder 1979. 144 S., kart. DM
14,80.



Buchbesprechungen

1977 erschien unter dem Titel ,,Dimensions of
the Holocaust* die Veroffentlichung einer
Vortragsreihe an der Northwestern University
Evanston, die es sich zum Ziel gesetzt hatte, ei-
ner Tendenz zur Gleichgiiltigkeit, aber auch
zur bewuBten Geschichtsfilschung angesichts
der NS-Verbrechen am jiidischen Volk entge-
genzuwirken. Alle Beitrdge sind aus der Ver-
pflichtung erwachsen, die Vergangenheit
wachzurufen, um zu verhindern, daf3 diese Lei-
densgeschichte vergebens war. Das Grauen
dieser Vergangenheit beschworen bedentet
zugleich, wie Kogon in seiner Einfithrung znr
deutschen Ausgabe sagt, sich der Frage nach
dem Sinn auszusetzen, und dies bedeutet wie-
derum, die Frage nach der Moglichkeit und
dem Urgrund des Bosen zu wagen. Diese reli-
gitse Dimension wird durch den Titel der deut-
schen Ausgabe nicht sehr glicklich akzentu-
iert, wahrend die amerikanische Originalaus-
gabe die Vielschichtigkeit des Phdnomens
»Auschwitz* vorsichtig bezeichnet. Die For-
mulierung des deutschen Titels bringt einen ei-
genen provokatorischen Ton mit, der die Klage
der Opfer um den schweigenden Gott nicht so
recht trifft. Falsch ist dieser Titel noch dadurch,
daB das Ringen der Betroffenen dem ,,Gott in
Auschwitz gilt.

Der Beitrag von Elie Wiesel ist zweifellos
der stirkste, sowohl durch die Unvergleichbar-
keit des eigenen FErlebens als auch durch die
Kraft und Unmittelbarkeit der Sprache, die in
Klage und Mahnung manchmal an die Sprache
der Propheten erinnert (,,Hort zu ... hort zu ...
ihr miit mir noch weiter zuhoren ...1* S. 381.)
Das Thema ,,Die Massenvernichtung als litera-
rische Inspiration* wirkt anf den ersten Blick
verfremdend, ja, schockierend. Wiesel ist sich
dessen bewuBt, und um so hirter, zwingender
stellt er die jiidische Realisierung von Literatur
als unmittelbaren Ausdruck und als Konse-
quenz des Granens der Massenvernichtung
heraus. Es ist eine Literatur der Dokumenta-
tion, die wie die gesamte Geschichte des jiidi-
schen Volkes unter dem Auftrag steht: Geden-
ke! ,,Uns wurde gesagt: Erinnere dich und
halte das Gedenken lebendig. (S. 21) Wiesel
tut nichts anderes als den Stimmen der toten
Zeugen seine Stimme zn geben, den Opfern,
deren Tagebuchnotizen in der Asche von
Auschwitz und unter den Ruinen der Gettos
vergraben waren. Aber Wiesel zitiert nicht ein-
fachhin. Das unermeBliche Leid, das er dem
Vergessen entreifien will und muB, ist seine ei-

157

gene Qual. Er gehort ja selbst zu den Opfern,
und er trigt zugleich die Last, die Verantwor-
tung eines gemarterten Volkes vor sich selbst
und vor der Geschichte weiterzutragen. Die
Geschichte dieses Volkes ist tatsdchlich nicht
zu Ende; sie geht da weiter, wie Wiesel zeigt,
wo die Uberlebenden dem Verlangen der To-
ten nach Rache nicht folgten.

Die Zeugnisse selbst, die Wiesel zu Wort
kommen 14ft, und ihr Widerhall im Erleben
des Autors lassen keinen ,,Kommentar* zu.
Statt eines solchen soll der Wunsch stehen, daf
viele die Konfrontation mit diesen Zeugnissen
auf sich nehmen. ,,Wenn diese Menschen den
Mut und die Kraft hatten, diese Worte zu
schreiben, miissen auch wir den verzweifelten
Mut haben, sie zu lesen*. (S. 34) Gerade Chri-
sten miiBten sich diesen Worten aussetzen, sie,
die Wiesel anf der Seite der Morder sieht (,,si-
cher schlechte Christen, aber doch Christen* S.
45).

Wer versucht, die Bilder aus ,,Blut und Feu-
er‘, die Wiesel beschwort, an sich heranzulas-
sen, kann ein wenig ermessen, aus welcher Ein-
samkeit sie aufsteigen und wie unaufhebbar
diese Einsamkeit ist, aber er kann auch die
Meisterschaft bewundern, mit der das Nicht-
Mitteilbare zu Sprache geworden ist.

Die iibrigen Beitrdge des Buches sind nicht
nur durch ihre Themenstellung miteinander
verbunden. (Lucy Dawidowicz, Die Massen-
vernichtung als historisches Doknment; Doro-
thy Rabinowitz, Das lebende Denkmal der
Massenvernichtung — die Uberlebenden; Ro-
bert McAfee Brown, Die Massenvernichtung
als theologisches Problem). Jeder dieser Vor-
trige bezieht sich auf einen Aspekt, den bereits
E. Wiesel in der Form des personlichen Zeug-
nisses ,,ins Gedenken* gernfen hat. Keiner der
iibrigen Autoren gehdrt selbst zu den Opfern,
aber alle sprechen aus personlicher Betroffen-
heit heraus, mit der Zuriickhaltung dessen, der
sich allein dem unerhorten Geschehen ver-
pflichtet weill.

Hier soll noch der letzte Beitrag der Vor-
tragsreihe hervorgehoben werden, der die
schwere Frage nach dem ,,Warum* aufgreift.
Ein evangelischer Theologe stellt sich dieser
Frage im BewuBtsein der Grenzen, denen je-
der Annidherungsversuch begegnet. Aus den
vielfiltigen Stellungnahmen aus jiidischer und
christlicher Sicht kristallisieren sich fiir ihn
zwei Probleme heraus: das Problem der Ver-
antwortung und die Krise des Glaubens, die



Buchbesprechungen

Juden und Christen durch die Massenvernich-
tung ,,aufgezwungen‘‘ wurde (S. 90f.). Auf
dem Grund dieser Glaubenskrise erkennt er
das Geheimnis des Bosen. Der Autor sieht nur
eine Moglichkeit, diese Probleme anzngehen,
ndmlich sich an die Auntoritét der Opfer zu hal-
ten; fiir ihn besitzt Eliec Wiesel diese Autoritat,
und im folgenden geht er den ,,Stationen seines
Ringens um ein Verstehen* des Bosen nach (S.
93). Diese Stationen haben ihren Reflex in den
Werken Wiesels gefunden. Der Schliissel zu
seiner vorsichtigen Deutung liegt fiir McAfee
Brown darin, ,,daB E. Wiesel, wenn er das Ver-
hiltnis von Mensch zn Mensch beschreibt, im-
mer auch iiber das Verhéltnis zwischen Mensch
und Gott spricht* (S. 106).

Der Frage an Gott oder nach Gott im Leben
und literarischen Werk E. Wiesels nachzuge-
hen, kann auch dem christlichen Theologen
helfen, die Frage nach dem ,,Sinn‘“ angesichts
der Massenvernichtung existenzieller zu ver-
stehen. Aber der Verzicht daraunf, als Christ
diese Frage zn stellen und die Botschaft des
Glaubens — keine ,,Antwort“ — nen in den
Blick zu bekommen, befremdet. Das eigene
Bemiihen des Verfassers um eine irgendwie
positive Perspektive wird zu einem verzweifelt
anmutenden Pragmatismus, wenn er zu der
,,gewagten Vorstellung kommt, ,,daB ein
Verbrechen wenigstens darin einen Sinn finden
kann, daB es andere Verbrechen verhindert
(S. 115). Darum die Mahnung: ,,Wenn ihr auch
alles andere vergessen solltet, vergeB8t doch
dieses eine Verbrechen nicht, damit es nie wie-
der geschieht!* (S. 113) — Eine andere Dimen-
sion halten dagegen die Worte von E. Wiesel
offen, die der Verfasser abschlieBend zitiert:
... Jude sein heifit jeden erdenkbaren Grund
haben, nicht an die Sprache, nicht an den Ge-
sang, nicht an das Gebet und nicht an Gott zu
glauben und doch fortzufahren, jede Ge-
schichte zu erzdhlen, jeden Dialog weiterzu-
fithren und seine eigenen stillen Gebete zu ha-
ben und seinen eigenen stillen Kampf mit sei-
nem Gott!*“ (S. 117).

1n einem eigenen zweiten Teil der deutschen
Ausgabe ist der Text eines Vortrages von J. B.
Metz veréffentlicht: ,,0kumene nach Ausch-
witz. Zum Verhiltnis von Christen und Juden
in Deutschland.” Dieses Thema, behandelt
,im Eingedenken von Auschwitz®, ist geeig-
net, die vorausgegangenen Uberlegungen zu
aktualisieren. Dabei ist die Reflexion iiber die
Méglichkeiten des christlich-jiidischen Dialogs

158

bereits so etwas wie dessen Anfang; vielleicht
deshalb, weil Metz die fast schon zu griffig ge-
wordenen Selbstanklagen vermeidet, aber
ohne Pathos von ,, Trauer und von der ,,Anto-
ritdt der Leidenden* spricht (S. 122); weil er
versichern kann: ,,Wir konnen nach Ausch-
witz beten, weil anch in Auschwitz gebetet
wurde*; ,,Wenn es je wieder eine Verfolgung
gibe, konnten sie eigentlich nur gemeinsam
verfolgt werden, Juden und Christen* (124f).

M.-Th. Smith OCD

Kempner, Benedicta Maria: Nonnen un-
ter dem Hakenkreuz: Leiden, Helden-
tum, Tod; die erste Dokumentation iiber
das Schicksal der Nonnen im Dritten
Reich. Wiirzburg, Naumann Verlag 1979.
241 S., brosch. DM 21,60.

Die vorliegende Dokumentation iiber die Ver-
folgung von Ordensschwestern unter der NS-
Herrschaft schlieBt nicht nur eine Liicke inner-
halb der Literatur zur NS-Zeit; siec macht auch
auf eine kaum beachtete Gruppe von Verfolg-
ten aufmerksam. In Deutschland sind Enteig-
nungen von Kldstern und ordenseigenen Ein-
richtungen und personliche Schikanen be-
kannt, denen katholische Nonnen besonders
nach Ausbruch des zweiten Weltkrieges ausge-
setzt waren. Edith Stein, die judische Karmeli-
tin, steht als Opfer der Judenverfolgung im
BewuBltsein. Aber direkte Verfolgungsmaf-
nahmen gegen Ordensschwestern schienen den
Machthabern im ,,Altreich* nicht opportun. So
sind bislang die Leiden nnd der Heldenmut der
Nonnen in den von Deutschen besetzten Ge-
bieten, besonders in Polen, wenig oder gar
nicht ins Blickfeld getreten.

Der Verfasserin gebiihrt Dank, da8 sie ihre
Moglichkeiten als Frau des stellvertretenden
Hauptankligers in den Niirnberger Prozessen,
Robert M. W. Kempner, in den Dienst dieser
Veroffentlichung gestellt hat. In beharrlichen
Nachforschungen ist Fran Kempner den
Schicksalen von iiber 400 Opfern der Nazi-
Verfolgung nachgegangen.

Sie 1aBt fast ansschlieBlich die Quellen zu
Wort kommen: Erinnerungen von Uberleben-
den an ihre eigenen Leiden, an Mithiftlinge
und andere personliche Bekannte unter den
umgekommenen Schwestern, Mitteilungen zur
Person der Opfer aus den betroffenen Orden,
offizielle Bestitigungen des Todes von kirchli-



Buchbesprechungen

chen Stellen, Unterlagen zu VerfolgungsmaB-
nahmen von NS-Behorden. Die Erinnerungen
sind zum Teil erst auf Anfrage der Verfasserin
schriftlich niedergelegt worden. Viele Fakten
werden durch mehrere Dokumente erhértet.

Die Korrespondenz, die die Verfasserin mit
ihren Informanten gefiihrt hat, ist mit verdf-
fentlicht. Es mag sein, da8 durch das Neben-
einander so ungleich gewichtiger Dokumente
die Ubersicht leidet. Anf der anderen Seite ge-
winnt der Leser neben manchen zusétzlichen
Angaben zur Person der Opfer einen Eindruck
von der Bedeutung, die diese Arbeit fiir zahl-
reiche Schwesterngemeinschaften im ehemals
besetzten Ausland gewonnen hat. Dieses Buch
ist ein Stiick Wiedergutmachung durch Verdf-
fentlichung der historischen Wahrheit.

Die sparsamen einfiihrenden und verbin-
denden Texte der Verfasserin machen nicht
nur den geschichtlichen Zusammenhang deut-
lich, sondern zeigen auch ihre personliche An-
teilnahme an jedem einzelnen Schicksal der
gequilten und grausam ermordeten Schwe-
stern.

Das Buch ist nach geographischen Gesichts-
punkten gegliedert und 148t in den Kapitel-
iiberschriften den verschiedenen Charakter
der Verfolgung erkennen. Es wird daran deut-
lich, daB} die Machthaber dann zu direkter Ver-
folgung der Nonnen iibergingen, wenn diese in
Verbindung mit einer als ,,Volksfeind*“ dekla-
rierten Gruppe gesehen werden konnten. Dies
geschah den jiidischen und polnischen Ordens-
schwestern sowie den Schwestern in den be-
setzten Gebieten, die auf der Seite des Wider-
standes standen. Wohl erstmals wird durch die-
ses Buch die Tat der Priorin des Klosters der
Heiligen Elisabeth in Lyon, Mutter Elisabeth,
einer groBeren Offentlichkeit bekannt; sie
nahm freiwillig im KZ Ravensbriick den Platz
einer fiir den Transport in ein Vernichtungsia-
ger bestimmten Mitgefangenen ein.

Die meisten der namhaft gemachten Opfer
sind Polinnen. Die Einzelheiten ihres Lei-
densweges sind erschiitternd, aber auch die
Beispiele ihres Heldenmutes im Einsatz fiir die
leidende Bevélkerung, besonders wihrend des
Warschauer Aufstandes. Diese schlichten Be-
richte sind Zeugnisse fiir ein bis zum AuBersten
konsequentes Leben aus dem Glauben.

Beispielhaft sind auch die Berichte iiber eine
Gruppe deutscher Schwestern, die zwar nicht
selbst Opfer der Verfolgung wurden, die aber
durch ihren kompromiBlosen Einsatz fiir wehr-

159

lose Opfer ihr Leben aufs Spiel setzten. Es sind
die Schwestern, die in Heil- und Pflegeanstalten
der Totung ihrer Pflegebefohlenen entgegen-
wirkten und denen es, gemeinsam mit mutigen
Arzten und Anstaltsleitern, zu danken ist, daB
immerhin 1455 Pfleglinge gerettet wurden —
gegeniiber 11 225 Ermordeten!

Den Schluf} des Buches bildet eine Aufstel-
lung aller namentlich bekannt gewordenen
Nonnen, die Opfer der NS-Gewalt wurden, mit
den erreichbaren Lebens- und Leidenstaten.
Diese Geschichte der Verfolgung in Stichwor-
ten sollte der Leser nicht iibergehen.

Manche formale Méngel des Buches sind zu
bedaunern: Druckfehler, sprachliche Schwi-
chen in den iibersetzten Dokumenten, aber
auch in den anderen Teilen des Buches, sowie
drucktechnische Mingel bei der Anordnung
der verschiedenartigen Textsticke. Uber-
schneidungen und Unklarheiten sind nicht vol-
lig beseitigt.

Dennoch: Der Wert dieser Dokumentation
steht auller Zweifel; nicht nur fiir Schwestern-
gemeinschaften — die an diesem Buch nicht
voriibergehen sollten —, nicht nur fiir den ge-
schichtlich Interessierten, sondern innerhalb
dieser Gruppen und dariiber hinaus fiir den,
der das Beispielhafte im Leiden und Sterben
dieser Menschen als Hilfe und Ansporn fiir sein
eigenes Leben zu erfahren bereit ist.

M.-Th. Smith OCD

Schellenberger, Bernardin: Nacht leuchtet
wie der Tag. Glaubenserfahrung. Frei-
burg, Herder 1981. 144 S., geb.,, DM
18,80.

Gerade rechtzeitig zur Fastenzeit ist das zweite
Buch des Priors der Trappistenabtei Maria-
wald/Eifel erschienen. Ein ,,Fastenbuch‘
nennt es der Autor und greift damit die mon-
chische Tradition der geistlichen Lesung fiir
diesen Hohepunkt des Kirchenjahres auf.

Obwohl thematisch eng an die Liturgie von
Aschermittwoch bis Ostern und die darin ent-
haltenen Lesungen angelehnt, richtet sich das
Buch nicht zuletzt an die, die dem kirchlichen
Kult fernstehen oder den rechten inneren Be-
zug dazu verloren haben.

Mit der dem Autor eigenen schonungslosen
Offenheit beschreibt er die Situation des mo-
dernen Menschen, der, von Angst erfiillt, und
einem Gefiihl der Verlorenheit bedringt, die
sein Leben einhiillende Dunkelheit und Sinn-



Buchbesprechungen

losigkeit nicht wahrhaben will und wie ein Fal-
ter mit zerbrochenen Fliigeln sich verzweifelt
ins kiinstliche Licht zu stiirzen sucht, sei es,daB er
sich in einem untermenschlichen Leben an die
Dinge verliert (wie der ,,verlorene Sohn*“ in der
Ferne), seies, daB er sich unter dem Mantel der
Frommigkeit und Wohlanstindigkeit in falsche
Glaubenssicherheit zu wiegen sucht (wie der
daheimgebliebene Sohn).

Zu einem Aufbroch des Glaubens jenseits
dieser Illusionen will Schellenberger den Men-
schen fiihren, hinein in das Abentener der
Nacht. ,,Monche sind von der Nacht fasziniert.
Sie spiiren darin Gott, auch wenn sie Angst ha-
ben. Oder deshalb* (47). Im Dunkel der
Nacht, das herrscht, ,,weil der Mensch nicht
Ebenbild Gottes sein will“, begegnet er Chri-
stus, dem Gott, der nun von sich aus Ebenbild
des Menschen in seiner Angst sein will. ,,Gott
wohnt in der Angst* (43).

Nicht an Krenz und Tod vorbei, sondern
nur durch Kreuz und Tod hindurch wird in
einer ,,unglaublichen Metamorphose” dem
Menschen wie dem menschgewordenen Gott
Auferstehung und Leben zuteil. ,,Aus dem Tod
bricht Leben* (105).

So wie der Gott der Passion ein leidenschaft-
licher Gott ist, so ist auch der Christ zu einem
leidenschaftlichen Glauben berufen, ,,von Glut
und Sehnsucht getragen®.

Schellenberger schreibt faszinierend und
packend, obwohl — oder gerade weil — er sich
der auch dem Leser empfohlenen Methode der
,,ruminatio*, des ,,Wiederkduens‘‘ von Texten
(hier liturgischen) bedient. So werden seine
Meditationen, durchtridnkt von einer reichen
geistlichen Traditionskenntnis, zu einem
Dienst am Wort, geschrieben in der Absicht,
»den Menschen eine Nahrung von solcher
Qualitit zu bieten, daB sie es ganz vergessen,
nach dem Geruch irgendwelcher triigerischen
Apfel zu giihnen* (6). Keine geistlichen Wind-
beutel werden hier vorgesetzt, sondern
Schwarzbrot — zum Kauen!

St. Dartmann SJ

Baumgartner, Konrad: Erfahrungen mit
dem Buf3sakrament, Berichte — Analysen
— Probleme. Miinchen, Erich Wewel Ver-
lag 1978, 416 S., brosch., DM 22 —, Ln.
DM 34,

Wie es scheint, setzte erst mit der Publikation
des neuen ,,Ordo poenitentiae* (1973) dic ei-

160

gentliche Krise des BuBsakramentes ein. Und
wenn ein deutscher Kardinal 1977 sagte, das
Sakrament der BuBe sei jetzt wieder weniger
problematisch, da sich die Erkenntnis dorch-
setze, dal die Einzelbeichte nicht durch an-
dere BuBformen abzuldsen sei, so trifft diese
Aussage eine kleine Minderheit von etwa 5%
der Katholiken. Dafl dabei 95% iibersehen
werden, macht die Tragik dieser Art von
Wahrnehmung aus. Sozusagen als Korrektur
solcher Sichtweisen kann das Buch von K.
Baumgartner gewertet werden. Sein Verdienst
besteht darin, daB es das Thema: BuBsakra-
ment in einer Zeit aufgreift, in der es — gerade
fiir die meisten Jugendlichen — kein Problem
mehr darstellt. Ein weiteres Verdienst liegt
darin, da8 der erste Band umfangreiche Be-
richte lebensgeschichtlicher Erfahrungen mit
dem Buflsakrament bietet. Solcherlei ist bis-
lang nirgendwo zu finden. Die Analyse dieser
,,Bekenntnisse* konnte zu pastoralpsychologi-
schen Einsichten dienen, die fiir eine Reform
des BuBiwesens notwendig sind. Leider wird
man die Umfrage selbst als miBgliickt betrach-
ten miissen; denn sie sammelt aus einem Zeit-
raum von 1974 bis 1977 von 1000 ausgegebe-
nen Fragebogen nur 200 Antworten (bei offe-
nen Antwortméglichkeiten!). Wenn fiir die Al-
tersstufe der Jugendlichen bis 21 Jahre nur 38
ausgefiillte Fragebogen iitbrigbleiben (mit ei-
nem Fragebogen aus Orten unter 1000 Ein-
wohnern), so ldBt sich daraus gemiB den
Grundsitzen einer empirischen Religionsso-
ziologie nichts schlieBen. Von einer ,,Pilotstu-
die** (14; 20) kann insoweit keine Rede sein,
da keine Hypothese formuliert wurde, deren
Fragwiirdigkeit und Erfahrbarkeit in einem er-
sten ,,Fragelauf* erprobt werden sollte. Sinn-
voller als der Versuch einer statistischen Aus-
wertung scheint mir die sensible Interpretation
der Ergebnisse, die Baumgartner in den jewei-
ligen Abschnitten ,,Analyse und ,,Probleme*
bietet. Trotz dieser Méingel hat das Buch seine
Bedeutung; denn es zwingt zur Reflexion dar-
iiber, wie heute der Mensch in der Schuld im-
mer wieder neu im Raum der Kirche (der ek-
klesiologische Bezug des BuBsakramentes ist
entscheidend!) die Befreinng von seiner Schuld
erfahren und darin dem &sterlichen Christus
(Joh 20, 22) begegnen kann — anf dem Weg in
eine in der Tat ,,bessere Welt.

R. Bleistein SJ





