
BUCHBESPRECHUNGEN 

Verfolgung • Leid - Versöhnung 

Frankl, Viktor E.: Trotzdem Ja zum Le- 
ben sagen. Ein Psychologe erlebt das 
Konzentrationslager. München, Kösel 
Verlag 1977. 200 S., Paperback DM 

19,80. 

Frankl hat mit diesem Buch ein Bekenntnis 
zum Menschen abgelegt, zum Menschen auch 
in der äußersten Entstellung. Es ist ein •Ja zum 
Leben", das seine Überzeugungskraft bezieht 
aus dem •Trotzdem". Das ganze Buch ist ge- 
prägt von diesem •Trotzdem Ja zum Leben sa- 
gen", ohne Pathos. Die Scheu, selbst in den 
Vordergrund zu rücken, zur Schau zu stellen, 
was innerstes Erleben war, gehört zum Charme 
und zur Überzeugungskraft dieses Zeugnisses. 
Bewundernswert ist die Einheit von Distanz, 
von nüchterner Beobachtung, von einer Ob- 
jektivität, die keine Verallgemeinerungen zu- 
läßt - weder gibt es •den" Lageraufseher, noch 
•den" Häftling - und von innerster Betroffen- 
heit. Es ist nicht eigentlich ein Erlebnisbericht 
im gewöhnlichen Sinn, da im Erleben des Psy- 
chologen und Menschen Viktor E. Frankl das 
einzelne Geschehen transparent wird, um 
Auskunft zu geben über den Menschen. 

Vor dem Hintergrund der Lagerwirklichkeit 
und ihrer psychischen Auswirkungen auf die 
Häftlinge stellt der Verfasser die Frage nach 
Determination und Freiheit. Die von ihm er- 
fahrenen Beispiele der Menschlichkeit - •und 
mögen es auch nur wenige gewesen sein" - be- 
weisen ihm, •daß man dem Menschen im Kon- 
zentrationslager alles nehmen kann, nur nicht: 
die letzte menschliche Freiheit, sich zu den ge- 
gebenen Verhältnissen so oder so einzustellen. 
Und es gab ein ,So oder so'!" (S. 108) Der Er- 
weis der Freiheit erschließt für Frankl zugleich 
den Sinn des Leidens. Leiden ist für ihn 
•Höchstleistung" und das Gegenteil von 
•Sich-fallen-Lassen", der speziellen Versu- 
chung des Häftlings, sofern er ohne eine Per- 
spektive für die Zukunft ist. Frankl stellt ge- 
rade in diesem Zusammenhang die Sinnfrage 
neu in einer Umkehrung, die er selbst als •eine 
Art kopernikanische Wende" bezeichnet. 
•Wir müssen lernen und die verzweifelnden 
Menschen lehren, daß es eigentlich nie und 
nimmer darauf ankommt, was wir noch vom 

Leben zu erwarten haben, vielmehr lediglich 
darauf, was das Leben von uns erwartet" (S. 
124). Die Summe seiner Erfahrung zieht 
Frankl in dem schlichten und großartigen Satz: 
•Leben heißt letztlich eben nichts anderes als: 
Verantwortung tragen für die rechte Beant- 
wortung der Lebensfrage, ... für die Erfüllung 
der Forderung der Stunde" (S. 125). 

Der Glaube, daß das Leben Ja zu mir sagt - 
Leben in einem absoluten, menschlichen Be- 
dingtheiten entrückten, letztlich personalen 
Sinn - ist für Frankl offenbar getragen von der 
inneren Verbindung zu seiner Frau. Die innere 
Zwiesprache mit dem geliebten Menschen, der 
vielleicht nur einige hundert Meter weiter in 
einer anderen Baracke in Auschwitz lebt, viel- 
leicht aber auch schon tot ist - (Frankl hat seine 
Frau, seine Eltern und seinen Bruder im KZ 
verloren) - kann zu dem Schönsten und Zarte- 
sten deutscher Prosa gezählt werden. • Auch 
bei anderen Häftlingen erlebt Frankl diese Fä- 
higkeit zu intensiver innerer Kommunikation 
mit einem geliebten Menschen - mit Gott. 

Noch ein Wort zu dem zweiten Teil des Bu- 
ches, dem dramatischen Lehrstück •Synchro- 
nisation in Birkenwald". Synchron geschaltet 
werden in dieser •metaphysischen Conferen- 
ce", wie der Untertitel lautet, Ewigkeit und 
Zeit. In diesem ungemein geistreichen Stück 
wird die Kunst der Verfremdung meisterhaft 
gehandhabt, und eben darin erweist sich wie- 
derum die Kraft zur Relativierung des Leidens 
und des Bösen auf einen geglaubten Sinnzu- 
sammenhang hin. 

Es ist ein bewegendes Buch, ein eminent 
menschliches und - obwohl von einem Nicht- 
Christen geschrieben - ein eminent christliches 
Buch, gespeist aus dem Strom jüdischer Gläu- 
bigkeit. M.-Th. Smith OCD 

Kogon, Eugen I Metz, Johann Baptist I 

Wiesel, Elie I Dawidowicz, Lucy S. I Ra- 
binowitz, Dorothy I McAfee Brown, Ro- 
bert: Gott nach Auschwitz. Dimensionen 
des Massenmordes am jüdischen Volk. 
Freiburg, Herder 1979. 144 S., kart. DM 
14,80. 



Buchbesprechungen 157 

1977 erschien unter dem Titel •Dimensions of 
the Holocaust" die Veröffentlichung einer 
Vortragsreihe an der Northwestern University 
Evanston, die es sich zum Ziel gesetzt hatte, ei- 
ner Tendenz zur Gleichgültigkeit, aber auch 
zur bewußten Geschichtsfälschung angesichts 
der NS-Verbrechen am jüdischen Volk entge- 
genzuwirken. Alle Beiträge sind aus der Ver- 
pflichtung erwachsen, die Vergangenheit 
wachzurufen, um zu verhindern, daß diese Lei- 
densgeschichte vergebens war. Das Grauen 
dieser Vergangenheit beschwören bedeutet 
zugleich, wie Kogon in seiner Einführung zur 
deutschen Ausgabe sagt, sich der Frage nach 
dem Sinn auszusetzen, und dies bedeutet wie- 
derum, die Frage nach der Möglichkeit und 
dem Urgrund des Bösen zu wagen. Diese reli- 
giöse Dimension wird durch den Titel der deut- 
schen Ausgabe nicht sehr glücklich akzentu- 
iert, während die amerikanische Originalaus- 
gabe die Vielschichtigkeit des Phänomens 
•Auschwitz" vorsichtig bezeichnet. Die For- 
mulierung des deutschen Titels bringt einen ei- 
genen provokatorischen Ton mit, der die Klage 
der Opfer um den schweigenden Gott nicht so 
recht trifft. Falsch ist dieser Titel noch dadurch, 
daß das Ringen der Betroffenen dem •Gott in 
Auschwitz" gilt. 

Der Beitrag von Ehe Wiesel ist zweifellos 
der stärkste, sowohl durch die Unvergleichbar- 
keit des eigenen Erlebens als auch durch die 
Kraft und Unmittelbarkeit der Sprache, die in 
Klage und Mahnung manchmal an die Sprache 
der Propheten erinnert (•Hört zu ... hört zu ... 
ihr müßt mir noch weiter zuhören ...!" S. 38 f.) 
Das Thema •Die Massenvernichtung als litera- 
rische Inspiration" wirkt auf den ersten Blick 
verfremdend, ja, schockierend. Wiesel ist sich 
dessen bewußt, und um so härter, zwingender 
stellt er die jüdische Realisierung von Literatur 
als unmittelbaren Ausdruck und als Konse- 
quenz des Grauens der Massenvernichtung 
heraus. Es ist eine Literatur der Dokumenta- 
tion, die wie die gesamte Geschichte des jüdi- 
schen Volkes unter dem Auftrag steht: Geden- 
ke! •Uns wurde gesagt: Erinnere dich und 
halte das Gedenken lebendig." (S. 21) Wiesel 
tut nichts anderes als den Stimmen der toten 
Zeugen seine Stimme zu geben, den Opfern, 
deren Tagebuchnotizen in der Asche von 
Auschwitz und unter den Ruinen der Gettos 
vergraben waren. Aber Wiesel zitiert nicht ein- 
fachhin. Das unermeßliche Leid, das er dem 
Vergessen entreißen will und muß, ist seine ei- 

gene Qual. Er gehört ja selbst zu den Opfern, 
und er trägt zugleich die Last, die Verantwor- 
tung eines gemarterten Volkes vor sich selbst 
und vor der Geschichte weiterzutragen. Die 
Geschichte dieses Volkes ist tatsächlich nicht 
zu Ende; sie geht da weiter, wie Wiesel zeigt, 
wo die Überlebenden dem Verlangen der To- 
ten nach Rache nicht folgten. 

Die Zeugnisse selbst, die Wiesel zu Wort 
kommen läßt, und ihr Widerhall im Erleben 
des Autors lassen keinen •Kommentar" zu. 
Statt eines solchen soll der Wunsch stehen, daß 
viele die Konfrontation mit diesen Zeugnissen 
auf sich nehmen. •Wenn diese Menschen den 
Mut und die Kraft hatten, diese Worte zu 
schreiben, müssen auch wir den verzweifelten 
Mut haben, sie zu lesen". (S. 34) Gerade Chri- 
sten müßten sich diesen Worten aussetzen, sie, 
die Wiesel auf der Seite der Mörder sieht (•si- 
cher schlechte Christen, aber doch Christen" S. 
45). 

Wer versucht, die Bilder aus •Blut und Feu- 
er", die Wiesel beschwört, an sich heranzulas- 
sen, kann ein wenig ermessen, aus welcher Ein- 
samkeit sie aufsteigen und wie unaufhebbar 
diese Einsamkeit ist, aber er kann auch die 
Meisterschaft bewundern, mit der das Nicht- 
Mitteilbare zu Sprache geworden ist. 

Die übrigen Beiträge des Buches sind nicht 
nur durch ihre Themenstellung miteinander 
verbunden. (Lucy Dawidowicz, Die Massen- 
vernichtung als historisches Dokument; Doro- 
thy Rabinowitz, Das lebende Denkmal der 
Massenvernichtung • die Überlebenden; Ro- 
bert McAfee Brown, Die Massenvernichtung 
als theologisches Problem). Jeder dieser Vor- 
träge bezieht sich auf einen Aspekt, den bereits 
E. Wiesel in der Form des persönlichen Zeug- 
nisses •ins Gedenken" gerufen hat. Keiner der 
übrigen Autoren gehört selbst zu den Opfern, 
aber alle sprechen aus persönlicher Betroffen- 
heit heraus, mit der Zurückhaltung dessen, der 
sich allein dem unerhörten Geschehen ver- 
pflichtet weiß. 

Hier soll noch der letzte Beitrag der Vor- 
tragsreihe hervorgehoben werden, der die 
schwere Frage nach dem •Warum" aufgreift. 
Ein evangelischer Theologe stellt sich dieser 
Frage im Bewußtsein der Grenzen, denen je- 
der Annäherungsversuch begegnet. Aus den 
vielfältigen Stellungnahmen aus jüdischer und 
christlicher Sicht kristallisieren sich für ihn 
zwei Probleme heraus: das Problem der Ver- 
antwortung und die Krise des Glaubens, die 



Buchbesprechungen 158 

Juden und Christen durch die Massenvernich- 
tung •aufgezwungen" wurde (S. 90f.). Auf 
dem Grund dieser Glaubenskrise erkennt er 
das Geheimnis des Bösen. Der Autor sieht nur 
eine Möglichkeit, diese Probleme anzugehen, 
nämlich sich an die Autorität der Opfer zu hal- 
ten; für ihn besitzt Ehe Wiesel diese Autorität, 
und im folgenden geht er den •Stationen seines 
Ringens um ein Verstehen" des Bösen nach (S. 
93). Diese Stationen haben ihren Reflex in den 
Werken Wiesels gefunden. Der Schlüssel zu 
seiner vorsichtigen Deutung liegt für McAfee 
Brown darin, •daß E. Wiesel, wenn er das Ver- 
hältnis von Mensch zu Mensch beschreibt, im- 
mer auch über das Verhältnis zwischen Mensch 
und Gott spricht" (S. 106). 

Der Frage an Gott oder nach Gott im Leben 
und literarischen Werk E. Wiesels nachzuge- 
hen, kann auch dem christlichen Theologen 
helfen, die Frage nach dem •Sinn" angesichts 
der Massenvernichtung existenzieller zu ver- 
stehen. Aber der Verzicht darauf, als Christ 
diese Frage zu stellen und die Botschaft des 
Glaubens - keine •Antwort" - neu in den 
Blick zu bekommen, befremdet. Das eigene 
Bemühen des Verfassers um eine irgendwie 
positive Perspektive wird zu einem verzweifelt 
anmutenden Pragmatismus, wenn er zu der 
•gewagten Vorstellung" kommt, •daß ein 
Verbrechen wenigstens darin einen Sinn finden 
kann, daß es andere Verbrechen verhindert" 
(S. 115). Darum die Mahnung: •Wennihrauch 
alles andere vergessen solltet, vergeßt doch 
dieses eine Verbrechen nicht, damit es nie wie- 
der geschieht!" (S. 113)-Eine andere Dimen- 
sion halten dagegen die Worte von E. Wiesel 
offen, die der Verfasser abschließend zitiert: 
•... Jude sein heißt jeden erdenkbaren Grund 
haben, nicht an die Sprache, nicht an den Ge- 
sang, nicht an das Gebet und nicht an Gott zu 
glauben und doch fortzufahren, jede Ge- 
schichte zu erzählen, jeden Dialog weiterzu- 
führen und seine eigenen stillen Gebete zu ha- 
ben und seinen eigenen stillen Kampf mit sei- 
nem Gott!" (S. 117). 

In einem eigenen zweiten Teil der deutschen 
Ausgabe ist der Text eines Vortrages von J. B. 
Metz veröffentlicht: •Ökumene nach Ausch- 
witz. Zum Verhältnis von Christen und Juden 
in Deutschland." Dieses Thema, behandelt 
•im Eingedenken von Auschwitz", ist geeig- 
net, die vorausgegangenen Überlegungen zu 
aktualisieren. Dabei ist die Reflexion über die 
Möglichkeiten des christlich-jüdischen Dialogs 

bereits so etwas wie dessen Anfang; vielleicht 
deshalb, weil Metz die fast schon zu griffig ge- 
wordenen Selbstanklagen vermeidet, aber 
ohne Pathos von •Trauer" und von der •Auto- 
rität der Leidenden" spricht (S. 122); weil er 
versichern kann: •Wir können nach Ausch- 
witz beten, weil auch in Auschwitz gebetet 
wurde"; •Wenn es je wieder eine Verfolgung 
gäbe, könnten sie eigentlich nur gemeinsam 
verfolgt werden, Juden und Christen" (124f). 

M.-Th. Smith OCD 

Kempner, Benedicta Maria: Nonnen un- 
ter dem Hakenkreuz: Leiden, Helden- 
tum, Tod; die erste Dokumentation über 
das Schicksal der Nonnen im Dritten 
Reich. Würzburg, Naumann Verlag 1979. 
241 S., brosch. DM 21,60. 

Die vorliegende Dokumentation über die Ver- 
folgung von Ordensschwestern unter der NS- 
Herrschaft schließt nicht nur eine Lücke inner- 
halb der Literatur zur NS-Zeit; sie macht auch 
auf eine kaum beachtete Gruppe von Verfolg- 
ten aufmerksam. In Deutschland sind Enteig- 
nungen von Klöstern und ordenseigenen Ein- 
richtungen und persönliche Schikanen be- 
kannt, denen katholische Nonnen besonders 
nach Ausbruch des zweiten Weltkrieges ausge- 
setzt waren. Edith Stein, die jüdische Karmeli- 
tin, steht als Opfer der Judenverfolgung im 
Bewußtsein. Aber direkte Verfolgungsmaß- 
nahmen gegen Ordensschwestern schienen den 
Machthabern im •Altreich" nicht opportun. So 
sind bislang die Leiden und der Heldenmut der 
Nonnen in den von Deutschen besetzten Ge- 
bieten, besonders in Polen, wenig oder gar 
nicht ins Blickfeld getreten. 

Der Verfasserin gebührt Dank, daß sie ihre 
Möglichkeiten als Frau des stellvertretenden 
Hauptanklägers in den Nürnberger Prozessen, 
Robert M. W. Kempner, in den Dienst dieser 
Veröffentlichung gestellt hat. In beharrlichen 
Nachforschungen ist Frau Kempner den 
Schicksalen von über 400 Opfern der Nazi- 
Verfolgung nachgegangen. 

Sie läßt fast ausschließlich die Quellen zu 
Wort kommen: Erinnerungen von Überleben- 
den an ihre eigenen Leiden, an Mithäftlinge 
und andere persönliche Bekannte unter den 
umgekommenen Schwestern, Mitteilungen zur 
Person der Opfer aus den betroffenen Orden, 
offizielle Bestätigungen des Todes von kirchli- 



Buchbesprechungen 159 

eher) Stellen, Unterlagen zu Verfolgungsmaß- 
nahmen von NS-Behörden. Die Erinnerungen 
sind zum Teil erst auf Anfrage der Verfasserin 
schriftlich niedergelegt worden. Viele Fakten 
werden durch mehrere Dokumente erhärtet. 

Die Korrespondenz, die die Verfasserin mit 
ihren Informanten geführt hat, ist mit veröf- 
fentlicht. Es mag sein, daß durch das Neben- 
einander so ungleich gewichtiger Dokumente 
die Übersicht leidet. Auf der anderen Seite ge- 
winnt der Leser neben manchen zusätzlichen 
Angaben zur Person der Opfer einen Eindruck 
von der Bedeutung, die diese Arbeit für zahl- 
reiche Schwesterngemeinschaften im ehemals 
besetzten Ausland gewonnen hat. Dieses Buch 
ist ein Stück Wiedergutmachung durch Veröf- 
fentlichung der historischen Wahrheit. 

Die sparsamen einführenden und verbin- 
denden Texte der Verfasserin machen nicht 
nur den geschichtlichen Zusammenhang deut- 
lich, sondern zeigen auch ihre persönliche An- 
teilnahme an jedem einzelnen Schicksal der 
gequälten und grausam ermordeten Schwe- 
stern. 

Das Buch ist nach geographischen Gesichts- 
punkten gegliedert und läßt in den Kapitel- 
überschriften den verschiedenen Charakter 
der Verfolgung erkennen. Es wird daran deut- 
lich, daß die Machthaber dann zu direkter Ver- 
folgung der Nonnen übergingen, wenn diese in 
Verbindung mit einer als •Volksfeind" dekla- 
rierten Gruppe gesehen werden konnten. Dies 
geschah den jüdischen und polnischen Ordens- 
schwestern sowie den Schwestern in den be- 
setzten Gebieten, die auf der Seite des Wider- 
standes standen. Wohl erstmals wird durch die- 
ses Buch die Tat der Priorin des Klosters der 
Heiligen Elisabeth in Lyon, Mutter Elisabeth, 
einer größeren Öffentlichkeit bekannt; sie 
nahm freiwillig im KZ Ravensbrück den Platz 
einer für den Transport in ein Vernichtungsla- 
ger bestimmten Mitgefangenen ein. 

Die meisten der namhaft gemachten Opfer 
sind Polinnen. Die Einzelheiten ihres Lei- 
densweges sind erschütternd, aber auch die 
Beispiele ihres Heldenmutes im Einsatz für die 
leidende Bevölkerung, besonders während des 
Warschauer Aufstandes. Diese schlichten Be- 
richte sind Zeugnisse für ein bis zum Äußersten 
konsequentes Leben aus dem Glauben. 

Beispielhaft sind auch die Berichte über eine 
Gruppe deutscher Schwestern, die zwar nicht 
selbst Opfer der Verfolgung wurden, die aber 
durch ihren kompromißlosen Einsatz für wehr- 

lose Opfer ihr Leben aufs Spiel setzten. Es sind 
die Schwestern, die in Heil- und Pflegeanstalten 
der Tötung ihrer Pflegebefohlenen entgegen- 
wirkten und denen es, gemeinsam mit mutigen 
Ärzten und Anstaltsleitern, zu danken ist, daß 
immerhin 1455 Pfleglinge gerettet wurden - 
gegenüber 11 225 Ermordeten! 

Den Schluß des Buches bildet eine Aufstel- 
lung aller namentlich bekannt gewordenen 
Nonnen, die Opfer der NS-Gewalt wurden, mit 
den erreichbaren Lebens- und Leidenstaten. 
Diese Geschichte der Verfolgung in Stichwor- 
ten sollte der Leser nicht übergehen. 

Manche formale Mängel des Buches sind zu 
bedauern: Druckfehler, sprachliche Schwä- 
chen in den übersetzten Dokumenten, aber 
auch in den anderen Teilen des Buches, sowie 
drucktechnische Mängel bei der Anordnung 
der verschiedenartigen Textstücke. Über- 
schneidungen und Unklarheiten sind nicht völ- 
lig beseitigt. 

Dennoch: Der Wert dieser Dokumentation 
steht außer Zweifel; nicht nur für Schwestern- 
gemeinschaften - die an diesem Buch nicht 
vorübergehen sollten -, nicht nur für den ge- 
schichtlich Interessierten, sondern innerhalb 
dieser Gruppen und darüber hinaus für den, 
der das Beispielhafte im Leiden und Sterben 
dieser Menschen als Hilfe und Ansporn für sein 
eigenes Leben zu erfahren bereit ist. 

M.-Th. Smith OCD 

Schellenberger, Bernardin: Nacht leuchtet 
wie der Tag. Glaubenserfahrung. Frei- 
burg, Herder 1981. 144 S., geb., DM 
18,80. 

Gerade rechtzeitig zur Fastenzeit ist das zweite 
Buch des Priors der Trappistenabtei Maria- 
wald/Eifel erschienen. Ein •Fastenbuch" 
nennt es der Autor und greift damit die mön- 
chische Tradition der geistlichen Lesung für 
diesen Höhepunkt des Kirchenjahres auf. 

Obwohl thematisch eng an die Liturgie von 
Aschermittwoch bis Ostern und die darin ent- 
haltenen Lesungen angelehnt, richtet sich das 
Buch nicht zuletzt an die, die dem kirchlichen 
Kult fernstehen oder den rechten inneren Be- 
zug dazu verloren haben. 

Mit der dem Autor eigenen schonungslosen 
Offenheit beschreibt er die Situation des mo- 
dernen Menschen, der, von Angst erfüllt, und 
einem Gefühl der Verlorenheit bedrängt, die 
sein Leben einhüllende Dunkelheit und Sinn- 



Buchbesprechungen 160 

losigkeit nicht wahrhaben will und wie ein Fal- 
ter mit zerbrochenen Flügeln sich verzweifelt 
ins künstliche Licht zu stürzen sucht, sei es, daß er 
sich in einem untermenschlichen Leben an die 
Dinge verliert (wie der •verlorene Sohn" in der 
Ferne), sei es, daß er sich unter dem Mantel der 
Frömmigkeit und Wohlanständigkeit in falsche 
Glaubenssicherheit zu wiegen sucht (wie der 
daheimgebliebene Sohn). 

Zu einem Aufbruch des Glaubens jenseits 
dieser Illusionen will Schellenberger den Men- 
schen führen, hinein in das Abenteuer der 
Nacht. •Mönche sind von der Nacht fasziniert. 
Sie spüren darin Gott, auch wenn sie Angst ha- 
ben. Oder deshalb" (47). Im Dunkel der 
Nacht, das herrscht, •weil der Mensch nicht 
Ebenbild Gottes sein will", begegnet er Chri- 
stus, dem Gott, der nun von sich aus Ebenbild 
des Menschen in seiner Angst sein will. •Gott 
wohnt in der Angst" (43). 

Nicht an Kreuz und Tod vorbei, sondern 
nur durch Kreuz und Tod hindurch wird in 
einer •unglaublichen Metamorphose" dem 
Menschen wie dem menschgewordenen Gott 
Auferstehung und Leben zuteil. •Aus dem Tod 
bricht Leben" (105). 

So wie der Gott der Passion ein leidenschaft- 
licher Gott ist, so ist auch der Christ zu einem 
leidenschaftlichen Glauben berufen, •von Glut 
und Sehnsucht getragen". 

Schellenberger schreibt faszinierend und 
packend, obwohl - oder gerade weil - er sich 
der auch dem Leser empfohlenen Methode der 
•ruminatio", des •Wiederkauens" von Texten 
(hier liturgischen) bedient. So werden seine 
Meditationen, durchtränkt von einer reichen 
geistlichen Traditionskenntnis, zu einem 
Dienst am Wort, geschrieben in der Absicht, 
•den Menschen eine Nahrung von solcher 
Qualität zu bieten, daß sie es ganz vergessen, 
nach dem Geruch irgendwelcher trügerischen 
Äpfel zu gähnen" (6). Keine geistlichen Wind- 
beutel werden hier vorgesetzt, sondern 
Schwarzbrot - zum Kauen! 

St. Dartmann SJ 

Baumgartner, Konrad: Erfahrungen mit 
dem Bußsakrament, Berichte - Analysen 
- Probleme. München, Erich Wewel Ver- 
lag 1978, 416 S., brosch., DM 22-, Ln. 
DM 34,-. 

Wie es scheint, setzte erst mit der Publikation 
des neuen •Ordo poenitentiae" (1973) die ei- 

gentliche Krise des Bußsakramentes ein. Und 
wenn ein deutscher Kardinal 1977 sagte, das 
Sakrament der Buße sei jetzt wieder weniger 
problematisch, da sich die Erkenntnis durch- 
setze, daß die Einzelbeichte nicht durch an- 
dere Bußformen abzulösen sei, so trifft diese 
Aussage eine kleine Minderheit von etwa 5 % 
der Katholiken. Daß dabei 95% übersehen 
werden, macht die Tragik dieser Art von 
Wahrnehmung aus. Sozusagen als Korrektur 
solcher Sichtweisen kann das Buch von K. 
Baumgartner gewertet werden. Sein Verdienst 
besteht darin, daß es das Thema: Bußsakra- 
ment in einer Zeit aufgreift, in der es - gerade 
für die meisten Jugendlichen - kein Problem 
mehr darstellt. Ein weiteres Verdienst liegt 
darin, daß der erste Band umfangreiche Be- 
richte lebensgeschichtlicher Erfahrungen mit 
dem Bußsakrament bietet. Solcherlei ist bis- 
lang nirgendwo zu finden. Die Analyse dieser 
•Bekenntnisse" könnte zu pastoralpsychologi- 
schen Einsichten dienen, die für eine Reform 
des Bußwesens notwendig sind. Leider wird 
man die Umfrage selbst als mißglückt betrach- 
ten müssen; denn sie sammelt aus einem Zeit- 
raum von 1974 bis 1977 von 1000 ausgegebe- 
nen Fragebogen nur 200 Antworten (bei offe- 
nen Antwortmöglichkeiten!). Wenn für die Al- 
tersstufe der Jugendlichen bis 21 Jahre nur 38 
ausgefüllte Fragebogen übrigbleiben (mit ei- 
nem Fragebogen aus Orten unter 1000 Ein- 
wohnern), so läßt sich daraus gemäß den 
Grundsätzen einer empirischen Religionsso- 
ziologie nichts schließen. Von einer •Pilotstu- 
die" (14; 20) kann insoweit keine Rede sein, 
da keine Hypothese formuliert wurde, deren 
Fragwürdigkeit und Erfahrbarkeit in einem er- 
sten •Fragelauf" erprobt werden sollte. Sinn- 
voller als der Versuch einer statistischen Aus- 
wertung scheint mir die sensible Interpretation 
der Ergebnisse, die Baumgartner in den jewei- 
ligen Abschnitten •Analyse" und •Probleme" 
bietet. Trotz dieser Mängel hat das Buch seine 
Bedeutung; denn es zwingt zur Reflexion dar- 
über, wie heute der Mensch in der Schuld im- 
mer wieder neu im Raum der Kirche (der ek- 
klesiologische Bezug des Bußsakramentes ist 
entscheidend!) die Befreiung von seiner Schuld 
erfahren und darin dem österlichen Christus 
(Joh 20, 22) begegnen kann - auf dem Weg in 
eine in der Tat •bessere Welt". 

R. Bleistein SJ 




