
Josef Stierli 162 

an ihrem genaueren Verständnis zerbrach die ökumenische Glaubensgemein- 
schaft und findet bis heute nur mühsam den Weg zurück zur gemeinsamen 
Liebe und zum gemeinsamen Glauben. Heute aber scheint etwas noch bedroh- 
licheres aufzubrechen: Der •Wir"-Sinn des Glaubens geht vielen Menschen 
verloren. •Jesus Ja - Kirche Nein", so heißt ein weitverbreiteter Slogan. Seit 
über einem Jahrzehnt wird die meditative Vertiefung der Glaubenserfahrung ge- 
fördert; •Kirche" aber bleibt so gut wie völlig ausgeschlossen. Die ökumeni- 
sche Gemeinschaft der Kirche aber wird nur wachsen können aus dem 
•Wir"-Sinn der glaubenden Christen, aus einer •Wir"-Erfahrung, die zugleich 
umfassend wie nach Sichtbarkeit drängend ist. 

Hier - mehr als in offiziellen Gesprächen und theologischen Untersuchun- 
gen - liegt eine der wichtigsten Aufgaben des christlichen Glaubens. Man wird 
ihr nicht gerecht durch Dekretierung von oben; aber ebensowenig durch 
Flucht der einzelnen in die eigene Glaubenserfahrung oder durch publikums- 
wirksame Lamentationen. Der Weg zur •ökumenischen" Wir-Erfahrung des 
Glaubens darf Auseinandersetzungen nicht scheuen. Aber er muß getragen 
sein vom Heiligen Geist, vom Hagion Pneuma, der göttlichen Wir-Gestalt der 
Liebe. 

•Wir glauben an die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche" - die- 
ses Bekenntnis von sechzehn Jahrhunderten gemeinsamen christlichen Glau- 
bens muß uns Mut für den gemeinsamen Weg machen, den Weg des Geistes 
Jesu Christi. 

Pierre Teilhard de Chardin 
Ein Leben aus dem Geist des Ignatius von Loyola 

Josef Stierli, Bad Schönbrunn (Schweiz) 

•Igneus est Ulis vigor et celestis origo - Ihre Kraft ist von Feuer und ihr Ur- 
sprung im Himmel": Unter diesem Wappenspruch wurde Pierre Teilhard de 
Chardin am 1. Mai 1881 auf dem alten Familiensitz Sarcenat geboren. Die 
hundert Jahre, die seitdem vergangen sind, geben Anlaß zum rückschauenden 
Gedenken. Man würde aber Teilhard noch einmal Unrecht tun, bliebe man bei 
der bloßen Erinnerung stehen. Bei ihm wurde alle Erforschung der Ursprünge 
von Erde und Menschheit zum Willen, die Zukunft zu gestalten. Deshalb führt 
das Gedenken an diesen Mann zur Frage: Was hat Teilhard de Chardin heute 
der Kirche, der Christenheit, der Welt im Blick auf die Zukunft zu sagen? 



Pierre Teilhard de Chardin 163 

Der Titel dieses Beitrages verbindet über Jahrhunderte hinweg zwei Män- 
ner: den baskischen Ritter, der zum Verfasser des Exerzitienbuches und zum 
Gründer der Gesellschaft Jesu und durch beides zu einer Kraft der Kirchenre- 
form wurde - und den französischen Edelmann, der in prophetischer Vision 
den Konflikt von Wissen und Glauben überwinden, die einseitig an der Ver- 
gangenheit orientierte Kirche nach vorwärts ausrichten und aller Kosmos- und 
Menschheitsentwicklung im universalen Christus das absolute Ziel aufzeigen 
wollte. Neben allen Unterschieden, die der Abstand von vierhundert Jahren 
mit ihrer immer rascheren und dynamischeren Entwicklung begründet, gibt es 
zwischen diesen beiden Männern weitreichende Parallelen. Noch mehr: Es 
waltet hier eine tiefe geistige Verbundenheit, denn Teilhard war ein genuiner 
Sohn des Ignatius. Er hat aus dem spirituellen Erbe seines Ordensvaters gelebt 
und gewirkt; und er wollte im prophetischen Gespür für das hier und jetzt 
Notwendige der Kirche und seinem Orden neue Wege in die Zukunft weisen. 
Darum sind die Kirche und die Gesellschaft Jesu am 100. Geburtstag Teilhard 
de Chardins aufgerufen, sich auf das Testament dieses Mannes zu besinnen: 
Was hat uns Teilhard in der bedrängenden Situation von heute zu sagen? Wie 
öffnen wir unser Ohr seinem Wort und wie übersetzen wir dieses Wort in die 
Tat? Welche Versäumnisse haben wir aufzuarbeiten, damit es mehr Zukunft 
gibt für Kirche und Orden? 

Der Jesuit 

Der junge Teilhard de Chardin erfährt den ersten Kontakt mit der Gesellschaft 
Jesu am Jesuitenkolleg von Mongre. Hier erhält er seine Schulbildung, ist ein 
Spitzenschüler seiner Klasse und wird mit Preisen ausgezeichnet. Er ist Mit- 
glied der Marianischen Kongregation, wird ihr Sekretär, dann ihr Präfekt. 

Am 20. März 1899 tritt er in Aix-en-Provence ins Noviziat der Gesellschaft 
Jesu ein. •Mit siebzehn Jahren bestimmte das Verlangen nach dem, Vollkom- 
meneren' meine Berufung zum Jesuiten."1 Am 25. März 1901 bindet er sich in 
den Ersten Gelübden an den Orden. In einem Brief an die Eltern schreibt er 
dazu: •Wenn Sie wüßten, wie glücklich ich bin, endlich ganz und für immer der 
Gesellschaft eingegliedert zu sein, gerade jetzt, da sie so verfolgt wird2". Damit 
spielt er auf das Sondergesetz an, das unter Ministerpräsident Combes die Or- 
den aus Frankreich verbannt. So macht er, nach einem Anfang in Laval, seine 
philosophischen und theologischen Studien im Ausland, auf der Kanalinsel 
Jersey und in Hastings (Sussex). Briefe an die Eltern aus diesen Jahren drük- 
ken oft die Freude und den Dank für seinen Berufung aus: •Sie sollen wissen, 

1 Zit. bei C. Cuenot, Pierre Teilhard de Chardin, 29. 
2 Zit. bei R. d'Ouince, Un prophete en proces I, 45. 



Josef Stierli 164 

daß ich immer vollkommen glücklich bin auf dem Weg, den ich gewählt habe 
und dem zu folgen Sie mir die Freiheit gelassen haben."3 

Nach der Ordensausbildung beginnt Teilhard ein naturwissenschaftliches 
Studium an der Sorbonne. Als Sanitäter macht er 1914/18 den Weltkrieg mit. 
Unter dem Eindruck dieses Geschehens entwickelt sich seine evolutive Welt- 
sicht. In wachsender Klarheit und begeisterter Hingabe erfährt er die eigene 
Berufung zum Dienst an der Einheit von Wissen und Glauben. Briefe und erste 
Schriften legen dafür Zeugnis ab.4 

Am 26. Mai 1918 wird er durch die Profeß endgültig seinem Orden einge- 
gliedert. •Ich werde das Gelübde der Armut ablegen: Niemals habe ich besser 
begriffen, in welchem Maß das Geld ein machtvolles Mittel im Dienst und zur 
Verherrlichung Gottes sein kann. Ich werde das Gelübde der Ehelosigkeit ab- 
legen: Niemals habe ich besser begriffen, in welchem Maß Mann und Frau sich 
ergänzen können, um sich zu Gott zu erheben. Ich werde das Gelübde des Ge- 
horsams ablegen: Niemals habe ich besser begriffen, in welchem Maß Gott in 
seinem Dienst frei macht."5 Mit diesen Worten deutet der 37jährige Teilhard 
sein endgültiges Ja zum Orden. Es klingt darin schon die reifende Einheit von 
Hingabe an Gott und Liebe zur Welt an, die sein Leben und Wirken prägen 
wird. 

Freilich ahnt er damals noch nicht, wie schwer ihn der Gehorsam treffen 
wird. Aber alle harten Erfahrungen, die er während mehr als dreißig Jahren 
machen muß, lassen ihn nicht irre werden in seiner Treue. Als ihm allmählich 
die Hände gebunden wurden und gute Freunde ihm rieten, sich durch den Aus- 
tritt aus dem Orden die Freiheit für sein Schaffen zurückzugewinnen, antwor- 
tet er: •... die Gesellschaft Jesu ist deswegen um nichts weniger und immer 
deutlicher mein Ort des Eingefügtseins und des Wirkens im Universum."6 

Und: •Ich würde glauben, die ,Welt' zu verraten, wenn ich den Platz verließe, 
der mir zugewiesen worden ist. ... Seien Sie also ganz gewiß, daß nicht einmal 
der Gedanke an ein Gesuch um Entlassung aus dem Orden mir jemals durch 
den Kopf gegangen ist."7 Noch einmal im gleichen Jahr: •Ich habe mich viel- 
leicht nie so endgültig an meinen Orden gebunden gefühlt wie jetzt."8 In der 
Treue zum Orden sieht er trotz des scheinbaren Gegenteils die Garantie für 
seine urpersönliche Berufung: •Ich habe die absolute Überzeugung, der Herr 
werde die Opfer, die ich dem Gehorsam allenfalls bringen muß, dem sicheren 
Erfolg des Besten in meinen Bestrebungen zugute kommen lassen."9 Dieses 

Brief vom 16. Januar 1910 aus Ore Place, Hastings. 
Entwurf und Entfaltung, Briefe 1914-1919; Ecrits du Temps de la Guerre (ETG). 
Cuenot, 71. 
Brief vom 29. September 1929. 
Brief vom 15. Juli 1929. 
Brief vom 10. August 1929. 
Brief vom 16. Januar 1927. 



Pierre Teilhard de Chardin 165 

Wort schreibt er aus China, dem Ort seiner •Verbannung" nach dem endgülti- 
gen Verlust des Pariser Lehrstuhls. Gegen allen Rat gutmeinender Freunde 
hält er fest: •Ich würde aus dem göttlichen Bereich heraustreten, ich würde das 
Band zerreißen, das mich an den Willen Gottes gebunden hält; ich hätte nicht 
mehr das Vertrauen, von ihm geführt zu werden."10 

Als Siebzigjähriger, geprüft von harter Erfahrung des Gehorsams, schreibt 
er seinem General: •Es liegt mir viel daran, Ihnen bezüglich dieser wichtigen 
Frage der äußeren Treue und Unterwerfung zu versichern, daß ich trotz gegen- 
teiligen Anscheins fest entschlossen bin, ,ein Sohn des Gehorsams' zu bleiben. 
... Sehen Sie darin nur die Versicherung, daß Sie unbedingt auf mich zählen 
können, wenn es gilt, für das Reich Gottes zu arbeiten. Denn dies allein habe 
ich vor Augen, dieses allein erstrebe ich auf dem Weg durch die Wissen- 
schaft."11 

In seiner unerschütterlichen Treue löst er ein, was er einst schrieb: •Je wei- 
ter ich in meinem Leben komme, desto mehr fühle ich, daß die wahre Ruhe 
darin besteht, ,sich selbst zu verleugnen', das heißt, entschlossen anzunehmen, 
daß es keinerlei Bedeutung hat, ob man .glücklich' oder .unglücklich' ist. Per- 
sönlicher Erfolg oder persönliche Befriedigung verdienen nicht, daß man bei 
ihnen verweilt, wenn sie einem zuteil werden, noch daß man betrübt ist, wenn 
sie nie oder spät kommen. Nur die Treue im Handeln vor Gott zählt für die 
Welt."12 

Seine Obern in Paris, China, New York bezeugen immer wieder die vorbild- 
liche Treue, mit der Teilhard die Satzungen des Ordens befolgt, seine Offen- 
heit den Vorgesetzten gegenüber und im besonderen seinen Gehorsam. •Er 
war ein Mann von lauterer Heiligkeit, persönlicher Integrität, tief menschli- 
chem Empfinden und einem erstaunlichen Grad kindlicher Gewissenhaftig- 
keit und Demut. ... Er hielt sich an die Regeln der Gesellschaft nicht mit ge- 
wöhnlicher Korrektheit, sondern mit einer feinfühligen kindlichen Genauig- 
keit."13 

Als man 1949 sein 50jähriges Ordensjubiläum feierte, erklärte er schlicht: 
•Wenn das von neuem zu tun wäre, ich würde es noch einmal tun."14 Und er 
verwies auf den Grund solcher Treue: •Ich habe auf Gott vertraut in der Ge- 
wißheit, daß er mir gewähren werde, seinen Willen in meinem Ordensleben 
und die Treue meinen Gelübden gegenüber zu verwirklichen."15 In seiner un- 
gebrochenen Treue hat sich Teilhard de Chardin als echter Sohn des Ignatius 
erwiesen, als einer der ganz großen. 
10 Cuenot, 538. 
11 Zit. bei Pierre Leroy, Das Ja zur Erde, 45. 
12 Brief vom 30. Oktober 1929. 
13 John La Farge, sein Oberer in New York, Cuenot, 495. 
14 Cuenot, 705. 
15 Cuenot, 71. 



Josef Stierli 166 

Der Apostel 

Die Treue Teilhards ist mehr als das Stehen zum einmal gegebenen Verspre- 
chen. In der Treue zum Orden lebt er die Treue zu seiner apostolischen Beru- 
fung. •Sie haben sehr richtig begriffen, daß P. Teilhard zutiefst Jesuit war trotz 
aller Prüfungen, die Ihnen bekannt sind (und die er umso stärker verspürte); 
doch gerade darin liegt die Erklärung für seine Treue. Das Wesentliche kann in 
sehr einfachen Worten gesagt werden. Er war Apostel: seine Spiritualität war 
ganz apostolisch; er war menschlich: sein Humanismus war von vollendeter 
Echtheit; er liebte leidenschaftlich seine Zeit: er besaß das Genie der Anpas- 
sung; er hatte gelernt, Jesus Christus in bedingungsloser Weise zu lieben, in 
diese Liebe das ganze dem Menschen eigene Verlangen nach dem Absoluten 
und die ganze, unbedingte Hingabe zu legen, in der ein Mensch sich selbst 
schenkt."16 

In diesem Briefwort eines Freundes wird nicht nur Teilhards Treue auf ihren 
Kern, die Liebe zu Jesus Christus, zurückgeführt, sondern auch Sinn und Motiv 
solcher Treue erschlossen: Er wollte mit der ganzen Leidenschaft seines Her- 
zens ein Apostel seines Herrn für seine Zeit sein. Teilhards Leben, Kämpfen 
und Leiden kann nur von dieser Mitte her gültig gedeutet werden. Dem Dienst 
am Aufbau des Reiches Gottes in dieser Welt gehörte seine ganze Leiden- 
schaft. Eben darin erwies er sich als Sohn des Ignatius von Loyola, der mit der 
Gesellschaft Jesu den neuen und reinen Typ des apostolischen Ordens geschaf- 
fen hatte. Das Wort von der Kraft des Feuers im Wappenspruch der Teilhard 
de Chardin wurde in ihm zum Feuer des Apostels und des Missionars in seiner 
Welt und Zeit. 

Die Welt der Wissenschaft kennt und ehrt Teilhard als großen Geologen und 
Paläontologen. Vor allem in China, aber auch durch Expeditionen in Burma, 
Indien, Java und im südlichen Afrika war er durch mehr als drei Jahrzehnte 
führend beteiligt an der Erforschung der Urgeschichte der Menschheit. Sein 
wissenschaftliches Werk umfaßt zehn große Bände mit Berichten und Auswer- 
tungen seiner Forschungen. Aber alle wissenschaftliche Arbeit ist eingebun- 
den und getragen vom Willen zum apostolischen Dienst an der Menschheit. Er 
selber deutet schon früh seinen wissenschaftlichen Eros: •Instinktiv glaube 
ich: Ich muß zunächst die Treue zur Wissenschaft, das heißt, das gegebene Bei- 
spiel des menschlichen Bemühens gewährleisten; der Rest (die Hauptsache), 
das heißt, der spirituelle Einfluß, wird hinzugegeben werden."17 Ein Doppel- 
tes ist in diesem programmatischen Wort ausgesprochen: Die Hauptsache ist 
für Teilhard immer •der spirituelle Einfluß", das apostolische Anliegen. Dazu 
gehört aber auch das •Beispiel des menschlichen Bemühens". Der •Effort 

16 Brief vom 29. Juni 1957 an C. Cuenot, zit. Cuenot 706. 
17 Brief vom 2. April 1921. 



Pierre Teilhard de Chardin 167 

humain" in der Welt ist ein Auftrag Gottes und will im Sinn von Teilhards uni- 
versaler Synthese zur Vollendung der Menschheit auf dem Weg zum Christus 
Omega beitragen. 

Wie sehr Teilhard vom Willen des Apostels getrieben ist, sagt er in einem 
denkwürdigen Gespräch mit dem russischen Philosophen Nicolai Berdjajew: 
•Die Zeit ist gekommen, wir stehen in einer Epoche, da man nicht mehr bloß 
an sein persönliches Heil denken darf, oder genauer, man muß daran denken, 
jedoch immer im Dialog und immer im Bezug zum Heil des anderen. Man ret- 
tet sich nicht allein. Jede Seele, die sich erhebt, erhebt die Welt. Jede Seele, die 
sich erniedrigt, erniedrigt die Welt."18 

Das eigene Heil wirken im Dienst am Heil der Mitmenschen, das hat Teil- 
hard bei Ignatius gelernt, der schon dem Kandidaten des Ordens sagt: •Wir 
sollen uns bemühen um das eigene Heil und die eigene Heiligung, indem wir 
uns einsetzen für die Hilfe an den anderen."19 

Früh erfährt Teilhard den Konflikt zwischen Wissen und Glauben: auf der 
einen Seite eine Wissenschaft, die Gott nicht kennt oder ihn gar leugnet • auf 
der anderen Seite eine Kirche und ein Christentum, die der Welt fremd und 
abweisend gegenüberstehen. Was er in sich selbst zunächst als Zwiespalt er- 
lebt: die Liebe zur Welt und die Liebe zu Gott, •Sohn der Erde" und •Kind des 
Himmels", und was er in sich durch lebenslanges Bemühen zur Einheit formt, 
das will er seiner Zeit vermitteln. •Ich habe mich immer wieder unserem Herrn 
als eine Art Experimentierfeld angeboten, damit er darin, im kleinen, die Ver- 
einigung der beiden großen Liebesströmungen, der Liebe zu Gott und der 
Liebe zur Welt, vollziehe - eine Vereinigung, ohne die es nach meiner Über- 
zeugung kein Reich Gottes gibt."20 In seiner Schrift •Le Pretre", in der er die 
aus der Fronterfahrung gewonnene Sicht formuliert, sagt er 1918: •Ich will ei- 
nerseits mich in die Dinge versenken und, indem ich mich mit ihnen vermische, 
aus ihnen durch Besitznahme bis zur letzten Partikel all das herauslösen, was 
sie an ewigem Leben enthalten. Und ich will gleichzeitig durch ein Leben der 
evangelischen Räte im Verzicht all das herausholen, was die dreifache Be- 
gierde an himmlischem Feuer einschließt, und die in der Liebe, im Gold und in 
der Unabhängigkeit eingeschlossene Macht in der Keuschheit, in der Armut 
und im Gehorsam heiligen."21 

Was auf dem •Experimentierfeld" des eigenen Lebens wächst und reift, 
wird zum Zentrum seiner visionären •Weltschau", die er den Menschen seiner 
Zeit weitergeben will: Ein in Evolution sich ständig entfaltendes Universum 
und darin eine Menschheit, die unter dem gleichen Gesetz ihrer vollen Ver- 

18 Zit. bei Cuenot, 444. 
19 Constitutiones Soc. Jesu. Examen Generale III 15. 
20 Brief vom Dezember 1926. 
21 Zit. Cuenot, 72. 



Josef Stierli 168 

wirklichung entgegenstrebt, werden durchformt von der Kraft des allen Zeiten 
gegenwärtigen universalen Christus - des •Christus Evolutor" - bis dahin, daß 
Kosmos und Menschheit im •Christus Omega" ihre endgültige Vollendung 
finden und so wahrhaft •Gott alles in allem" wird (vgl. 1 Kor 15,28). In der 
Schrift •Comment je crois" hat Teilhard sein •Credo" in die vier Sätze gefaßt: 
•Ich glaube, daß das Universum eine Evolution ist. Ich glaube, daß die Evolu- 
tion auf den Geist geht. Ich glaube, daß der Geist sich im personalen Gott voll- 
endet. Ich glaube, daß das höchste Personale der universale Christus ist." 

Schon während seiner Theologiestudien reift in Teilhard das Verlangen, 
•Apostel der Heiden" zu werden. Diese •Heiden" sind ihm vor allem die 
Männer der Wissenschaft, dann aber auch die Arbeiter, denen die Verkündi- 
gung einer traditionalistisch erstarrten Kirche keine Lebenshilfe bietet. Für 
diese Welt der Wissenschaft und für die vielen fragenden und zweifelnden 
Menschen überhaupt will er die unverfälschte christliche Botschaft in einer 
neuen Sprache und mit einer befreienden Sicht künden. Er sieht sich gleicher- 
weise demütig wie anspruchsvoll in der Rolle des Vorläufers Christi: •Je mehr 
die Jahre verstreichen, desto mehr beginne ich zu glauben, daß es einfach 
meine Funktion war, in stark verkleinertem Maßstab, nach dem Bild des Täu- 
fers derjenige zu sein, der ankündigt und herbeiruft, was kommen sollte."22 

Groß ist die wissenschaftliche Leistung des Paläontologen Teilhard, größer 
aber der Einsatz des Apostels, des Propheten und Wegbereiters Teilhard. Die 
zehn Bände seiner wissenschaftlichen Arbeit verstauben in Bibliotheken. Die 
zehn anderen Bände seiner •spirituellen Schriften" wecken heute Leben und 
Geist auf der Suche nach Gott. 

Mehr als er sich bewußt war, stand Teilhard mit seiner apostolischen Grund- 
ausrichtung in der Spur des Ignatius. Wie dieser einst aus persönlicher Erfah- 
rung neue Wege beschritten hat, um mit seiner •Compania" das Evangelium 
aller Welt zu verkünden, so hat Teilhard, ebenfalls aus ureigener Erfahrung, 
mit seinem •Evangelium" dem einzig gültigen Evangelium Jesu Christi den 
Weg bereiten wollen. Das zentrale Thema der Botschaft Teilhards ist der 
menschgewordene, gekreuzigte und auferstandene Christus, der allen Zeiten 
und Räumen gegenwärtig ist, in ihnen wirkt und dadurch das doppelte Werk 
der Schöpfung und der Erlösung seinem Ziel entgegenführt: •O Jesus, zer- 
reiße die Wolken mit Deinem Blitz! Zeige Dich uns als der Starke, der Strah- 
lende, der Auferstandene! Sei uns der Pantokrator, der in den alten Basiliken 
die volle Einsamkeit der Kuppeln beherrscht! Es braucht nichts weniger als 
diese Parusie, um in unseren Herzen die Herrlichkeit der aufsteigenden Welt 
auszugleichen und zu beherrschen. Damit wir mit Dir die Welt besiegen, er- 
scheine uns umkleidet mit der Herrlichkeit der Welt!"23 

22
 Brief vom 13. April 1940. 23 Der Göttliche Bereich, 151. 



Pierre Teilhard de Char din 169 

Der Verdächtigte 

Von Alcalä über Salamanca und Paris bis Venedig und Rom hatte Ignatius von 
Loyola nicht weniger als neun Verfahren vor der Inquisition zu bestehen. Im- 
mer ging es dabei um seine Rechtgläubigkeit und um die Orthodoxie seines 
Lebensbuches der Geistlichen Übungen. In Salamanca verboten ihm die Män- 
ner der Inquisition seine apostolische Tätigkeit vor Ende des Theologiestu- 
diums. Doch jedesmal wurde ihm am Ende der Prozesse der rechte Glaube at- 
testiert. 

Teilhard de Chardin ist es um einiges schlimmer ergangen, obwohl er nie wie 
Ignatius in einem Gefängnis des Glaubensgerichtes saß. Zwar konnte auch ihm 
von keiner noch so kritischen Amtsstelle eine Häresie nachgewiesen werden, 
aber die amtliche Kirche legte seinem Wirken durch dreißig Jahre immer neue 
Hindernisse in den Weg. 

Kaum hatte er seine Professur am Institut Catholique in Paris angetreten, 
gab es erste Schwierigkeiten wegen eines Artikels in der Jesuitenzeitschrift 
•Etudes". Ernstere Folgen hatte ein siebenseitiges Arbeitspapier, in dem er 
auf Anfrage hin Gedanken zur Lehre von der Erbsünde im Licht eines moder- 
nen Weltbildes äußerte. Hier und auch später bekannte er sich ausdrücklich 
zum Dogma der Erbsünde, aber sein Deutungsversuch unterschied sich radikal 
von den Vorstellungen der Schultheologie. Auf verschlungenen Wegen ge- 
langte das Papier Teilhards in die Hände des Sanctum Officium. Um einem 
Verfahren gegen ihn zuvorzukommen, verfügte der Ordensgeneral, Teilhard 
müsse seine Lehrtätigkeit in Paris aufgeben; darauf wurde er für geologische 
Forschungen nach China •verbannt". Fortan gab es beim Sanctum Officium in 
Rom ein ständig wachsendes Dossier Teilhard; er blieb zeitlebens ein Ver- 
dächtigter. 

Teilhard fügt sich der Maßnahme, wie er immer mit Gehorsam auf alle 
Schläge reagieren wird. In diesem bedingungslosen Gehorsam sieht er ein Ar- 
gument für die Echtheit und Richtigkeit seiner Überzeugung. Dem Freund 
August Valensin schreibt er aus China: •Ich glaube wie Sie, daß das Herausge- 
rissenwerden aus meinem Leben in Paris für mich den Zugang zu einer Zone 
bedeutet, in der Gott heilsam aufleuchten will. ... Aber kann ich sicher sein, 
nicht zu desertieren? ... Ja, ich glaube, ich werde mit einer tiefen Freude Anteil 
haben an diesem kleinen Kelch, aber ich möchte wenigstens sicher sein, daß er 
das Blut Christi ist."24 Mit seinem Meister Ignatius sieht er hinter allen harten 
Maßnahmen das tiefere Geheimnis: •...ich habe wiederum, klarer und kon- 
kreter, gesehen, daß nichts Spirituelles und Göttliches einem Christen oder ei- 
nem Ordensmann widerfahren kann, es sei denn durch die Vermittlung der 

24 Brief vom 19. Juni 1925. 



Josef Stierli 170 

Kirche oder seines Ordens, und die deutlichere ,Einsicht' in diese elementare 
Schau hat mich schließlich wieder ins Gleichgewicht gebracht."25 Und sechs 
Tage später schreibt er in einem anderen Brief: •Ausdrücklicher und wirkli- 
cher als vor der ,Krise'... glaube ich an die Kirche als die ,Mittlerin' zwischen 
Gott und der Welt, und ich liebe sie. Und mir scheint, das gibt mir großen Frie- 
den."26 

Immer wieder bittet Teilhard seine Freunde um ihre Hilfe; denn neben der 
Freude, teilzuhaben am Kelch Christi, erfährt er dunkle Stunden, •etwas, das 
einer Agonie oder einem Sterben ähnlich ist". Es erhebt sich die bedrängende 
Frage, ob er mit seinem Gehorsam der äußeren Autorität gegenüber nicht der 
persönlichen Berufung und Sendung untreu werde. Im Wort vom •Desertie- 
ren" hat er diese Sorge angesprochen. •Mein Freund, sagen Sie mir, daß ich 
meinem Ideal nicht untreu bin, wenn ich gehorche."27 

Im November 1926 muß er auf Weisung der Ordensleitung den Lehrstuhl 
am Institut Catholique endgültig aufgeben. Zugleich wird er angewiesen, sich 
fortan auf streng wissenschaftliche Publikationen zu beschränken. 

Mit viel Liebe und Sorgfalt, die ihn den Entwurf immer neu überarbeiten 
lassen, verfaßt er nun sein erstes spirituelles Buch. •Ich habe mich entschlos- 
sen, mein Andachtsbuch zu schreiben: ich möchte die Art von aszetischer oder 
mystischer Lehre, die ich seit so langer Zeit predige, so einfach wie möglich zu- 
sammenfassen. Ich werde es ,Le Milieu Divin' nennen."28 •Dieses Buch 
möchte lehren, Gott überall zu sehen: in dem, was das Geheimste, Beständig- 
ste, Endgültigste in unserer Welt ist."29 Die ersten Beurteilungen des Manu- 
skriptes sind positiv, und Teilhard hofft auf eine baldige Veröffentlichung. 
Doch dann erheben sich immer neue Schwierigkeiten, und schließlich zieht 
Rom die Sache an sich und verweigert nach neuer Prüfung die Druckerlaubnis. 
Ebenso ergeht es Teilhard 1944 mit seinem Hauptwerk •Le Phenomene Hu- 
main", in dem er aus seiner Schau die Lehre vom Menschen darlegt. 

Eine neue Weisung, nichts •Philosophisches" mehr zu veröffentlichen und 
sich auf fachwissenschaftliche Publikationen zu beschränken, ergeht 1947. An 
den Ordensgeneral schreibt er darauf: •P. Provinzial hat mir kürzlich Ihren 
Brief vom 22. August, der mich betrifft, übergeben. Unnötig, Ihnen zu sagen, 
daß Sie (mit Gottes Hilfe) auf mich zählen können. Ich bin sehr (und immer 
mehr) überzeugt, daß die Welt nicht vollendet werden kann ohne Christus und 
daß Christus nur in der inneren Treue zur Kirche gefunden werden kann; des- 
halb verspürte ich bei der Mitteilung Ihrer Entscheidung überhaupt kein Zö- 

25 Brief vom 16. August 1925. 
26 Brief vom 22. August 1925. 
27 Brief an A. Valensin vom 16. März 1925. 
28 Brief vom 7. November 1926. 
29 Der Göttliche Bereich, 21. 



Pierre Teilhard de Char din 171 

gern. Ich hoffe einzig, der Herr werde mir helfen, in Treue meinen Weg in einer 
psychologisch schwierigen Situation zu finden."30 

Im Jahr 1949 folgt das Verbot von Konferenzen in den USA, zu denen er 
eingeladen worden ist. Hart trifft ihn 1950 die Weisung, einen ihm angebote- 
nen Lehrstuhl am •College de France" in Paris abzulehnen. •Gott ist groß, 
man muß gehorchen." Das ist seine Reaktion und dazu die Bitte an Freunde 
um ihre Hilfe, damit er ohne Bitterkeit gehorchen könne. 

Die chinesische •Verbannung", die nur durch kurze Aufenthalte in Frank- 
reich und wissenschaftliche Expeditionen unterbrochen wird, wandelt sich von 
1950 an zum •Exil" in New York, das bis zu seinem Tod dauern wird. Über 
seine innere Haltung in dieser Zeit schreibt er: •Wie Sie wissen, erzeugt diese 
Situation in mir keinerlei Bitterkeit, sondern nur einen soliden Optimismus, 
der gerade auf die unermeßlichen und einzigartigen Möglichkeiten des Gottes 
des Evangeliums gegründet ist."31 Und ein Jahr vor seinem Tod sagt er sich 
selber: •Indes ist nur der hundertfach erprobten Grundlinie des Verhaltens 
weiter zu folgen: weiterkämpfen ohne Bitterkeit und mit unermeßlichem Ver- 
trauen von innen her - nichts widersteht einer Liebe des immer größeren 
christlichen Phylums' [Stammes]."32 

Am Ostersonntag, 10. April 1955 - welch großartiges Symbol - stirbt Teil- 
hard in New York. In rascher Folge beginnen nun in Paris seine Bücher und 
Schriften zu erscheinen. Der Vatikan reagiert darauf 1957 mit einem gehei- 
men Schreiben an die Bischöfe, das strenge Maßnahmen verfügt. Sie reichen 
vom Befehl, Teilhards Schriften aus den Bibliotheken der Seminare usw. zu 
entfernen, bis zum Druckverbot für katholische Verlage. In teilweise abge- 
schwächter Weise, die z.B. das Druckverbot nicht mehr enthält, wird dieses 
Schreiben 1962 - am Vorabend des Konzils - in einem öffentlichen •Moni- 
tum" des Sanctum Officium wiederholt. Nach sicheren Zeugnissen hat damals 
nur der Einspruch Johannes' XXIII. verhindert, daß Teilhard auf den Index 
gesetzt wurde. 

Erst das Zweite Vatikanische Konzil - besonders in den beiden Dokumen- 
ten •Über die göttliche Offenbarung" und •Über die Kirche in der Welt von 
heute" - wurde zu einer indirekten, aber tiefgehenden Rechtfertigung Teil- 
hards. 

Wo liegen die Gründe für diesen Konflikt Teilhards mit der römischen 
Amtskirche? Ohne den ganzen •Prozeß Teilhard" zu analysieren, kann gesagt 
werden: Teilhard und Rom sprachen eine total verschiedene Sprache-hier die 
gewohnte Sprache scholastischer Theologie, dort eine ganz neue Sprache mit 

30 Brief vom 25. September 1947. 
31 Brief vom 16. August 1951. 
32 Brief vom 14. März 1954. 



Josef Stierli 172 

ihrer eigenen Terminologie, die zum Teil aus der Naturwissenschaft über- 
nommen wurde zur Deutung weltanschaulicher Fragen. Hinter den verschie- 
denen Sprachen, die schon einen Dialog verunmöglichten, stand aber als tiefe- 
rer Grund eine je verschiedene Weise des Sehens: in Rom die ausschließlich 
aus einer bestimmten Schultradition gewonnene, an Sätzen normierte und auf 
Bewahrung und Sicherheit ausgerichtete Sicht der Probleme - bei Teilhard der 
in seinem ungebrochenen Glauben unbekümmerte Blick des entschieden der 
Zukunft zugewandten Sehers und Propheten. 

Obwohl die Anklagen und die damit begründeten Maßnahmen aus Rom 
Teilhard schmerzlich trafen, ist er doch nie irre geworden an Kirche und Or- 
den. In voller Treue hat er durchgehalten, was er einst aus dem chinesischen 
Exil geschrieben hat: •Selig diejenigen, die darunter leiden, daß sie die Kirche 
nicht so schön sehen, wie sie möchten, und die eben deshalb nur noch gehor- 
samer sind und demütiger beten. Das ist ein tiefer Schmerz, aber sein überna- 
türlicher Wert ist groß. - Man kann es nicht oft genug wiederholen: Katholik 
ist derjenige, der aus festen Gründen und trotz vieler Ärgernisse gewiß ist, daß 
Jesus Christus Gott ist. Warum müssen allzu viele Menschen nur die Ärgernisse 
sehen und warum wollen sie zuerst diese aus dem Weg räumen, ehe sie sich mit 
den Motiven des Glaubens befassen?"33 

Auf schmerzliche Weise hat Teilhard in seinem Leben jenes •innere Fühlen 
mit der Kirche" gelebt, von dem er im Exerzitienbuch immer wieder gelesen 
hat. Wie bei Ignatius war auch bei Teilhard die Treue und Liebe zur Kirche un- 
trennbar verbunden mit der leidenschaftlichen Liebe zu Christus. Er hat damit 
zugleich verwirklicht, was ihm beim Ordenseintritt und in den Exerzitien als 
letzte und höchste Weise der Nachfolge Christi vorgestellt wurde: geschmäht 
und als Narr beschimpft werden um Christi willen, der als erster solche 
Schmach unseretwegen auf sich genommen hat. 

In seiner Schrift •La signification et la valeur constructrice de la souffrance" 
hat Teilhard das Geheimnis des Kreuzes und darin auch seiner Nachfolge ge- 
deutet: •Wir sind vielleicht versucht, im Kreuz nur ein individuelles Leiden 
und eine einfache Sühne zu sehen. Die schöpferische Potenz dieses Todes ent- 
geht uns dabei. Sehen wir weiter, und wir erkennen, daß das Kreuz das Symbol 
und das Zentrum eines Wirkens ist, dessen Intensität unaussagbar ist. Selbst 
vom ganz verständlichen irdischen Standpunkt aus ist der gekreuzigte Jesus 
nicht ein Verworfener oder Besiegter. Er ist vielmehr jener, der die Last des 
universellen Marsches trägt und seine Fortschritte zu Gott hin mitreißt. Tun 
wir wie er, um durch unsere ganze Existenz mit ihm vereint zu werden."34 Im 
gleichen Sinn notiert er einmal: •Christus hat den Tod nicht nur überwunden, 

33 Briefe vom 30. Dezember 1929 und 31. Juli 1930. 
34 Zit. bei G. Crespy, Das theologische Denken Teilhard de Chardins, 150. 



Pierre Teilhard de Chardin 173 

indem er seinen Missetaten Einhalt gebot, sondern indem er seinen Stachel 
umkehrte. Kraft der Auferstehung tötet nichts mehr notwendig, vielmehr ist 
alles fähig geworden, über unserem Leben zur gesegneten Berührung der gött- 
lichen Hände, zum gesegneten Einfluß des Willens Gottes zu werden."35 Aus 
diesem Geist hat Teilhard sein Kreuz Christus nachgetragen - im unbändigen 
Vertrauen auf den österlichen Sieg Christi. 

Die Exerzitien 

Ignatius von Loyola hat die geistlichen Erfahrungen, die ihm vor allem in Man- 
resa (1522/23) zuteil wurden, mit dem Buch der Geistlichen Übungen in eine 
Methode eingebracht, die anderen Menschen auf dem Weg zu einer religiös 
fundierten Entscheidung helfen soll. Durch die Exerzitien hat er seine •sechs 
lieben Freunde" in Paris für das eigene apostolische Lebensideal gewonnen 
und in ihnen den Kern des kommenden Ordens geformt. In der Folge wurden 
die Exerzitien zum geistlichen Fundament der Gesellschaft Jesu. Ihre Grund- 
motive kehren wieder in den Leitideen der •Satzungen". Um diesen Geist in 
sich aufzunehmen, macht schon der Novize während eines vollen Monats die 
unverkürzten Exerzitien. In der jungen Gesellschaft Jesu bürgerte sich bald 
der Brauch ein, die Exerzitien regelmäßig in einer kürzeren Form zu wieder- 
holen und in der Folge wurde dieser Brauch zur Vorschrift erhoben. Wie steht 
nun Teilhard de Chardin zu den Exerzitien des Ignatius von Loyola? 

In der Tradition des Ordens hat er zweimal die Großen Exerzitien der drei- 
ßig Tage gemacht: 1899 als junger Novize und wieder nach seiner Ausbildung 
im Dritten Probejahr 1914. Leider gibt es gerade für die Zeit, während der er 
als reifer Mann mit einem eigenständigen geistlichen Leben und einem schon 
klar umrissenen Apostolatsprogramm die Geistlichen Übungen machte, keine 
Notizen aus seiner Hand. Dagegen sind für siebzehn seiner regelmäßigen Jah- 
resexerzitien Aufzeichnungen vorhanden36. Sie geben, ergänzt durch andere 
Mitteilungen, ein klares Bild sowohl von Teilhards Exerzitienerfahrungen wie 
auch von den Gedanken, die er sich über die Exerzitien macht. Sie zeigen nicht 
nur den thematischen Verlauf dieser Tage, sondern enthüllen auch die Gefühle 
der Angst und Unruhe, die ihn bedrängen. Hier legt er sein Herz offen - vor 
sich und vor Gott. 

Meist nimmt er sich im Herbst Zeit für die Exerzitien. •Ich hatte immer den 
Herbst ganz besonders gern." Oft dehnt er seine stille Einkehr auf neun, gele- 
gentlich auch noch mehr Tage aus. Am letzten Tag entwirft er gewöhnlich ei- 
nen •Lebensplan" für das kommende Jahr. In der Grundrichtung läßt er sich, 

35 Ebd., 256. 
36 Vgl. Jacques Laberge, Pierre Teilhard de Chardin et Ignace de Loyola, Les notes de retraite, Col- 
lection CHRISTUS, 1973. 



Josef Stierli \1A 

trotz Schwierigkeiten, vom Programm des Exerzitienbuchs leiten und macht 
dabei seine eigenen Erfahrungen, die im Kern sein Engagement in der Nach- 
folge Christi vertiefen. In der Wahl der Betrachtungsthemen wahrt er sich per- 
sönliche Freiheit. So sind z.B. die Exerzitien von 1942 ganz beherrscht vom 
Thema •Omega": •Das ganze Problem besteht darin: Wie kann ich am innig- 
sten mit Omega vereint sein?" In den letzten Jahren seines Lebens nimmt der 
Tod, der ihn 1947 berührt hatte, einen breiten Platz ein. Immer stärker bricht 
im Laufe der Zeit nicht nur seine eigene Sprache, sondern auch seine persönli- 
che Weltschau mit ihren großen apostolischen Anliegen durch. 

Teilhard macht die jährlichen Exerzitien aus einem inneren Bedürfnis. •Ich 
habe meine achttägigen Exerzitien gemacht, um mich innerlich zu erneuern", 
schreibt er einmal an Leontine Zanta. •Ich habe das Bedürfnis, mich nach die- 
sen Monaten physischer und moralischer Unruhe wieder aufzufangen."37 - 
•Es ist wahrhaft notwendig, sich periodisch zu zwingen, in das ,reine' Omega 
einzudringen."38 Er hält aber auch die Gnaden dieser Tage fest. So notiert er: 
•Eine etwas harte Periode, deren Notwendigkeit man aber um so dringender 
fühlt, als man in einer immer wirreren Zeit im Leben fortschreitet. Hoffentlich 
hat mich diese Wieder-Instandstellung auf die richtige Achse gebracht und 
dem einzig Notwendigen genähert."39 Und im folgenden Monat hält er fest: 
•Seit meinen letzten Exerzitien fühle ich mich irgendwie dem Herrn näher."40 

Mit der •harten Periode" werden schon die Schwierigkeiten angedeutet, die 
Teilhard mit der üblichen Form der Exerzitien hat. In der von Ignatius so ein- 
dringlich empfohlenen Zurückgezogenheit und noch mehr in der Konzentra- 
tion auf Gott allein fühlt er sich manchmal wie ein Fisch, der auf das trockene 
Land geworfen ist: Es fehlt ihm das angepaßte Lebenselement. •Ich fühle mich 
ein wenig entwurzelt und desorientiert in diesem Rahmen, in dem ich weder 
eine Spur meiner gegenwärtigen Arbeiten noch meiner Vergangenheit finde. 
... Versuchen, mich in die Schau des einen Gottes zu versenken."41 - •Inter- 
esse an den Exerzitien: in Kontakt treten mit Omega als persönlichem Zen- 
trum. Klar erscheint dieses Bemühen einigermaßen ,erzwungen', denn wir sind 
noch nicht reif für diesen ,reinen' Kontakt." 42 - •Wachsende Schwierigkeit, 
mich rein auf Gott hin zu isolieren. - Äußerste Schwierigkeit und Trostlosig- 
keit', ein ,reines' Omega anzugehen. Eigenartige Situation: ich kann nicht be- 
ten ohne das Verspüren Gottes im All, aber sobald ich mich bemühe, mich auf 
den ,reinen Gott' zurückzuziehen, habe ich die Empfindung von Leere und 

37 Brief vom 13. Oktober 1933. 
38 Brief vom 16. Oktober 1942. 
39 Brief vom 3. Dezember 1939. 
40 Tagebuch 25. Januar 1940. 
41 Exerzitien-Aufzeichnung 19. Juli 1921. 
42 Ebd. 26. November 1939. 



Pierre Teilhard de Char din 175 

Kälte."43 Teilhard ist - darin ein treuer Jünger des Ignatius - ein •contempla- 
tivus in actione", ein •in der Tätigkeit Gott-Verbundener", der •in allen Din- 
gen" des Kosmos •Gott findet". •Das Sein lieben, das sich in unserem Herrn 
vollendet."44 Dagegen erfährt er sich in den Exerzitien herausgerissen aus der 
gewohnten Atmosphäre seiner Kontemplation. Darum denkt er auch an eine 
besser passende Methode: •Man müßte Exerzitien entwerfen, die sich im ge- 
wöhnlichen Rahmen des Lebens abspielen: ein während acht Tagen vollkom- 
men gelebtes Leben."45 Eine derartige Erfahrung macht er 1947, da sein Herz- 
infarkt ihm keine Exerzitien erlaubt. •Keine Exerzitien im letzten Jahr: Das 
Näherkommen durch die Krankheit, die Berührung mit dem Tod haben sie er- 
setzt. Durch sie habe ich den Kontakt mit Gott gefunden."46 

Teilhard hat deshalb auch Schwierigkeiten mit dem Text und der Sprache 
des Exerzitienbuches, und seine Kritik daran wird oft recht hart. Er nennt die 
Exerzitien •untragbar in ihrer Perspektive des Reiches Gottes". Er findet •die 
Christologie und das Reich Christi der Exerzitien, entwickelt in einem vorgali- 
leischen Kosmos", direkt •kindisch". - •Das Schema der Exerzitien ist glän- 
zend, aber ich kann nicht mehr atmen in ihrer Kosmologie und darum auch in 
ihrer Christologie." Er beklagt die •statische Sicht der Welt, des Übels, des 
Reiches Gottes". Der Vorwurf einer •statischen Theologie" und des •Indivi- 
dualismus" bildet den Kern seiner Exerzitienkritik. 

Teilhards Kritik an den Geistlichen Übungen darf selber kritisch befragt 
werden. Sicher ist Ignatius von Loyola und sein •mit so viel Federmühe" ge- 
schriebenes Buch in manchen konkreten Formen Kind seiner - eben vorgali- 
leischen - Zeit. In der Treue zur Grundintention und zu ihrer wahren Theo- 
Logik sind die Exerzitien darum immer neu fortzuschreiben, wobei die neuen 
Erkenntnisse der Theologie und Exegese, aber auch der Psychologie usw. in 
ihre Interpretation einzubringen sind. 

Dazu kommt, daß Teilhard im Fortschreiten seines Lebens immer weniger 
an der •vergangenen" Geschichte interessiert ist und darum Mühe hat mit den 
•Mysterien des Lebens Jesu" (ausgenommen die Verklärung!). Selbstver- 
ständlich und ausdrücklich bekennt er sich zum •historischen" Christus, aber 
gebannt ist er vom Auferstandenen, der allen Zeiten gegenwärtig ist und zu- 
gleich ihr absolutes Zukunftsziel bildet. 

Hat Teilhard in seiner Kritik nicht vielleicht auch übersehen, daß das Exerzi- 
tienbuch kein theologischer Traktat ist, sondern Wegleitung für einen geistli- 
chen Prozeß - und darum der Vorwurf des •Statismus" in dieser Sicht hinfällig 
ist? Er hat wohl auch über der von ihm so getadelten Weltflucht des Büßers 

43 Ebd. 24. Oktober 1943. 
44 Ebd. 19. Juli 1921. 
45 Ebd. 16. Oktober 1942. 
46 Ebd. 30. August 1948. 



Josef Stierli 176 

Ignatius zu wenig die Weltzuwendung des apostolischen Ignatius nach der my- 
stischen Erfahrung von Manresa wahrgenommen. Im Grunde richtet sich die 
Kritik Teilhards gegen eine Interpretation der Exerzitien, wie sie ihm während 
seiner Ausbildung vermittelt wurde. Hier ist der Vorwurf des •Aszetismus" 
und des •Individualismus" weithin berechtigt. Hätte Teilhard die drei Bände 
•Deus semper maior" Erich Przywaras zur Exerzitientheologie, die Beiträge 
Hugo Rahners zur •Christologie der Exerzitien" und den Kommentar zu den 
Annotationen von Adolf Haas oder im eigenen Land •La Dialectique des 
Exercices Spirituels" seines jüngeren Mitbruders Gaston Fessard und die Ar- 
beit der Zeitschrift •Christus" gekannt, wäre seine Kritik wohl anders ausge- 
fallen. 

Eine Übung der Exerzitien hat Teilhard nicht nur von jeder Kritik ausge- 
nommen, sondern sie stets mit Lob bedacht: die Betrachtung •Ad Amorem", 
wie er abkürzend die Schlußbetrachtung •Über die Liebe Gottes in allen Din- 
gen" nennt. Schon in ihrem Wortlaut, noch mehr aber in ihrem Thema ent- 
spricht sie seiner geistlichen Weltschau. Hier findet er Gott als einen stets Wir- 
kenden gegenwärtig im Kosmos. Diese Übung ist für ihn die Verdichtung sei- 
ner im Alltag gelebten •kosmischen Kontemplation". Wenn er einmal notiert, 
man sollte von der Schlußbetrachtung her die ganzen Geistlichen Übungen ge- 
stalten, kann man ihm nur zustimmen. Denn hier ist die Mystik, die das Leben 
des Ignatius und seine Geistlichen Übungen durchformt, am unmittelbarsten 
zu spüren. Die Sinnmitte aller Frömmigkeit ist für Ignatius das •Gott suchen in 
allen Dingen" - und genau dies ist auch die Mitte aller Spiritualität Teilhards. 
•Das ist der Kern dessen, was ich in meinen Exerzitien predige, d.h. die Me- 
thode, ,alles zu vergöttlichen'", wie er in einem Brief das Einleitungswort zum 
•Milieu Divin" variiert47. 

Bei allen Unterschieden von Sprache und Weltbild ist Teilhard doch ur- 
ignatianisch. Wie für die Übung •Ad Amorem" könnte dies für die zentralen 
Exerzitien-Betrachtungen •Vom Ruf des Königs" und von •Zwei Bannern" 
nachgezeichnet werden. Die gleichen Texte aus Paulus, auf die Teilhard immer 
wieder zurückverweist, Kolosser- und Epheserbrief vor allem, und die Chri- 
stologie des Johannesprologs sind auch die biblischen Fundamente der Geistli- 
chen Übungen bei Ignatius. Wenn Teilhard so unerschütterlich treu an seinem 
Orden hing, dann liegt der innerste Grund in dieser tiefen, von ihm wohl mehr 
instinktiv erfühlten als intellektuell erfaßten Verwandtschaft mit seinem Or- 
densvater. 

Trotz aller Fehlinterpretation der Exerzitien, die dem jungen Teilhard auf 
seinen Jesuitenweg mitgegeben wurden, kommt er nie von ihnen los. Vielmehr 

47 Brief vom 31. Oktober 1926; vgl. Josef Stierli, Das ignatianische Gebet: •Gottsuchen in allen 
Dingen", in F. Wulf, Ignatius von Loyola, Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis, Würzburg 
1956. 



Pierre Teilhard de Chardin 177 

sieht er in ihnen ein wertvolles Werkzeug zur geistlichen Formung des moder- 
nen Menschen. Schon früh, besonders aber in seinen letzten Jahren, beschäf- 
tigt ihn der Plan, die Exerzitien in die Sprache und Geisteswelt des modernen 
Menschen zu •übersetzen", sie •neu zu schreiben". Sein Herzensbuch •Der 
Göttliche Bereich" ist in seiner ausdrücklichen Intention ein solcher Versuch. 
•Eine großartige Übersetzung' ist möglich. Ich sollte sie entwerfen." Mit die- 
sem Vorsatz im Tagebuch von 1950 greift er das Anliegen von neuem auf. Und 
später mahnt er sich: •Einen ,Bericht' über die Exerzitien schreiben."48 Noch 
eine Woche vor seinem Tod schreibt er seinem Freund P. Pierre Leroy: •Ha- 
ben Sie sich schon einmal vergegenwärtigt, bis zu welchem Grad die Exerzitien 
(Fundament, Sünde, König, Banner, alles außer ,Ad Amorem') unbedingt 
übersetzt werden müßten und könnten in die Sicht eines Universums, das sich 
entwickelt? Ich bin immer noch durchdrungen von der wachsenden Notwen- 
digkeit, in der wir uns befinden, die Exerzitien (in ihrem Sinn!) zu über-den- 
ken, indem wir sie aus einem (statischen) Kosmos, wie der heilige Ignatius ihn 
sah, in eine Kosmogenese, wie sie das Universum für unser modernes Bewußt- 
sein geworden ist, übertragen."49 

Leider ist Teilhard nicht mehr zu dieser •Uber-Setzung" der Exerzitien ge- 
kommen, aber er hat in seinen Aufzeichnungen wenigstens die Grundthemen 
umrissen: •1. Die universale Synthese einer gläubigen Weltschau, 2. die Ein- 
heit von Liebe zur Welt und Liebe zu Gott in Jesus Christus, 3. der apostolische 
Wille, um die eigenen Erfahrungen für andere auszuwerten, 4. in Treue zur 
Kirche und zur Gesellschaft Jesu". 

So scharf die Kritik Teilhards an den Exerzitien - richtiger: an der ihm ver- 
mittelten Exerzitieninterpretation - auch ist, er hat sie aufgehoben in die Ein- 
sicht und den Willen zur schöpferischen Uber-Setzung für seine Zeit. Die Auf- 
gabe bleibt jeder Generation neu gestellt: nicht Treue zum Buchstaben, son- 
dern Treue zum Sinn, wie Teilhard im Brief an P. Leroy mit einem Ausrufezei- 
chen unterstrichen hat. 

Pierre Teilhard de Chardin ist schon ein Vierteljahrhundert tot, und verebbt ist 
die Woge der ersten Teilhard-Mode. Gerade der zeitliche Abstand und die kri- 
tische Auseinandersetzung lassen ahnen, wie aktuell dieser Mann geblieben ist 
für unsere Zeit und für morgen. Drei Worte wollen zum Schluß etwas von die- 
ser bleibenden Aktualität Teilhards signalisieren: 
- Sein ur-christlicher Optimismus stellt sich gegen alle heute so weit verbrei- 

tete Versuchung zur Resignation in der Kirche. 
- Sein ganz der Zukunft zugewandter Blick und sein Wille, an dieser Zukunft 

48 Tagebuch 25. August 1950 und 10. Juli 1954. 
49 Brief vom 4. April 1955. 



Peter Hünermann 178 

mitzubauen, mahnen, daß das Reich Gottes in der Zukunft liegt und daß die 
Christenheit - unter Einschluß von Dogma und Amtskirche - pilgerndes, 
immer neu die Zelte abbrechendes und sich auf den Weg machendes Volk 
Gottes ist. 

- Schließlich will Teilhard die Christen, ganz im Sinn von Vaticanum II, leh- 
ren, daß sie die Welt ernst nehmen und mitwirken an ihrem wahren Fort- 
schritt, daß sie die Welt in Gott und Gott in der Welt lieben. 

Am Gründonnerstag, 7. April 1955, hat Teilhard de Chardin die letzten Ein- 
tragungen in sein Tagebuch gemacht. Wie ein Testament steht da in griechi- 
schen Buchstaben das Pauluswort: •Gott alles in allem". Dann folgt das Finale 
seines Lebens: •Die beiden Artikel meines Credo: Das Universum ist evolutiv 
zentriert nach oben und nach vorn. Christus ist sein Zentrum."50 

50 Zit. bei Cuenot, 676. 

Mit dem Volk Gottes unterwegs 
Eine geistliche Besinnung zur Theologie und Praxis des kirchlichen Amtes 

Peter Hünermann, Münster 

Die Spiritualität des kirchlichen Amtes lebt weithin aus der Begegnung mit 
dem Herrn; auf ihn richtet der Priester wie alle kirchlichen Amtsträger seinen 
Blick; er weiß, daß er von ihm her seine Sendung, seinen Auftrag, seine Voll- 
macht hat. Dabei aber wird leicht das andere Moment des kirchlichen Amtes 
übersehen, obgleich gerade dieses den großen Teil der täglichen Arbeit aus- 
macht. In der Überschrift des Aufsatzes ist es aufgezeigt: Mit dem Volk Gottes 
unterwegs. Der Dienst des Priesters und eines jeden kirchlichen Amtsträgers 
wächst aus der Kirche hervor,wie er durch Jesu Vollmacht übertragen wurde, 
ist von der Basis, von den Gemeinden her mitbestimmt. 

Aus dem Ineinanderspielen beider Aspekte ergibt sich eine Fülle von Ein- 
sichten in geistliche Wirklichkeiten des kirchlichen Amtes, die wahrhaftig ei- 
ner Besinnung wert sind. 




