Josef Stierli 162

an ihrem genaueren Verstindnis zerbrach die 6kumenische Glaubensgemein-
schaft und findet bis heute nur mithsam den Weg zuriick zur gemeinsamen
Liebe und zum gemeinsamen Glauben. Heute aber scheint etwas noch bedroh-
licheres aufzubrechen: Der ,,Wir““-Sinn des Glaubens geht vielen Menschen
verloren. ,,Jesus Ja — Kirche Nein®, so hei}t ein weitverbreiteter Slogan. Seit
iber einem Jahrzehnt wird die meditative Vertiefung der Glaubenserfahrung ge-
fordert; ,,Kirche aber bleibt so gut wie vollig ausgeschlossen. Die 6kumeni-
sche Gemeinschaft der Kirche aber wird nur wachsen konnen aus dem
,», Wir*“-Sinn der glaubenden Christen, aus einer ,, Wir“-Erfahrung, die zugleich
umfassend wie nach Sichtbarkeit drangend ist.

Hier — mehr als in offiziellen Gespriachen und theologischen Untersuchun-
gen — liegt eine der wichtigsten Aufgaben des christlichen Glaubens. Man wird
ihr nicht gerecht durch Dekretierung von oben; aber ebensowenig durch
Flucht der einzelnen in die eigene Glaubenserfahrung oder durch publikums-
wirksame Lamentationen. Der Weg zur ,,6kumenischen’* Wir-Erfahrung des
Glaubens darf Auseinandersetzungen nicht scheuen. Aber er muf3 getragen
sein vom Heiligen Geist, vom Hagion Pneuma, der gottlichen Wir-Gestalt der
Liebe.

,, Wir glauben an die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche*‘ —die-
ses Bekenntnis von sechzehn Jahrhunderten gemeinsamen christlichen Glau-
bens muf uns Mut fiir den gemeinsamen Weg machen, den Weg des Geistes
Jesu Christi.

Pierre Teilhard de Chardin

Ein Leben aus dem Geist des Ignatius von Loyola

Josef Stierli, Bad Schonbrunn (Schweiz)

»,Jgneus est illis vigor et celestis origo — Ihre Kraft ist von Feuer und ihr Ur-
sprung im Himmel*“: Unter diesem Wappenspruch wurde Pierre Teilhard de
Chardin am 1. Mai 1881 auf dem alten Familiensitz Sarcenat geboren. Die
hundert Jahre, die seitdem vergangen sind, geben Anlal zum riickschauenden
Gedenken. Man wiirde aber Teilhard noch einmal Unrecht tun, bliebe man bei
der bloBen Erinnerung stehen. Beiihm wurde alle Erforschung der Urspriinge
von Erde und Menschheit zum Willen, die Zukunft zu gestalten. Deshalb fiihrt
das Gedenken an diesen Mann zur Frage: Was hat Teilhard de Chardin heute
der Kirche, der Christenheit, der Welt im Blick auf die Zukunft zu sagen?



Pierre Teilhard de Chardin 163

Der Titel dieses Beitrages verbindet tiber Jahrhunderte hinweg zwei Min-
ner: den baskischen Ritter, der zum Verfasser des Exerzitienbuches und zum
Griinder der Gesellschaft Jesu und durch beides zu einer Kraft der Kirchenre-
form wurde — und den franzésischen Edelmann, der in prophetischer Vision
den Konflikt von Wissen und Glauben iiberwinden, die einseitig an der Ver-
gangenheit orientierte Kirche nach vorwirts ausrichten und aller Kosmos- und
Menschheitsentwicklung im universalen Christus das absolute Ziel aufzeigen
wollte. Neben allen Unterschieden, die der Abstand von vierhundert Jahren
mit ihrer immer rascheren und dynamischeren Entwicklung begriindet, gibt es
zwischen diesen beiden Mannern weitreichende Parallelen. Noch mehr: Es
waltet hier eine tiefe geistige Verbundenheit, denn Teilhard war ein genuiner
Sohn des Ignatius. Er hat aus dem spirituellen Erbe seines Ordensvaters gelebt
und gewirkt; und er wollte im prophetischen Gespiir fiir das hier und jetzt
Notwendige der Kirche und seinem Orden neue Wege in die Zukunft weisen.
Darum sind die Kirche und die Gesellschaft Jesu am 100. Geburtstag Teilhard
de Chardins aufgerufen, sich auf das Testament dieses Mannes zu besinnen:
Was hat uns Teilhard in der bedridngenden Situation von heute zu sagen? Wie
offnen wir unser Ohr seinem Wort und wie iibersetzen wir dieses Wort in die
Tat? Welche Versdumnisse haben wir aufzuarbeiten, damit es mehr Zukunft
gibt fiir Kirche und Orden?

Der Jesuit

Der junge Teilhard de Chardin erfihrt den ersten Kontakt mit der Gesellschaft
Jesu am Jesuitenkolleg von Mongré. Hier erhilt er seine Schulbildung, ist ein
Spitzenschiiler seiner Klasse und wird mit Preisen ausgezeichnet. Er ist Mit-
glied der Marianischen Kongregation, wird ihr Sekretir, dann ihr Préfekt.
Am 20. Mirz 1899 tritt er in Aix-en-Provence ins Noviziat der Gesellschaft
Jesu ein. ,,Mit siebzehn Jahren bestimmte das Verlangen nach dem ,Vollkom-
meneren‘ meine Berufung zum Jesuiten.““* Am 25. Mirz 1901 bindet er sich in
den Ersten Geliibden an den Orden. In einem Brief an die Eltern schreibt er
dazu: ,,Wenn Sie wiiiten, wie gliicklich ich bin, endlich ganz und fiir immer der
Gesellschaft eingegliedert zu sein, gerade jetzt, da sie so verfolgt wird2**. Damit
spielt er auf das Sondergesetz an, das unter Ministerprisident Combes die Or-
den aus Frankreich verbannt. So macht er, nach einem Anfang in Laval, seine
philosophischen und theologischen Studien im Ausland, auf der Kanalinsel
Jersey und in Hastings (Sussex). Briefe an die Eltern aus diesen Jahren driik-
ken oft die Freude und den Dank fiir seinen Berufung aus: ,,Sie sollen wissen,

1 Zit. bei C. Cuénot, Pierre Teilhard de Chardin, 29.
2 Zit. bei R. d’Ouince, Un prophéte en procés I, 45.



Josef Stierli 164

daB ich immer vollkommen gliicklich bin auf dem Weg, den ich gewihlt habe
und dem zu folgen Sie mir die Freiheit gelassen haben.*

Nach der Ordensausbildung beginnt Teilhard ein naturwissenschaftliches
Studium an der Sorbonne. Als Sanitdter macht er 1914/18 den Weltkrieg mit.
Unter dem Eindruck dieses Geschehens entwickelt sich seine evolutive Welt-
sicht. In wachsender Klarheit und begeisterter Hingabe erfihrt er die eigene
Berufung zum Dienst an der Einheit von Wissen und Glauben. Briefe und erste
Schriften legen dafiir Zeugnis ab.*

Am 26. Mai 1918 wird er durch die Profefl endgiiltig seinem Orden einge-
gliedert. ,,Ich werde das Geliibde der Armut ablegen: Niemals habe ich besser
begriffen, in welchem MaB das Geld ein machtvolles Mittel im Dienst und zur
Verherrlichung Gottes sein kann. Ich werde das Geliibde der Ehelosigkeit ab-
legen: Niemals habe ich besser begriffen, in welchem Mafl Mann und Frau sich
erganzen kénnen, um sich zu Gott zu erheben. Ich werde das Geliibde des Ge-
horsams ablegen: Niemals habe ich besser begriffen, in welchem Mafl Gott in
seinem Dienst frei macht.**5 Mit diesen Worten deutet der 37jdhrige Teilhard
sein endgiiltiges Ja zum Orden. Es klingt darin schon die reifende Einheit von
Hingabe an Gott und Liebe zur Welt an, die sein Leben und Wirken prigen
wird.

Freilich ahnt er damals noch nicht, wie schwer ihn der Gehorsam treffen
wird. Aber alle harten Erfahrungen, die er wiahrend mehr als dreiBig Jahren
machen muB, lassen ihn nicht irre werden in seiner Treue. Als ihm allmahlich
die Hiande gebunden wurden und gute Freunde ihm rieten, sich durch den Aus-
tritt aus dem Orden die Freiheit fiir sein Schaffen zuriickzugewinnen, antwor-
tet er: ,,... die Gesellschaft Jesu ist deswegen um nichts weniger und immer
deutlicher mein Ort des Eingefiigtseins und des Wirkens im Universum.*¢
Und: ,,Ich wiirde glauben, die ,Welt‘ zu verraten, wenn ich den Platz verlieBe,
der mir zugewiesen worden ist. ... Seien Sie also ganz gewiB, daB nicht einmal
der Gedanke an ein Gesuch um Entlassung aus dem Orden mir jemals durch
den Kopf gegangen ist.*” Noch einmal im gleichen Jahr: ,,Ich habe mich viel-
leicht nie so endgiiltig an meinen Orden gebunden gefiihlt wie jetzt.“® In der
Treue zum Orden sieht er trotz des scheinbaren Gegenteils die Garantie fiir
seine urpersonliche Berufung: ,,Ich habe die absolute Uberzeugung, der Herr
werde die Opfer, die ich dem Gehorsam allenfalls bringen muf3, dem sicheren
Erfolg des Besten in meinen Bestrebungen zugute kommen lassen.*“® Dieses

3 Brief vom 16. Januar 1910 aus Ore Place, Hastings.

4 Entwurf und Entfaltung, Briefe 1914-1919; Ecrits du Temps de la Guerre (ETG).
5 Cuénot, 71.

¢ Brief vom 29. September 1929.

7 Brief vom 15. Juli 1929.

8 Brief vom 10. August 1929.

9 Brief vom 16. Januar 1927.



Pierre Teilhard de Chardin 165

Wort schreibt er aus China, dem Ort seiner ,,Verbannung* nach dem endgiilti-
gen Verlust des Pariser Lehrstuhls. Gegen allen Rat gutmeinender Freunde
hilt er fest: ,,Ich wiirde aus dem gottlichen Bereich heraustreten, ich wiirde das
Band zerreiBen, das mich an den Willen Gottes gebunden hilt; ich hétte nicht
mehr das Vertrauen, von ihm gefiihrt zu werden.“19

Als Siebzigjihriger, gepriift von harter Erfahrung des Gehorsams, schreibt
er seinem General: ,,Es liegt mir viel daran, Thnen beziiglich dieser wichtigen
Frage der duBeren Treue und Unterwerfung zu versichern, daB ich trotz gegen-
teiligen Anscheins fest entschlossen bin, ,ein Sohn des Gehorsams* zu bleiben.
... Sehen Sie darin nur die Versicherung, daB Sie unbedingt auf mich zihlen
konnen, wenn es gilt, fiir das Reich Gottes zu arbeiten. Denn dies allein habe
ich vor Augen, dieses allein erstrebe ich auf dem Weg durch die Wissen-
schaft.«11

In seiner unerschiitterlichen Treue 10st er ein, was er einst schrieb: ,,Je wei-
ter ich in meinem Leben komme, desto mehr fiihle ich, daBl die wahre Ruhe
darin besteht, ,sich selbst zu verleugnen’, das hei$t, entschlossen anzunehmen,
daB es keinerlei Bedeutung hat, ob man ,gliicklich‘ oder ,ungliicklich® ist. Per-
sonlicher Erfolg oder personliche Befriedigung verdienen nicht, da man bei
ihnen verweilt, wenn sie einem zuteil werden, noch dal man betriibt ist, wenn
sie nie oder spit kommen. Nur die Treue im Handeln vor Gott zihlt fiir die
Welt.“12

Seine Obern in Paris, China, New York bezeugen immer wieder die vorbild-
liche Treue, mit der Teilhard die Satzungen des Ordens befolgt, seine Offen-
heit den Vorgesetzten gegeniiber und im besonderen seinen Gehorsam. ,,Er
war ein Mann von lauterer Heiligkeit, personlicher Integritat, tief menschli-
chem Empfinden und einem erstaunlichen Grad kindlicher Gewissenhaftig-
keit und Demut. ... Er hielt sich an die Regeln der Gesellschaft nicht mit ge-
wohnlicher Korrektheit, sondern mit einer feinfiihligen kindlichen Genauig-
keit.*“13

Als man 1949 sein 50jihriges Ordensjubildum feierte, erklarte er schlicht:
,,Wenn das von neuem zu tun wire, ich wiirde es noch einmal tun.“** Und er
verwies auf den Grund solcher Treue: ,,Ich habe auf Gott vertraut in der Ge-
wiBheit, daB er mir gewihren werde, seinen Willen in meinem Ordensleben
und die Treue meinen Geliibden gegeniiber zu verwirklichen.*5 In seiner un-
gebrochenen Treue hat sich Teilhard de Chardin als echter Sohn des Ignatius
erwiesen, als einer der ganz groBen.
0 Cuénot, 538.
11 Zit. bei Pierre Leroy, Das Ja zur Erde, 45.
12 Brief vom 30. Oktober 1929.
13 John La Farge, sein Oberer in New York, Cuénot, 495.

4 Cuénot, 705.
15 Cuénot, 71.

-

-



Josef Stierli ' 166
Der Apostel

Die Treue Teilhards ist mehr als das Stehen zum einmal gegebenen Verspre-
chen. In der Treue zum Orden lebt er die Treue zu seiner apostolischen Beru-
fung. ,,Sie haben sehr richtig begriffen, daB P. Teilhard zutiefst Jesuit war trotz
aller Priifungen, die Ihnen bekannt sind (und die er umso stirker verspiirte);
doch gerade darin liegt die Erklarung fiir seine Treue. Das Wesentliche kannin
sehr einfachen Worten gesagt werden. Er war Apostel: seine Spiritualitit war
ganz apostolisch; er war menschlich: sein Humanismus war von vollendeter
Echtheit; er liebte leidenschaftlich seine Zeit: er besa das Genie der Anpas-
sung; er hatte gelernt, Jesus Christus in bedingungsloser Weise zu lieben, in
diese Liebe das ganze dem Menschen eigene Verlangen nach dem Absoluten
und die ganze, unbedingte Hingabe zu legen, in der ein Mensch sich selbst
schenkt. 16

In diesem Briefwort eines Freundes wird nicht nur Teilhards Treue aufihren
Kern, die Liebe zu Jesus Christus, zuriickgefiihrt, sondern auch Sinn und Motiv
solcher Treue erschlossen: Er wollte mit der ganzen Leidenschaft seines Her-
zens ein Apostel seines Herrn fiir seine Zeit sein. Teilhards Leben, Kdmpfen
und Leiden kann nur von dieser Mitte her giiltig gedeutet werden. Dem Dienst
am Aufbau des Reiches Gottes in dieser Welt gehorte seine ganze Leiden-
schaft. Eben darin erwies er sich als Sohn des Ignatius von Loyola, der mit der
Gesellschaft Jesu den neuen und reinen Typ des apostolischen Ordens geschaf-
fen hatte. Das Wort von der Kraft des Feuers im Wappenspruch der Teilhard
de Chardin wurde in ihm zum Feuer des Apostels und des Missionars in seiner
Welt und Zeit.

Die Welt der Wissenschaft kennt und ehrt Teilhard als groBen Geologen und
Paldontologen. Vor allem in China, aber auch durch Expeditionen in Burma,
Indien, Java und im siidlichen Afrika war er durch mehr als drei Jahrzehnte
fithrend beteiligt an der Erforschung der Urgeschichte der Menschheit. Sein
wissenschaftliches Werk umfalt zehn groie Bande mit Berichten und Auswer-
tungen seiner Forschungen. Aber alle wissenschaftliche Arbeit ist eingebun-
den und getragen vom Willen zum apostolischen Dienst an der Menschheit. Er
selber deutet schon friih seinen wissenschaftlichen Eros: ,,Instinktiv glaube
ich: Ich muB zunichst die Treue zur Wissenschaft, das heiBt, das gegebene Bei-
spiel des menschlichen Bemiihens gewihrleisten; der Rest (die Hauptsache),
das heiBt, der spirituelle EinfluB, wird hinzugegeben werden.“1” Ein Doppel-
tes ist in diesem programmatischen Wort ausgesprochen: Die Hauptsache ist
fiir Teilhard immer ,,der spirituelle EinfluB‘‘, das apostolische Anliegen. Dazu
gehort aber auch das ,,Beispiel des menschlichen Bemiihens“. Der ,,Effort

16 Brief vom 29. Juni 1957 an C. Cuénot, zit. Cuénot 706.
17 Brief vom 2. April 1921.



Pierre Teilhard de Chardin 167

humain* in der Welt ist ein Auftrag Gottes und will im Sinn von Teilhards uni-
versaler Synthese zur Vollendung der Menschheit auf dem Weg zum Christus
Omega beitragen.

Wie sehr Teilhard vom Willen des Apostels getrieben ist, sagt er in einem
denkwiirdigen Gespréch mit dem russischen Philosophen Nicolai Berdjajew:
,,Die Zeit ist gekommen, wir stehen in einer Epoche, da man nicht mehr blo
an sein personliches Heil denken darf, oder genauer, man muf3 daran denken,
jedoch immer im Dialog und immer im Bezug zum Heil des anderen. Man ret-
tet sich nicht allein. Jede Seele, die sich erhebt, erhebt die Welt. Jede Seele, die
sich erniedrigt, erniedrigt die Welt.*“18

Das eigene Heil wirken im Dienst am Heil der Mitmenschen, das hat Teil-
hard bei Ignatius gelernt, der schon dem Kandidaten des Ordens sagt: ,, Wir
sollen uns bemiihen um das eigene Heil und die eigene Heiligung, indem wir
uns einsetzen fiir die Hilfe an den anderen.*1?

Friih erfihrt Teilhard den Konflikt zwischen Wissen und Glauben: auf der
einen Seite eine Wissenschaft, die Gott nicht kennt oder ihn gar leugnet — auf
der anderen Seite eine Kirche und ein Christentum, die der Welt fremd und
abweisend gegeniiberstehen. Was er in sich selbst zunéchst als Zwiespalt er-
lebt: die Liebe zur Welt und die Liebe zu Gott, ,,Sohn der Erde‘‘ und ,,Kind des
Himmels*, und was er in sich durch lebenslanges Bemiihen zur Einheit formt,
das will er seiner Zeit vermitteln. ,,Ich habe mich immer wieder unserem Herrn
als eine Art Experimentierfeld angeboten, damit er darin, im kleinen, die Ver-
einigung der beiden groBen Liebesstromungen, der Liebe zu Gott und der
Liebe zur Welt, vollziehe — eine Vereinigung, ohne die es nach meiner Uber-
zeugung kein Reich Gottes gibt.““2° In seiner Schrift ,,L.e Prétre®, in der er die
aus der Fronterfahrung gewonnene Sicht formuliert, sagt er 1918: ,,Ich will ei-
nerseits mich in die Dinge versenken und, indem ich mich mit ihnen vermische,
aus ihnen durch Besitznahme bis zur letzten Partikel all das herauslésen, was
sie an ewigem Leben enthalten. Und ich will gleichzeitig durch ein Leben der
evangelischen Rite im Verzicht all das herausholen, was die dreifache Be-
gierde an himmlischem Feuer einschlieBt, und die in der Liebe, im Gold und in
der Unabhingigkeit eingeschlossene Macht in der Keuschheit, in der Armut
und im Gehorsam heiligen.‘21

Was auf dem ,,Experimentierfeld** des eigenen Lebens wichst und reift,
wird zum Zentrum seiner visionaren ,,Weltschau*, die er den Menschen seiner
Zeit weitergeben will: Ein in Evolution sich sténdig entfaltendes Universum
und darin eine Menschheit, die unter dem gleichen Gesetz ihrer vollen Ver-

-

8 Zit. bei Cuénot, 444,

19 Constitutiones Soc. Jesu. Examen Generale 111 15.
20 Brief vom Dezember 1926.

21 7Zit, Cuénot, 72.



Josef Stierli 168

wirklichung entgegenstrebt, werden durchformt von der Kraft des allen Zeiten
gegenwartigen universalen Christus — des ,,Christus Evolutor*‘ — bis dahin, daf3
Kosmos und Menschheit im ,,Christus Omega“ ihre endgiiltige Vollendung
finden und so wahrhaft ,,Gott alles in allem‘ wird (vgl. 1 Kor 15,28). In der
Schrift ,,Comment je crois* hat Teilhard sein ,,Credo* in die vier Sdtze gefaf3t:
»,Ich glaube, daB das Universum eine Evolution ist. Ich glaube, da3 die Evolu-
tion auf den Geist geht. Ich glaube, daB der Geist sich im personalen Gott voll-
endet. Ich glaube, dafl das hochste Personale der universale Christus ist.*

Schon wihrend seiner Theologiestudien reift in Teilhard das Verlangen,
,»Apostel der Heiden* zu werden. Diese ,,Heiden sind ihm vor allem die
Mainner der Wissenschaft, dann aber auch die Arbeiter, denen die Verkiindi-
gung einer traditionalistisch erstarrten Kirche keine Lebenshilfe bietet. Fiir
diese Welt der Wissenschaft und fiir die vielen fragenden und zweifelnden
Menschen iiberhaupt will er die unverfilschte christliche Botschaft in einer
neuen Sprache und mit einer befreienden Sicht kiinden. Er sieht sich gleicher-
weise demiitig wie anspruchsvoll in der Rolle des Vorldufers Christi: ,,Je mehr
die Jahre verstreichen, desto mehr beginne ich zu glauben, daB es einfach
meine Funktion war, in stark verkleinertem MaBstab, nach dem Bild des Tdu-
fers derjenige zu sein, der ankiindigt und herbeiruft, was kommen sollte. 22

Gro8 ist die wissenschaftliche Leistung des Paldontologen Teilhard, grofier
aber der Einsatz des Apostels, des Propheten und Wegbereiters Teilhard. Die
zehn Bénde seiner wissenschaftlichen Arbeit verstauben in Bibliotheken. Die
zehn anderen Bénde seiner ,,spirituellen Schriften® wecken heute Leben und
Geist auf der Suche nach Gott.

Mehr als er sich bewuf3t war, stand Teilhard mit seiner apostolischen Grund-
ausrichtung in der Spur des Ignatius. Wie dieser einst aus personlicher Erfah-
rung neue Wege beschritten hat, um mit seiner ,,Compaiiia‘“ das Evangelium
aller Welt zu verkiinden, so hat Teilhard, ebenfalls aus ureigener Erfahrung,
mit seinem ,,Evangelium® dem einzig giiltigen Evangelium Jesu Christi den
Weg bereiten wollen. Das zentrale Thema der Botschaft Teilhards ist der
menschgewordene, gekreuzigte und auferstandene Christus, der allen Zeiten
und Rdumen gegenwirtig ist, in ihnen wirkt und dadurch das doppelte Werk
der Schopfung und der Erldsung seinem Ziel entgegenfiihrt: ,,O Jesus, zer-
reifle die Wolken mit Deinem Blitz! Zeige Dich uns als der Starke, der Strah-
lende, der Auferstandene! Sei uns der Pantokrator, der in den alten Basiliken
die volle Einsamkeit der Kuppeln beherrscht! Es braucht nichts weniger als
diese Parusie, um in unseren Herzen die Herrlichkeit der aufsteigenden Welt
auszugleichen und zu beherrschen. Damit wir mit Dir die Welt besiegen, er-
scheine uns umkleidet mit der Herrlichkeit der Welt!*23

22 Brief vom 13. April 1940. 23 Der Gottliche Bereich, 151.



Pierre Teilhard de Chardin 169
Der Verdichtigte

Von Alcala iiber Salamanca und Paris bis Venedig und Rom hatte Ignatius von
Loyola nicht weniger als neun Verfahren vor der Inquisition zu bestehen. Im-
mer ging es dabei um seine Rechtgldubigkeit und um die Orthodoxie seines
Lebensbuches der Geistlichen Ubungen. In Salamanca verboten ihm die Méin-
ner der Inquisition seine apostolische Titigkeit vor Ende des Theologiestu-
diums. Doch jedesmal wurde ihm am Ende der Prozesse der rechte Glaube at-
testiert.

Teilhard de Chardin ist es um einiges schlimmer ergangen, obwohl er nie wie
Ignatius in einem Gefiingnis des Glaubensgerichtes saf. Zwar konnte auchihm
von keiner noch so kritischen Amtsstelle eine Hiresie nachgewiesen werden,
aber die amtliche Kirche legte seinem Wirken durch dreiBig Jahre immer neue
Hindernisse in den Weg.

Kaum hatte er seine Professur am Institut Catholique in Paris angetreten,
gab es erste Schwierigkeiten wegen eines Artikels in der Jesuitenzeitschrift
,,Etudes. Ernstere Folgen hatte ein siebenseitiges Arbeitspapier, in dem er
auf Anfrage hin Gedanken zur Lehre von der Erbsiinde im Licht eines moder-
nen Weltbildes duBerte. Hier und auch spéter bekannte er sich ausdriicklich
zum Dogma der Erbsiinde, aber sein Deutungsversuch unterschied sich radikal
von den Vorstellungen der Schultheologie. Auf verschlungenen Wegen ge-
langte das Papier Teilhards in die Hande des Sanctum Officium. Um einem
Verfahren gegen ihn zuvorzukommen, verfiigte der Ordensgeneral, Teilhard
miisse seine Lehrtatigkeit in Paris aufgeben; darauf wurde er fiir geologische
Forschungen nach China ,,verbannt“. Fortan gab es beim Sanctum Officium in
Rom ein stiindig wachsendes Dossier Teilhard; er blieb zeitlebens ein Ver-
dichtigter.

Teilhard fiigt sich der MaBnahme, wie er immer mit Gehorsam auf alle
Schlige reagieren wird. In diesem bedingungslosen Gehorsam sieht er ein Ar-
gument fiir die Echtheit und Richtigkeit seiner Uberzeugung. Dem Freund
August Valensin schreibt er aus China: ,,Ich glaube wie Sie, da3 das Herausge-
rissenwerden aus meinem Leben in Paris fiir mich den Zugang zu einer Zone
bedeutet, in der Gott heilsam aufleuchten will. ... Aber kann ich sicher sein,
nicht zu desertieren? ... Ja, ich glaube, ich werde mit einer tiefen Freude Anteil
haben an diesem kleinen Kelch, aber ich mdchte wenigstens sicher sein, daf3 er
das Blut Christi ist.*“2* Mit seinem Meister Ignatius sieht er hinter allen harten
MaBnahmen das tiefere Geheimnis: ,,... ich habe wiederum, klarer und kon-
kreter, gesehen, daB nichts Spirituelles und Gottliches einem Christen oder ei-
nem Ordensmann widerfahren kann, es sei denn durch die Vermittlung der

24 Brief vom 19. Juni 1925.



Josef Stierli 170

Kirche oder seines Ordens, und die deutlichere ,Einsicht’ in diese elementare
Schau hat mich schlieBlich wieder ins Gleichgewicht gebracht.“25 Und sechs
Tage spiter schreibt er in einem anderen Brief: ,,Ausdriicklicher und wirkli-
cher als vor der ,Krise® ... glaube ich an die Kirche als die ,Mittlerin‘ zwischen
Gott und der Welt, und ich liebe sie. Und mir scheint, das gibt mir groBen Frie-
den.*2¢6

Immer wieder bittet Teilhard seine Freunde um ihre Hilfe; denn neben der
Freude, teilzuhaben am Kelch Christi, erfihrt er dunkle Stunden, ,,etwas, das
einer Agonie oder einem Sterben dhnlich ist*“. Es erhebt sich die bedriangende
Frage, ob er mit seinem Gehorsam der dufleren Autoritét gegeniiber nicht der
personlichen Berufung und Sendung untreu werde. Im Wort vom ,,Desertie-
ren‘ hat er diese Sorge angesprochen. ,,Mein Freund, sagen Sie mir, daf} ich
meinem Ideal nicht untreu bin, wenn ich gehorche.*??

Im November 1926 muf} er auf Weisung der Ordensleitung den Lehrstuhl
am Institut Catholique endgiiltig aufgeben. Zugleich wird er angewiesen, sich
fortan auf streng wissenschaftliche Publikationen zu beschranken.

Mit viel Liebe und Sorgfalt, die ihn den Entwurf immer neu iiberarbeiten
lassen, verfaft er nun sein erstes spirituelles Buch. ,,Ich habe mich entschlos-
sen, mein Andachtsbuch zu schreiben: ich mochte die Art von aszetischer oder
mystischer Lehre, die ich seit so langer Zeit predige, so einfach wie méglich zu-
sammenfassen. Ich werde es ,Le Milieu Divin‘ nennen.?8 | Dieses Buch
mochte lehren, Gott iiberall zu sehen: in dem, was das Geheimste, Bestindig-
ste, Endgiiltigste in unserer Welt ist.*2% Die ersten Beurteilungen des Manu-
skriptes sind positiv, und Teilhard hofft auf eine baldige Veroffentlichung.
Doch dann erheben sich immer neue Schwierigkeiten, und schlielich zicht
Rom die Sache an sich und verweigert nach neuer Priifung die Druckerlaubnis.
Ebenso ergeht es Teilhard 1944 mit seinem Hauptwerk ,,L.e Phénoméne Hu-
main®, in dem er aus seiner Schau die Lehre vom Menschen darlegt.

Eine neue Weisung, nichts ,,Philosophisches‘ mehr zu ver6ffentlichen und
sich auf fachwissenschaftliche Publikationen zu beschrinken, ergeht 1947. An
den Ordensgeneral schreibt er darauf: ,,P. Provinzial hat mir kiirzlich Ihren
Brief vom 22. August, der mich betrifft, iibergeben. Unnétig, Thnen zu sagen,
daf} Sie (mit Gottes Hilfe) auf mich zdhlen kénnen. Ich bin sehr (und immer
mehr) iiberzeugt, daB3 die Welt nicht vollendet werden kann ohne Christus und
daf} Christus nur in der inneren Treue zur Kirche gefunden werden kann; des-
halb verspiirte ich bei der Mitteilung Ihrer Entscheidung iiberhaupt kein Z6-

25 Brief vom 16. August 1925.

26 Brief vom 22. August 1925.

7 Brief an A. Valensin vom 16. Mirz 1925.
8 Brief vom 7. November 1926.

® Der Gottliche Bereich, 21.

S I



Pierre Teilhard de Chardin 171

gern. Ich hoffe einzig, der Herr werde mir helfen, in Treue meinen Weg in einer
psychologisch schwierigen Situation zu finden. 3¢

Im Jahr 1949 folgt das Verbot von Konferenzen in den USA, zu denen er
eingeladen worden ist. Hart trifft ihn 1950 die Weisung, einen ihm angebote-
nen Lehrstuhl am ,,College de France* in Paris abzulehnen. ,,Gott ist groB,
man muf} gehorchen.* Das ist seine Reaktion und dazu die Bitte an Freunde
um ihre Hilfe, damit er ohne Bitterkeit gehorchen konne.

Die chinesische ,,Verbannung®, die nur durch kurze Aufenthalte in Frank-
reich und wissenschaftliche Expeditionen unterbrochen wird, wandelt sich von
1950 an zum ,,Exil*“ in New York, das bis zu seinem Tod dauern wird. Uber
seine innere Haltung in dieser Zeit schreibt er: ,,Wie Sie wissen, erzeugt diese
Situation in mir keinerlei Bitterkeit, sondern nur einen soliden Optimismus,
der gerade auf die unermeBlichen und einzigartigen Moglichkeiten des Gottes
des Evangeliums gegriindet ist.“3! Und ein Jahr vor seinem Tod sagt er sich
selber: ,,Indes ist nur der hundertfach erprobten Grundlinie des Verhaltens
weiter zu folgen: weiterkdmpfen ohne Bitterkeit und mit unermeBlichem Ver-
trauen von innen her — nichts widersteht einer Liebe des immer groeren
,christlichen Phylums* [Stammes]. 32

Am Ostersonntag, 10. April 1955 — welch groBartiges Symbol — stirbt Teil-
hard in New York. In rascher Folge beginnen nun in Paris seine Biicher und
Schriften zu erscheinen. Der Vatikan reagiert darauf 1957 mit einem gehei-
men Schreiben an die Bischofe, das strenge MaBnahmen verfiigt. Sie reichen
vom Befehl, Teilhards Schriften aus den Bibliotheken der Seminare usw. zu
entfernen, bis zum Druckverbot fiir katholische Verlage. In teilweise abge-
schwichter Weise, die z.B. das Druckverbot nicht mehr enthélt, wird dieses
Schreiben 1962 — am Vorabend des Konzils — in einem Offentlichen ,,Moni-
tum‘‘ des Sanctum Officium wiederholt. Nach sicheren Zeugnissen hat damals
nur der Einspruch Johannes’ XXIII. verhindert, da Teilhard auf den Index
gesetzt wurde.

Erst das Zweite Vatikanische Konzil — besonders in den beiden Dokumen-
ten ,,Uber die gottliche Offenbarung‘ und ,,Uber die Kirche in der Welt von
heute* — wurde zu einer indirekten, aber tiefgehenden Rechtfertigung Teil-
hards.

Wo liegen die Griinde fiir diesen Konflikt Teilhards mit der romischen
Amtskirche? Ohne den ganzen ,,Prozef Teilhard‘‘ zu analysieren, kann gesagt
werden: Teilhard und Rom sprachen eine total verschiedene Sprache — hier die
gewohnte Sprache scholastischer Theologie, dort eine ganz neue Sprache mit

30 Brief vom 25. September 1947.
31 Brief vom 16. August 1951.
32 Brief vom 14. Mirz 1954.



Josef Stierli 172

ihrer eigenen Terminologie, die zum Teil aus der Naturwissenschaft iiber-
nommen wurde zur Deutung weltanschaulicher Fragen. Hinter den verschie-
denen Sprachen, die schon einen Dialog verunméglichten, stand aber als tiefe-
rer Grund eine je verschiedene Weise des Sehens: in Rom die ausschlieBlich
aus einer bestimmten Schultradition gewonnene, an Sitzen normierte und auf
Bewahrung und Sicherheit ausgerichtete Sicht der Probleme —bei Teilhard der
in seinem ungebrochenen Glauben unbekiimmerte Blick des entschieden der
Zukunft zugewandten Schers und Propheten.

Obwohl die Anklagen und die damit begriindeten MaBnahmen aus Rom
Teilhard schmerzlich trafen, ist er doch nie irre geworden an Kirche und Or-
den. In voller Treue hat er durchgehalten, was er einst aus dem chinesischen
Exil geschrieben hat: ,,Selig diejenigen, die darunter leiden, daB sie die Kirche
nicht so schon sehen, wie sie mochten, und die eben deshalb nur noch gehor-
samer sind und demiitiger beten. Das ist ein tiefer Schmerz, aber sein iiberna-
tiirlicher Wert ist grol. — Man kann es nicht oft genug wiederholen: Katholik
ist derjenige, der aus festen Griinden und trotz vieler Argernisse gewiB ist, da3
Jesus Christus Gott ist. Warum miissen allzu viele Menschen nur die Argernisse
sehen und warum wollen sie zuerst diese aus dem Weg raumen, ehe sie sich mit
den Motiven des Glaubens befassen?‘‘33

Auf schmerzliche Weise hat Teilhard in seinem Leben jenes ,,innere Fiihlen
mit der Kirche gelebt, von dem er im Exerzitienbuch immer wieder gelesen
hat. Wie bei Ignatius war auch bei Teilhard die Treue und Liebe zur Kirche un-
trennbar verbunden mit der leidenschaftlichen Liebe zu Christus. Er hat damit
zugleich verwirklicht, was ihm beim Ordenseintritt und in den Exerzitien als
letzte und hochste Weise der Nachfolge Christi vorgestellt wurde: geschmaht
und als Narr beschimpft werden um Christi willen, der als erster solche
Schmach unseretwegen auf sich genommen hat.

In seiner Schrift ,,La signification et la valeur constructrice de la souffrance
hat Teilhard das Geheimnis des Kreuzes und darin auch seiner Nachfolge ge-
deutet: ,,Wir sind vielleicht versucht, im Kreuz nur ein individuelles Leiden
und eine einfache Siihne zu sehen. Die schdpferische Potenz dieses Todes ent-
geht uns dabei. Sehen wir weiter, und wir erkennen, daf das Kreuz das Symbol
und das Zentrum eines Wirkens ist, dessen Intensitit unaussagbar ist. Selbst
vom ganz verstindlichen irdischen Standpunkt aus ist der gekreuzigte Jesus
nicht ein Verworfener oder Besiegter. Er ist vielmehr jener, der die Last des
universellen Marsches tragt und seine Fortschritte zu Gott hin mitrei3t. Tun
wir wie er, um durch unsere ganze Existenz mit ihm vereint zu werden.“34 Im
gleichen Sinn notiert er einmal: ,,Christus hat den Tod nicht nur iiberwunden,

33 Briefe vom 30. Dezember 1929 und 31. Juli 1930.
34 Zit. bei G. Créspy, Das theologische Denken Teilhard de Chardins, 150.



Pierre Teilhard de Chardin 173

indem er seinen Missetaten Einhalt gebot, sondern indem er seinen Stachel
umkehrte. Kraft der Auferstehung t6tet nichts mehr notwendig, vielmehr ist
alles fihig geworden, iiber unserem Leben zur gesegneten Beriihrung der gott-
lichen Hiande, zum gesegneten Einflul des Willens Gottes zu werden.*35 Aus
diesem Geist hat Teilhard sein Kreuz Christus nachgetragen — im unbéndigen
Vertrauen auf den Osterlichen Sieg Christi.

Die Exerzitien

Ignatius von Loyola hat die geistlichen Erfahrungen, die ihm vor allem in Man-
resa (1522/23) zuteil wurden, mit dem Buch der Geistlichen Ubungen in eine
Methode eingebracht, die anderen Menschen auf dem Weg zu einer religios
fundierten Entscheidung helfen soll. Durch die Exerzitien hat er seine ,,sechs
lieben Freunde* in Paris fiir das eigene apostolische Lebensideal gewonnen
und in ihnen den Kern des kommenden Ordens geformt. In der Folge wurden
die Exerzitien zum geistlichen Fundament der Gesellschaft Jesu. Ihre Grund-
motive kehren wieder in den Leitideen der ,,Satzungen®. Um diesen Geist in
sich aufzunehmen, macht schon der Novize wihrend eines vollen Monats die
unverkiirzten Exerzitien. In der jungen Gesellschaft Jesu biirgerte sich bald
der Brauch ein, die Exerzitien regelmifig in einer kiirzeren Form zu wieder-
holen und in der Folge wurde dieser Brauch zur Vorschrift erhoben. Wie steht
nun Teilhard de Chardin zu den Exerzitien des Ignatius von Loyola?

In der Tradition des Ordens hat er zweimal die Groflen Exerzitien der drei-
Big Tage gemacht: 1899 als junger Novize und wieder nach seiner Ausbildung
im Dritten Probejahr 1914. Leider gibt es gerade fiir die Zeit, wihrend der er
als reifer Mann mit einem eigenstindigen geistlichen Leben und einem schon
klar umrissenen Apostolatsprogramm die Geistlichen Ubungen machte, keine
Notizen aus seiner Hand. Dagegen sind fiir siebzehn seiner regelméBigen Jah-
resexerzitien Aufzeichnungen vorhanden3é. Sie geben, ergiinzt durch andere
Mitteilungen, ein klares Bild sowohl von Teilhards Exerzitienerfahrungen wie
auch von den Gedanken, die er sich iiber die Exerzitien macht. Sie zeigen nicht
nur den thematischen Verlauf dieser Tage, sondern enthiillen auch die Gefiihle
der Angst und Unruhe, die ihn bedrdngen. Hier legt er sein Herz offen — vor
sich und vor Gott.

Meist nimmt er sich im Herbst Zeit fiir die Exerzitien. ,,Ich hatte immer den
Herbst ganz besonders gern.** Oft dehnt er seine stille Einkehr auf neun, gele-
gentlich auch noch mehr Tage aus. Am letzten Tag entwirft er gewShnlich ei-
nen ,,Lebensplan* fiir das kommende Jahr. In der Grundrichtung 148t er sich,

3 Ebd., 256.
36 Vgl. Jacques Laberge, Pierre Teilhard de Chardin et Ignace de Loyola, Les notes de retraite, Col-
lection CHRISTUS, 1973.



Josef Stierli 174

trotz Schwierigkeiten, vom Programm des Exerzitienbuchs leiten und macht
dabei seine eigenen Erfahrungen, die im Kern sein Engagement in der Nach-
folge Christi vertiefen. In der Wahl der Betrachtungsthemen wahrt er sich per-
sonliche Freiheit. So sind z.B. die Exerzitien von 1942 ganz beherrscht vom
Thema ,,Omega“: ,,Das ganze Problem besteht darin: Wie kann ich am innig-
sten mit Omega vereint sein?*‘ In den letzten Jahren seines Lebens nimmt der
Tod, der ihn 1947 beriihrt hatte, einen breiten Platz ein. Immer stiirker bricht
im Laufe der Zeit nicht nur seine eigene Sprache, sondern auch seine personli-
che Weltschau mit ihren groen apostolischen Anliegen durch.

Teilhard macht die jahrlichen Exerzitien aus einem inneren Bediirfnis. ,,Ich
habe meine achttigigen Exerzitien gemacht, um mich innerlich zu erneuern®,
schreibt er einmal an Léontine Zanta. ,,Ich habe das Bediirfnis, mich nach die-
sen Monaten physischer und moralischer Unruhe wieder aufzufangen.*37 —
,,Es ist wahrhaft notwendig, sich periodisch zu zwingen, in das ,reine‘ Omega
einzudringen. 38 Er hilt aber auch die Gnaden dieser Tage fest. So notiert er:
,,Eine etwas harte Periode, deren Notwendigkeit man aber um so dringender
fiihlt, als man in einer immer wirreren Zeit im Leben fortschreitet. Hoffentlich
hat mich diese Wieder-Instandstellung auf die richtige Achse gebracht und
dem einzig Notwendigen genéhert.“3® Und im folgenden Monat hélt er fest:
,»Seit meinen letzten Exerzitien fiihle ich mich irgendwie dem Herrn niher.*40

Mitder ,,harten Periode* werden schon die Schwierigkeiten angedeutet, die
Teilhard mit der iiblichen Form der Exerzitien hat. In der von Ignatius so ein-
dringlich empfohlenen Zuriickgezogenheit und noch mehr in der Konzentra-
tion auf Gott allein fiihlt er sich manchmal wie ein Fisch, der auf das trockene
Land geworfen ist: Es fehlt ihm das angepaBite Lebenselement. ,,Ich fiihle mich
ein wenig entwurzelt und desorientiert in diesem Rahmen, in dem ich weder
eine Spur meiner gegenwirtigen Arbeiten noch meiner Vergangenheit finde.
... Versuchen, mich in die Schau des einen Gottes zu versenken.“41 — , Inter-
esse an den Exerzitien: in Kontakt treten mit Omega als personlichem Zen-
trum. Klar erscheint dieses Bemiihen einigermalen ,erzwungen‘, denn wir sind
noch nicht reif fiir diesen ,reinen‘ Kontakt.“ 42 — | ' Wachsende Schwierigkeit,
mich rein auf Gott hin zu isolieren. — AuBerste Schwierigkeit und ,Trostlosig-
keit’, ein ,reines* Omega anzugehen. Eigenartige Situation: ich kann nicht be-
ten ohne das Verspiiren Gottes im All, aber sobald ich mich bemiihe, mich auf
den ,reinen Gott* zuriickzuziehen, habe ich die Empfindung von Leere und

w

7 Brief vom 13. Oktober 1933.

38 Brief vom 16. Oktober 1942.

9 Brief vom 3. Dezember 1939.

0 Tagebuch 25. Januar 1940.

41 Exerzitien- Aufzeichnung 19. Juli 1921.
Ebd. 26. November 1939.

B oW

»
[



Pierre Teilhard de Chardin 175

Kilte.**43 Teilhard ist — darin ein treuer Jiinger des Ignatius — ein ,,contempla-
tivus in actione®, ein ,,in der Tétigkeit Gott-Verbundener®, der ,,in allen Din-
gen‘‘ des Kosmos ,,Gott findet*. ,,Das Sein lieben, das sich in unserem Herrn
vollendet.““#4 Dagegen erféihrt er sich in den Exerzitien herausgerissen aus der
gewohnten Atmosphire seiner Kontemplation. Darum denkt er auch an eine
besser passende Methode: ,,Man miifite Exerzitien entwerfen, die sich im ge-
wohnlichen Rahmen des Lebens abspielen: ein wihrend acht Tagen vollkom-
men gelebtes Leben.“45 Eine derartige Erfahrung macht er 1947, dasein Herz-
infarkt ihm keine Exerzitien erlaubt. ,, Keine Exerzitien im letzten Jahr: Das
Niherkommen durch die Krankheit, die Berithrung mit dem Tod haben sie er-
setzt. Durch sie habe ich den Kontakt mit Gott gefunden. ‘46

Teilhard hat deshalb auch Schwierigkeiten mit dem Text und der Sprache
des Exerzitienbuches, und seine Kritik daran wird oft recht hart. Er nennt die
Exerzitien ,,untragbar in ihrer Perspektive des Reiches Gottes‘. Er findet ,,die
Christologie und das Reich Christi der Exerzitien, entwickelt in einem vorgali-
leischen Kosmos*, direkt ,,kindisch®. — ,,Das Schema der Exerzitien ist glin-
zend, aber ich kann nicht mehr atmen in ihrer Kosmologie und darum auch in
ihrer Christologie.“ Er beklagt die ,,statische Sicht der Welt, des Ubels, des
Reiches Gottes*‘. Der Vorwurf einer ,,statischen Theologie und des ,,Indivi-
dualismus‘ bildet den Kern seiner Exerzitienkritik.

Teilhards Kritik an den Geistlichen Ubungen darf selber kritisch befragt
werden. Sicher ist Ignatius von Loyola und sein ,,mit so viel Federmiihe* ge-
schriebenes Buch in manchen konkreten Formen Kind seiner — eben vorgali-
leischen — Zeit. In der Treue zur Grundintention und zu ihrer wahren Theo-
Logik sind die Exerzitien darum immer neu fortzuschreiben, wobei die neuen
Erkenntnisse der Theologie und Exegese, aber auch der Psychologie usw. in
ihre Interpretation einzubringen sind.

Dazu kommt, daB Teilhard im Fortschreiten seines Lebens immer weniger
an der ,,vergangenen‘ Geschichte interessiert ist und darum Miihe hat mit den
»Mysterien des Lebens Jesu* (ausgenommen die Verklirung!). Selbstver-
stédndlich und ausdriicklich bekennt er sich zum ,,historischen* Christus, aber
gebannt ist er vom Auferstandenen, der allen Zeiten gegenwirtig ist und zu-
gleich ihr absolutes Zukunftsziel bildet.

Hat Teilhard in seiner Kritik nicht vielleicht auch iibersehen, daB das Exerzi-
tienbuch kein theologischer Traktat ist, sondern Wegleitung fiir einen geistli-
chen ProzeB —und darum der Vorwurf des ,,Statismus“ in dieser Sicht hinfillig
ist? Er hat wohl auch iiber der von ihm so getadelten Weltflucht des Biilers

43 Ebd. 24. Oktober 1943.
44 Ebd. 19. Juli 1921.

45 Ebd. 16. Oktober 1942,
46 Ebd. 30. August 1948,



Josef Stierli 176

Ignatius zu wenig die Weltzuwendung des apostolischen Ignatius nach der my-
stischen Erfahrung von Manresa wahrgenommen. Im Grunde richtet sich die
Kritik Teilhards gegen eine Interpretation der Exerzitien, wie sie ihm wihrend
seiner Ausbildung vermittelt wurde. Hier ist der Vorwurf des ,,Aszetismus‘
und des ,,Individualismus‘ weithin berechtigt. Hitte Teilhard die drei Bande
,Deus semper maior Erich Przywaras zur Exerzitientheologie, die Beitrige
Hugo Rahners zur ,,Christologie der Exerzitien* und den Kommentar zu den
Annotationen von Adolf Haas oder im eigenen Land ,,.La Dialectique des
Exercices Spirituels“ seines jiingeren Mitbruders Gaston Fessard und die Ar-
beit der Zeitschrift ,,Christus* gekannt, wire seine Kritik wohl anders ausge-
fallen.

Eine Ubung der Exerzitien hat Teilhard nicht nur von jeder Kritik ausge-
nommen, sondern sie stets mit Lob bedacht: die Betrachtung ,,Ad Amorem*,
wie er abkiirzend die SchiuBbetrachtung ,,Uber die Liebe Gottes in allen Din-
gen* nennt. Schon in ihrem Wortlaut, noch mehr aber in jhrem Thema ent-
spricht sie seiner geistlichen Weltschau. Hier findet er Gott als einen stets Wir-
kenden gegenwiirtig im Kosmos. Diese Ubung ist fiir ihn die Verdichtung sei-
ner im Alltag gelebten ,,kosmischen Kontemplation*‘. Wenn er einmal notiert,
man sollte von der SchluBbetrachtung her die ganzen Geistlichen Ubungen ge-
stalten, kann man ihm nur zustimmen. Denn hier ist die Mystik, die das Leben
des Ignatius und seine Geistlichen Ubungen durchformt, am unmittelbarsten
zu spiiren. Die Sinnmitte aller Frommigkeit ist fiir Ignatius das ,,Gott suchen in
allen Dingen® — und genau dies ist auch die Mitte aller Spiritualitit Teilhards.
,,Das ist der Kern dessen, was ich in meinen Exerzitien predige, d.h. die Me-
thode, ,alles zu vergottlichen® ¢, wie er in einem Brief das Einleitungswort zum
,,.Milieu Divin‘“ variiert*?.

Bei allen Unterschieden von Sprache und Weltbild ist Teilhard doch ur-
ignatianisch. Wie fiir die Ubung ,,Ad Amorem* kdnnte dies fiir die zentralen
Exerzitien-Betrachtungen ,,Vom Ruf des Konigs* und von ,,Zwei Bannern*
nachgezeichnet werden. Die gleichen Texte aus Paulus, auf die Teilhard immer
wieder zuriickverweist, Kolosser- und Epheserbrief vor allem, und die Chri-
stologie des Johannesprologs sind auch die biblischen Fundamente der Geistli-
chen Ubungen bei Ignatius. Wenn Teilhard so unerschiitterlich treu an seinem
Orden hing, dann liegt der innerste Grund in dieser tiefen, von ihm wohl mehr
instinktiv erfiihlten als intellektuell erfaBten Verwandtschaft mit seinem Ox-
densvater.

Trotz aller Fehlinterpretation der Exerzitien, die dem jungen Teilhard auf
seinen Jesuitenweg mitgegeben wurden, kommt er nie von ihnen los. Vielmehr

47 Brief vom 31. Oktober 1926; vgl. Josef Stierli, Das ignatianische Gebet: ,,Gott suchen in allen
Dingen*, in F. Wulf, Ignatius von Loyola, Seine geistliche Gestalt und sein Vermdchinis, Wiirzburg
1956.



Pierre Teilhard de Chardin 177

sieht er in ihnen ein wertvolles Werkzeug zur geistlichen Formung des moder-
nen Menschen. Schon friih, besonders aber in seinen letzten Jahren, beschif-
tigt ihn der Plan, die Exerzitien in die Sprache und Geisteswelt des modernen
Menschen zu ,,iibersetzen‘, sie ,,neu zu schreiben. Sein Herzensbuch ,,Der
Gottliche Bereich* ist in seiner ausdriicklichen Intention ein solcher Versuch.
,»Eine groBartige ,Ubersetzung’ ist moglich. Ich sollte sie entwerfen.* Mit die-
sem Vorsatz im Tagebuch von 1950 greift er das Anliegen von neuem auf. Und
spiter mahnt er sich: ,,Einen ,Bericht iiber die Exerzitien schreiben. 48 Noch
eine Woche vor seinem Tod schreibt er seinem Freund P. Pierre Leroy: ,,Ha-
ben Sie sich schon einmal vergegenwirtigt, bis zu welchem Grad die Exerzitien
(Fundament, Siinde, Konig, Banner, alles auBer ,Ad Amorem‘) unbedingt
iibersetzt werden miiSten und kénnten in die Sicht eines Universums, das sich
entwickelt? Ich bin immer noch durchdrungen von der wachsenden Notwen-
digkeit, in der wir uns befinden, die Exerzitien (in ihrem Sinn!) zu iiber-den-
ken, indem wir sie aus einem (statischen) Kosmos, wie der heilige Ignatius ihn
sah, in eine Kosmogenese, wie sie das Universum fiir unser modernes BewuBt-
sein geworden ist, {ibertragen. 49

~ Leider ist Teilhard nicht mehr zu dieser ,,Uber-Setzung* der Exerzitien ge-
kommen, aber er hat in seinen Aufzeichnungen wenigstens die Grundthemen
umrissen: ,,1. Die universale Synthese einer gliubigen Weltschau, 2. die Ein-
heit von Liebe zur Welt und Liebe zu Gott in Jesus Christus, 3. der apostolische
Wille, um die eigenen Erfahrungen fiir andere auszuwerten, 4. in Treue zur
Kirche und zur Gesellschaft Jesu‘,

So scharf die Kritik Teilhards an den Exerzitien — richtiger: an der ihm ver-
mittelten Exerzitieninterpretation — auch ist, er hat sie aufgehoben in die Ein-
sicht und den Willen zur schopferischen Uber-Setzung fiir seine Zeit. Die Auf-
gabe bleibt jeder Generation neu gestellt: nicht Treue zum Buchstaben, son-
dern Treue zum Sinn, wie Teilhard im Brief an P. Leroy mit einem Ausrufezei-
chen unterstrichen hat.

Pierre Teilhard de Chardin ist schon ein Vierteljahrhundert tot, und verebbt ist
die Woge der ersten Teilhard-Mode. Gerade der zeitliche Abstand und die kri-
tische Auseinandersetzung lassen ahnen, wie aktuell dieser Mann geblieben ist
fiir unsere Zeit und fiir morgen. Drei Worte wollen zum Schlu3 etwas von die-
ser bleibenden Aktualitdt Teilhards signalisieren:

— Sein ur-christlicher Optimismus stellt sich gegen alle heute so weit verbrei-
tete Versuchung zur Resignation in der Kirche.
~ Sein ganz der Zukunft zugewandter Blick und sein Wille, an dieser Zukunft

48 Tagebuch 25. August 1950 und 10. Juli 1954.
49 Brief vom 4. April 1955.



Peter Hiinermann 178

mitzubauen, mahnen, daB das Reich Gottes in der Zukunft liegt und daB} die
Christenheit — unter Einschlufl von Dogma und Amtskirche — pilgerndes,
immer neu die Zelte abbrechendes und sich auf den Weg machendes Volk
Gottes ist. '

— SchlieBlich will Teilhard die Christen, ganz im Sinn von Vaticanum II, leh-
ren, daB sie die Welt ernst nehmen und mitwirken an ihrem wahren Fort-
schritt, daB sie die Welt in Gott und Gott in der Welt lieben.

Am Griindonnerstag, 7. April 1955, hat Teilhard de Chardin die letzten Ein-

tragungen in sein Tagebuch gemacht. Wie ein Testament steht da in griechi-

schen Buchstaben das Pauluswort: ,,Gott alles in allem‘’. Dann folgt das Finale
seines Lebens: ,,Die beiden Artikel meines Credo: Das Universum ist evolutiv
zentriert nach oben und nach vorn. Christus ist sein Zentrum.“5°

50 Zit. bei Cuénot, 676.

Mit dem Volk Gottes unterwegs

Eine geistliche Besinnung zur Theologie und Praxis des kirchlichen Amtes

Peter Hiinermann, Miinster

Die Spiritualitit des kirchlichen Amtes lebt weithin aus der Begegnung mit
dem Herrn; auf ihn richtet der Priester wie alle kirchlichen Amtstrager seinen
Blick; er weiB, daB er von ihm her seine Sendung, seinen Auftrag, seine Voll-
macht hat. Dabei aber wird leicht das andere Moment des kirchlichen Amtes
iibersehen, obgleich gerade dieses den grof3en Teil der téglichen Arbeit aus-
macht. In der Uberschrift des Aufsatzes ist es aufgezeigt: Mit dem Volk Gottes
unterwegs. Der Dienst des Priesters und eines jeden kirchlichen Amtstragers
wichst aus der Kirche hervor,wie er durch Jesu Vollmacht iibertragen wurde,
ist von der Basis, von den Gemeinden her mitbestimmt.

Aus dem Ineinanderspielen beider Aspekte ergibt sich eine Fiille von Ein-
sichten in geistliche Wirklichkeiten des kirchlichen Amtes, die wahrhaftig ei-
ner Besinnung wert sind.





