
Peter Hünermann 178 

mitzubauen, mahnen, daß das Reich Gottes in der Zukunft liegt und daß die 
Christenheit - unter Einschluß von Dogma und Amtskirche - pilgerndes, 
immer neu die Zelte abbrechendes und sich auf den Weg machendes Volk 
Gottes ist. 

- Schließlich will Teilhard die Christen, ganz im Sinn von Vaticanum II, leh- 
ren, daß sie die Welt ernst nehmen und mitwirken an ihrem wahren Fort- 
schritt, daß sie die Welt in Gott und Gott in der Welt lieben. 

Am Gründonnerstag, 7. April 1955, hat Teilhard de Chardin die letzten Ein- 
tragungen in sein Tagebuch gemacht. Wie ein Testament steht da in griechi- 
schen Buchstaben das Pauluswort: •Gott alles in allem". Dann folgt das Finale 
seines Lebens: •Die beiden Artikel meines Credo: Das Universum ist evolutiv 
zentriert nach oben und nach vorn. Christus ist sein Zentrum."50 

50 Zit. bei Cuenot, 676. 

Mit dem Volk Gottes unterwegs 
Eine geistliche Besinnung zur Theologie und Praxis des kirchlichen Amtes 

Peter Hünermann, Münster 

Die Spiritualität des kirchlichen Amtes lebt weithin aus der Begegnung mit 
dem Herrn; auf ihn richtet der Priester wie alle kirchlichen Amtsträger seinen 
Blick; er weiß, daß er von ihm her seine Sendung, seinen Auftrag, seine Voll- 
macht hat. Dabei aber wird leicht das andere Moment des kirchlichen Amtes 
übersehen, obgleich gerade dieses den großen Teil der täglichen Arbeit aus- 
macht. In der Überschrift des Aufsatzes ist es aufgezeigt: Mit dem Volk Gottes 
unterwegs. Der Dienst des Priesters und eines jeden kirchlichen Amtsträgers 
wächst aus der Kirche hervor,wie er durch Jesu Vollmacht übertragen wurde, 
ist von der Basis, von den Gemeinden her mitbestimmt. 

Aus dem Ineinanderspielen beider Aspekte ergibt sich eine Fülle von Ein- 
sichten in geistliche Wirklichkeiten des kirchlichen Amtes, die wahrhaftig ei- 
ner Besinnung wert sind. 



Mit dem Volk Gottes unterwegs 179 

Das christologische und das ekklesiologische Moment des Amtes 

In den Texten des II. Vaticanums und schärfer noch in der theologischen Dis- 
kussion von heute zeichnen sich zwei Typen des Amtsverständnisses ab. Zum 
einen wird das Amt als Fortsetzung der Sendung Jesu Christi verstanden. Der 
Amtsträger repräsentiert Jesus Christus gegenüber der Gemeinde. In der an- 
deren Sicht ist das Amt Ausfaltung des Geheimnisses der Kirche. Amt wird da- 
bei verstanden als eine Weise, wie Kirche sich artikuliert, darstellt und wie der 
Glaube der Kirche vermittelt wird. Man könnte vereinfachend, aber auch ver- 
deutlichend vom Amt als repraesentatio Christi, Darstellung Christi, und als 
repraesentatio ecclesiae, Darstellung der Kirche, sprechen. 

A. Das Verständnis des Amtes als Repräsentation Christi ist uns allen geläufig. 
Jesus Christus beruft die Apostel, gibt ihnen Vollmacht, die Kirche aufzuer- 
bauen. Für dieses Ziel und diese Funktion stattet Jesus Christus auch das Amt 
in der späteren Kirche mit der entsprechenden Vollmacht aus. 

Die amtliche Vermittlung hat ihren Ort zwischen Jesus Christus und der Kir- 
che. Der Amtsträger ist allerdings nicht zweiter Mittler neben dem einen Mitt- 
ler Jesus Christus, vielmehr handelt in und durch den Amtsträger der erhöhte 
Herr selbst. Es ist Jesu Wirken, das der Kirche durch den Amtsträger hindurch 
zugute kommt. Auf Grund der gekennzeichneten Stellung zwischen Jesus 
Christus und seiner Kirche gewinnt die apostolische Sukzession eindeutige 
Konturen. Sie ist notwendig, weil nur in der vollen Sichtbarkeit und sakramen- 
talen Greifbarkeit der Ordination die legitime Weitergabe jener Vollmacht er- 
folgen kann, welche der Herr selbst am Anfang den Aposteln verliehen hat. 
Durch dieses Amtsverständnis ist zum Beispiel das Verständnis der Euchari- 
stie geprägt, wo der Priester •in persona Christi", als Repräsentant Christi, 
handelt. An diesem sakramentalen Geschehen nimmt das Volk Gottes in der 
•actuosa participatio", in lebendigem Mittun, teil. Die Konsequenzen für die 
amtliche Verkündigung liegen ebenso auf der Hand wie die für die pastoralen 
Leitungsfunktionen. 

Neben diesem christologischen Ansatz des Amtsverständnisses spricht, 
deutlich erkennbar, das II. Vaticanum und vor allen Dingen die neuere theolo- 
gische Diskussion vom Amt als Repräsentation der Kirche. Hier wird die Amts- 
theologie gleichsam vom anderen Ende her entworfen. 

Die grundlegende Auswirkung des Todes und der Auferstehung Jesu Christi 
ist die Stiftung des Glaubens der Kirche. Der Glaube, welcher die Kirche zur 
Kirche macht, wird zwar von auserwählten Zeugen, von den Aposteln und spä- 
ter von den Amtsträgern, verkündet, aber es ist der Glaube der Kirche, der in 
ihrer Verkündigung bezeugt wird. Am Anfang also steht die Kirche, die sich als 
eschatologische Heilsgemeinde weiß. Sie versteht sich wesentlich als apostoli- 
sche Kirche, d. h. sie weiß sich in ihrer eigenen Zukunft und damit in der Zu- 



Peter Hünermann 180 

kunft der Welt unwiderruflich und unaufhebbar gebunden an die ein für alle- 
mal geschehene Offenbarung Gottes in Jesus Christus. Ihr Glaube ist jener 
Glaube, den die Apostel zuerst bekannten. 

Um in diesem Glauben zu bleiben und ihn in alle Dimensionen des Lebens 
hineinzugeben, bedurfte und bedarf die Gemeinde einiger fundamentaler 
Dienste, die sie immer erneut mit der gemeinsamen Grundaufgabe und dem 
Grund der Kirche konfrontieren. Sie bedarf der Amtsträger. Die Ausgestal- 
tung der Dienste erfolgte schon im Konsolidierungsprozeß der ersten Ge- 
meinden. So wie die Kirche im ganzen durch den Glauben von Jesus Christus 
her konstituiert ist, ebenso werden auch die wesentlichen Dienste, die in ihr zur 
Vermittlung dieses Glaubens gebraucht werden, in letzter Sinngebung auf Je- 
sus Christus zurückgeführt. Er ist der Herr der Kirche, und deswegen auch der 
Herr der Dienste in der Kirche. Er wirkt in fundamentaler Weise den Glauben 
in der Kirche, und deswegen wirkt er auch im Dienst der Amtsträger. Herkunft 
des Amtes ist so die Kirche selbst. Sinn und Ziel alles amtlichen Wirkens ist die 
Kirche in ihrer Vollgestalt. Benötigt ist dieser Dienst durch das •schon" und 
•noch nicht" der eschatologischen Heilsgemeinde, d. h. weil Jesus Christus 
•schon" der Herr der Kirche ist und weil er zugleich •noch nicht" sein Herr- 
sein in endgültiger Sichtbarkeit ausübt. 

Die Kirche im ganzen ist apostolische Kirche, da sie in der Überlieferung des 
einen Glaubens der Apostel lebt. Die apostolische Sukzession der Amtsträger 
macht diesen Grundzug der Kirche im Hinblick auf ihre Dienste und ihren öf- 
fentlichen Charakter sichtbar und rechtlich greifbar. 

Das kirchliche Amt ist deshalb und insoweit sakramentaler Natur, insofern 
die Kirche selbst sakramental begründet ist. Die Einsetzung des amtlichen 
Dienstes wie die der Sakramente fällt in der Wurzel mit der Stiftung der Kirche 
zusammen. Sakramental aber heißt: Die Sichtbarkeit ist •jetzt schon" wirk- 
kräftiges Zeichen der •noch nicht" sichtbaren Wirklichkeit. 

Im Dienst der Amtsträger wird also in real-symbolischer, d. h. sakramenta- 
ler Weise das Gesamtmysterium der Kirche sichtbar, was die konkrete ge- 
schichtliche Kirche selbst immer nur in der Gebrochenheit der Zeit und des 
Unterwegsseins lebt. 

B. Die beiden hier nur skizzierten Amtskonzeptionen sind von einem je unter- 
schiedlichen Konstruktionsprinzip aus entworfen. Das eine Mal wird auf die 
Macht und das Prinzip geschichtlicher Faktizität, geschichtlich nicht ableitbare 
Einmaligkeit rekurriert - die Einsetzung durch Jesus Christus; das andere Mal 
auf die Gemeinschaft und die Sinnerfahrung - das Leben der Kirche. 

Das erste Amtsverständnis geht aus von der Vollmacht Jesu Christi, die um- 
fassender Natur ist. Sie ist so befremdlich, daß alle bisherigen Selbstverständ- 
lichkeiten und Übereinkünfte der Menschen, auch der bestehenden Gemein- 



Mit dem Volk Gottes unterwegs 181 

schaftsformen, aufgesprengt werden. •Wer Vater oder Mutter mehr liebt als 
mich, ist meiner nicht wert. Und wer Sohn oder Tochter mehr liebt als mich, ist 
meiner nicht wert." (Mt 10,37) Zwar setzt Jesus zur Durchsetzung seines 
Vollmachtsanspruches keine irdischen Machtmittel ein. Dies würde der radi- 
kalen Unbedingtheit seines Vollmachtsanspruches widersprechen; denn Jesus 
fordert das Innerste des Menschen, sein volles und unverkürztes Ja ohne 
Zwang. Jesus beansprucht seine Freiheit. Der Verzicht auf den Einsatz parti- 
kularer Machtmittel ist also in keiner Weise eine Abschwächung des eschato- 
logischen Vollmachtsanspruchs. Man muß umgekehrt sagen: Gerade in der 
Einheit von Macht und Verzicht auf Machtmittel, in der Einheit letztlich von 
Kreuz und Auferstehung, manifestiert sich eschatologische Macht in der Ge- 
schichte. 

Von diesem Konstruktionsprinzip her, dem Einbruch der eschatologischen 
Vollmacht Jesu in unsere Geschichte, ist die erste Amtskonzeption gestaltet. 
Der auferstandene Herr erweckt aus seiner Vollmacht heraus seine Zeugen. In 
seinem Namen, auf nichts gestützt als auf diese Erwählung, fordert Paulus den 
Gehorsam der Heidenvölker. Vollmacht und konkrete Faktizität gehören so 
zusammen. Er, Paulus - und nicht irgendwelche anderen Gemeindemitglieder 
- hat die Vollmacht, Evangelium in Authentizität zu verkünden und den Glau- 
bensgehorsam einzufordern, so wie es zu Beginn des Galaterbriefes von Paulus 
ausgesprochen wird. 

Das zweite Amtsverständnis hat einen anderen Kristallisationspunkt. Wir 
haben ihn durch die Stichworte •Gemeinschaft" und •Sinnerfahrung" ge- 
kennzeichnet. Auch hier liegt die Wurzel in Jesus Christus selbst. Jesu Her- 
kunft vom Vater und sein Dasein für die Menschen untergreifen wesentlich 
und endgültig Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen Menschen. Die 
Grenzen, welche Schuld und Gesetz ziehen, werden aufgehoben. Die bruch- 
stückhafte Gemeinschaft der Menschen miteinander wird durch Jesus in eine 
Bewegung über sich hinaus gebracht, hat nun ihren Grund jenseits menschli- 
cher Anstrengung in der sichtbar gewordenen Liebe Gottes. Von hierher, aus 
der Beziehung zu Jesus, stammen die Ausbreitung, die virtuelle Universalität 
der Kirche wie die einzigartige neue Tiefe eines jeden menschlichen Verhält- 
nisses. Gerade diese Universalität für alle und die Unbedingtheit für jeden zei- 
gen den Realitätsgehalt der Verkündigung vom anbrechenden Reich Gottes. 

So sehr Jesu Gemeinschaft mit den Menschen und der darin aufleuchtende 
Sinn auch seinen Machtanspruch rechtfertigen, die tatsächliche Gemeinschaft 
und die Sinnerfahrung der Jünger bleiben hinter der Unbedingtheit des An- 
spruchs zurück. Von der Erfahrung der Gemeinschaft und dem sich darin ent- 
hüllenden Sinn her wird dieser Machtanspruch Jesu nicht voll einsichtig. Und 
auch die tatsächliche Geschichte mit all ihren Ungereimtheiten, ihren Leiden, 
ihren Zwiespältigkeiten erhält von dorther kein solches Licht, daß alles in ein- 



Peter Hünermann 182 

sichtiger Selbstverständlichkeit gerechtfertigt erschiene. Gerade das Neben- 
einander von geglaubter Macht und erfahrener Ohnmacht, virtueller Univer- 
salität und sichtbarer Zerrissenheit zeigt, daß in Jesus Christus zwar die escha- 
tologische Vollendung angebrochen, aber noch nicht vollendet gegeben ist. 

C. Der Machtanspruch Jesu und die Sinnerfahrung der Menschen um ihn geht 
in der Gemeinschaft der nachösterlichen Kirche weiter. 

Bei Jesus Christus ist die Dualität von Vollmacht, die von ihm ausging, und 
der Gemeinschaft, in der sein Geist lebte trotz des eschatologischen Charakters 
seiner Botschaft (•daß alle eins seien") nicht aufgehoben. Daher muß sich 
diese Doppelung auch in der Kirche durchhalten. Damit ist auch die Notwen- 
digkeit eines doppelten Kirchen- und Amtsverständnisses gegeben. Eines, das 
sich an der Faktizität, am Vollmachtsdenken orientiert, und eines, das vom 
Gemeinschaftsdenken her entworfen wird. Weil der endzeitliche Vollmachts- 
anspruch Jesu Christi auf vollendete Gemeinschaft zielt, weil Jesus auf das 
unumschränkte Ja menschlicher Freiheit aus ist, deshalb muß in der ersten, auf 
Jesu Vollmacht gründenden Konzeption alle Macht auf die Gemeinschaft hin 
vollzogen werden. Und umgekehrt bringt aus der zweiten Sicht heraus die 
Gemeinschaft des Reiches Gottes in der Kirche aus sich selbst das Moment der 
Vollmacht hervor, bejaht es, nicht als Entgegenstehendes, sondern Eigenes. 
Denn durch die Vollmacht findet diese Kirche zu ihrem eigensten Ziel hin. Das 
Kriterium des Amtes und der Amtsführung in Vollmacht ist, bis in die Spitze 
der Entscheidung hinein, die Kirche als Gemeinschaft. Umgekehrt hat der 
Glaube der Kirche gerade darin das Moment seiner Unbedingtheit und Reali- 
tät an sich, daß er dieses Amt in seiner Vollmacht bejaht und will. 

In diesem Sinn muß das Amt in der Kirche immer vollzogen werden als re- 
praesentatio Christi, aber auch als repraesentatio ecclesiae, als Dienst, der aus 
der Vollmacht Jesu Christi herrührt und zugleich als Dienst, der aus der Kir- 
che, aus den Gemeinden heraus erwächst. 

Die Kirche, Amtsträger und Gemeinden stehen so ständig vor der Aufgabe, 
ein Gefüge, ein Miteinander hervorzubringen, das gekennzeichnet ist durch 
ein Verhältnis wechselseitiger unbedingter Anerkennung von Amtsträger und 
Gemeinden im Heiligen Geist, ein Verhältnis der Freiheit. Dieses Verhältnis 
der Freiheit, der wechselseitigen freien Verwiesenheit aufeinander aber steht 
in scharfem Gegensatz zu den Selbstverständlichkeiten der Welt, den sündhaf- 
ten Tendenzen im Menschen. Beide Instanzen, die Amtsträger wie die Ge- 
meinden, haben sich in ihrem Selbstverständnis, im Vollzug ihrer wechselseiti- 
gen Funktionen, vom sündhaften Selbstverständnis der Zeit, ihrer Zeit, zu be- 
freien. Kirche ist in diesem Sinn •semper reformanda", ist immer zu •refor- 
mieren", muß sich stets von neuem bekehren. 



Mit dem Volk Gottes unterwegs 183 

Zur Frage von Verkündigung und Kommunikation 

Es ist Aufgabe des kirchlichen Amtes, mit Paulus Jesus Christus als den Ge- 
kreuzigten zu verkünden, als unseren Erlöser, der uns den Weg zum Vater er- 
öffnet hat, der uns mit der Kraft des Geistes begabt hat, so daß wir in ein neues 
Verhältnis zur Welt, zu unseren Mitmenschen gestellt sind. Die ausgeführten 
Überlegungen zeigen, daß diese amtliche Verkündigung aus der Vollmacht des 
Herrn heraus ihre Finalität in der Glaubenskommunikation hat, in der realen 
Glaubensgemeinschaft, in der Bejahung jenes Sinnes, den Gott in Jesus Chri- 
stus als den Sinn des gemeinsamen und individuellen Lebens enthüllt. 

Gerade hier aber ergeben sich für unsere Zeit ganz spezifische Schwierigkei- 
ten. Das Miteinandersein der Christen, der Gläubigen, die Kommunikation 
von Amt und Gemeinschaft, geschieht - wie bei allen Menschen - innerhalb 
des Netzes vielfältiger öffentlicher Kommunikationsmittel. Das bedeutet aber, 
daß das Verhältnis der Amtsträger zum Volk und umgekehrt in einer außer- 
gewöhnlichen Weise für Störungen anfällig ist. Die Kommunikation vollzieht 
sich nur zu einem geringen Ausmaß direkt, ist immer stärker durch die Medien 
vermittelt. 

Es kommt ein Zweites hinzu: Gerade durch die Kommunikationsmittel ist 
eine •Rationalität" öffentlicher Art, eine intellektuelle Durchsichtigkeit, ent- 
standen, die im kirchlichen Raum nicht mißachtet werden darf. Die Leute sind 
es gewöhnt, daß Politiker ihre Entscheidungen und Programme dem Volk 
plausibel machen. Politiker haben Rechenschaft abzulegen und zu begründen, 
was sie tun. Hier ist ein öffentliches Niveau von Mündigkeit, von Informations- 
recht gegeben, das meiner Ansicht nach in den kirchlichen Beziehungen nicht 
immer in der ausreichenden Weise respektiert wird. Die Diskussionen um 
Hans Küng, die Diskussionen um Humanae vitae sind nur allzu beredte Bei- 
spiele dafür. 

Damit taucht die Frage nach einer erneuten und vertieften Vertrauensbil- 
dung auf, nach der Anerkennung der Autorität als Resultat freier Zustimmung. 
Hier ist von Seiten der Amtsträger in erhöhtem Maß ein Sich-Entäußern not- 
wendig, eine Hingabe, um diese jeweilige Plausibilität, diese intellektuelle 
Durchsichtigkeit, zu erreichen. Auf der anderen Seite muß die in der Kirche 
geübte Kritik, die zur Atmosphäre der Freiheit und der wechselseitigen Aner- 
kennung gehört, wesentlich deutlicher als bisher die Charakteristiken eines 
liebenden Ringens um den Glauben annehmen. Nur in dieser Weise kann es 
gelingen, gegen den geltenden Zeitgeist in den Gemeinden an der Entstehung 
von Glaubensplausibilitäten zu arbeiten, die jenen unchristlichen, paganen 
Selbstverständlichkeiten entgegengesetzt sind. Wir brauchen eine solche nicht 
nachlassende, hingebende Arbeit an intellektueller Durchsichtigkeit und ein 
entsprechendes Vermitteln, Stärken, Erwecken gläubigen, offenen Vertrau- 



Peter Hünermann 184 

ens, das durchaus auch ein kritisches Wort mit umschließt und verträgt; nur so 
kann es gelingen, ein Gefüge der Kommunikation und der Verkündigung in 
der Kirche zu erreichen, das anders ist als das Gefüge öffentlicher Kommuni- 
kation mit ihren Tendenzen zur Selbstrechtfertigung, zur Durchsetzung ei- 
genmächtiger Interessen. Nur wo der Geist Christi im öffentlichen Kommuni- 
kationsprozeß der Kirche eine solche Gestalt annimmt, wird •die Welt über- 
führt" (Joh 16, 8), wird wahrhaft Glaube vermittelt. Das bedeutet nicht, daß 
Verkündigung und Kommunikation jemals eine heile Welt, jemals vollkom- 
men werden. Die Wahrheit der kirchlichen Öffentlichkeitsstruktur ergibt sich 
immer nur aus der je neuen •conversio", der Bekehrung, aus dem Eingeständ- 
nis, auch dem öffentlichen Eingeständnis der eigenen Schuld und Unzuläng- 
lichkeit. 

Wir wissen alle um die Schwierigkeiten, welche ein solches Unterfangen mit 
sich bringt; das Eingestehen von Versagen wird oftmals als Führungsschwäche 
ausgelegt, in eine aufgebauschte Kritik umgemünzt und nicht in Demut und 
mit dem Bewußtsein der eigenen Schuld honoriert. Gleichwohl gibt es keinen 
anderen Weg als den des Geistes Christi. Nur wo die Amtsträger sich um diese 
Weise von Kommunikation bemühen, wird auch die gläubige Bereitschaft 
wachsen, die Botschaft Jesu aus der Hand der Bevollmächtigten entgegenzu- 
nehmen. Nur im täglichen Sich-Sterben kann dies gelingen. 

Pastorale Leitung - Auferbauung der Kirche heute 

Pastorale Leitung, Vollmacht zur Führung des Volkes Gottes, hat ihren Sinn 
und ihr Maß in der Auferbauung des Reiches Gottes hier und jetzt im Mitein- 
ander der Menschen. Solcher Glaube artikuliert sich immer in konkreten ge- 
schichtlichen Formen des Nicht-von-der-Welt-Seins gerade in der Welt. Nur 
so wird Glaubensgemeinschaft real, nur so wird das Bekenntnis zu Jesus Chri- 
stus als dem Erlöser ins eigene Leben übersetzt. 

Versuchen wir, uns die damit angesprochene Problematik wenigstens skiz- 
zenhaft klarzumachen. 

Unser Miteinandersein, die Form unseres In-der-Welt-Seins, ist gekenn- 
zeichnet durch große dynamische Systemzusammenhänge. Wir sprechen vom 
Bildungssystem, vom Gesundheitswesen, vom Sicherheitssystem, von den Sy- 
stemen der Weltwirtschaft. Schaut man sich diese großen Systeme an, so sind 
sie alle von unerhörten Spannungen durchzogen. Sie tragen in sich die Signatur 
des Todes. 

Greifen wir einige Beispiele heraus: Johannes Paul II. hat die bestehende 
Weltwirtschaftsordnung nicht nur in seinen Reden in Lateinamerika scharf kri- 
tisiert. Ich zitiere aus seiner Enzyklika •Redemptor Hominis": •Der Umfang 
des Problems führt uns zur Prüfung der Strukturen und Mechanismen im Be- 



Mit dem Volk Gottes unterwegs 185 

reich der Finanzen und des Geldwertes, der Produktion und des Handels, die 
mit Hilfe von verschiedenen politischen Druckmitteln die Weltökonomie be- 
herrschen: sie zeigen sich unfähig, die aus der Vergangenheit überkommenen 
Ungerechtigkeiten aufzufangen oder den Herausforderungen und ethischen 
Ansprüchen der Gegenwart standzuhalten. Indem sie den Menschen selbst 
verursachten Spannungen aussetzen, in beschleunigtem Tempo die Reserven 
an Grundmaterie und Energie vergeuden und den geophysischen Lebensraum 
schädigen, bewirken sie, daß sich die Zonen des Elends mit ihrer Last an 
Angst, Enttäuschung und Bitterkeit unaufhörlich weiter ausdehnen." (Sekre- 
tariat der Deutschen Bischofskonferenz, Verlautbarungen des Apostolischen 
Stuhles Nr. 6, 1979, 34 f.) Man muß sich anhand der Statistiken klarmachen, 
wie extrem ungleichgewichtig das wirtschaftliche Potential verteilt ist; man 
muß sich klarmachen, wie elend der Großteil der Menschheit lebt; man muß 
sich klarmachen, was die unerhörte Kapitalanhäufung der OPEC-Länder be- 
deutet - in einem Jahr gewinnen sie nahezu die Hälfte des Umfangs des gesam- 
ten Euro-Dollar-Marktes als Erlös; dies und vieles andere muß man sich klar- 
machen, um diese Signatur des Todes im gegenwärtigen Wirtschaftssystem zu 
erkennen. 

Nichts anderes zeigt sich im ganzen Bereich von Krieg, Rüstung, nationaler 
und kontinentaler Sicherheitssysteme und deren innerer Logik. Das Wort Carl 
Friedrich von Weizsäckers, der 1976 eindringlich von der Wahrscheinlichkeit 
eines Dritten Weltkrieges spricht (Wege in der Gefahr, München 1976, 
109 ff.), wurde damals belächelt. Heute hat es neue, furchtbare Aktualität be- 
kommen. 

Nicht nur in den Bereichen von Handel und Rüstung wachsen die Bedro- 
hungen. Die Kostenexplosion im Gesundheitswesen ist zum Bespiel nur ein 
Zeichen für ein tiefer sitzendes Problem: Was für ein Verhältnis zur eigenen 
Krankheit, zur Begrenztheit des irdischen Lebens manifestiert sich da? Wel- 
cher Glaube an die Reparierbarkeit und Steuerbarkeit individueller und sozia- 
ler •Gesundheit" äußert sich dort? Welche persönlichen und gemeinsamen 
Hoffnungen werden hier wach oder sterben ab? 

Was aber bedeutet in einem solchen Lebenskontext, der auf absolute Mach- 
barkeit aus ist und zugleich daran verzweifelt, die pastorale Führung einer 
Gemeinde? Das kirchliche Amt hat als Auftrag, das •en Christo einai", das 
In-Christus-Sein, zu verkünden; es muß den Gemeinden, der Kirche im gan- 
zen verkünden, daß wir nicht von dieser Welt sind. Mit den Worten des Kolos- 
serbriefes gesprochen heißt dies: •Mit Christus den Weltelementen abster- 
ben." (Kol 2,20) 

Sagen wir es mit den Worten des Epheserbriefes: •Euch hat Gott mit Chri- 
stus zum Leben erweckt, die ihr tot wäret durch eure Fehltritte und Sünden, in 
denen ihr einst nach der Weise des Weltlaufs wandeltet, nach der Art des Herr- 



Peter Hünermann 186 

schers im Luftreich, des Geistes, der jetzt noch in den Söhnen des Ungehor- 
sams wirksam ist. Unter ihnen wandelten auch wir alle ehemals in den Begier- 
den unseres Fleisches; wir vollbrachten die Gelüste des Fleisches und der Sinne 
und waren von Natur Kinder des Zorns wie die anderen auch. Gott aber, der 
reich ist an Erbarmen, hat um seiner großen Liebe willen, mit der er uns liebte, 
auch uns, die wir tot waren durch Übertretungen, mit Christus zusammen le- 
bendig gemacht." (Eph 2, 1-5) 

Hinkehr zum lebendigen Herrn vollzieht sich nur in der Abkehr von den 
Götzen, in der Durchbrechung jener zwanghaften, todbringenden Selbstver- 
ständlichkeiten und scheinbaren Notwendigkeiten, in der Relativierung jener 
Absolutsetzungen, die zu unserem Lebenskontext scheinbar unbefragt dazu- 
gehören. Zumindest in der Weise der Reue, der Abkehr und der zeichenhaften 
Setzung des Neubeginns muß sich die Auferbauung der Kirche dokumentie- 
ren. Pastorale Leitung verlangt also, daß die Hirten keine schlafenden Wäch- 
ter, keine stummen Hunde sein dürfen. Sie müssen die Strukturen der Zeit, die 
Götzen, kennen, um so den ersten und nächsten Schritt in die Distanzierung 
von der Welt, in die reale Hinkehr zum Herrn weisen zu können. Nur so ver- 
mitteln sie wahrhaft jene Freude, Hoffnung, Zuversicht im Glauben, von der 
Paulus im 8. Kapitel des Römerbriefes spricht, jene Zuversicht, die durch 
nichts zu erschüttern ist, auch nicht durch drohende weltgeschichtliche Kata- 
strophen, die an der Schwelle unseres Hauses sich drohend aufrichten. Kirche 
gewinnt ihre Glaubwürdigkeit in dieser Zeit zutiefst, wo die Gemeinden sich 
als ein Ort des Freiwerdens aus den Verstrickungen der Zeit und ihrer Systeme 
erweisen, als ein Ort, an dem die Verheißung Jesu von neuem aufkeimt. 

Einige persönliche Fragen 

Eine erste Bemerkung: Es ist überaus notwendig, daß unter den kirchlichen 
Amtsträgern - insbesondere dem Domkapitel, dem Domklerus, der Leitung 
des Bistums - ein steter Kommunikationsfluß herrscht. Wo es nicht geschieht, 
muß man es mit allem Mitteln zu erreichen suchen. Man muß sich aber auch 
der Gefahren bewußt sein, die eine solche dichte Kommunikationsstruktur mit 
sich bringt: Es bildet sich relativ leicht eine gewisse Uniformität der Ansichten 
heraus. Es walten mannigfache unbewußte Anpassungsmechanismen. Sehr 
schnell kann ein einseitiges Informationsinteresse entstehen, das sich ab- 
schirmt gegen das, was von außen kommt. 

Eine kritische Frage muß sich infolgedessen jeder Amtsträger stellen: Wo 
pflege ich persönlich Kontakt, Solidarität, Freundschaft mit jenen, die der Kir- 
che, dem klerikalen Milieu fernstehen, mit Atheisten, mit Leuten und Reprä- 
sentanten unterschiedlicher Gesellschaftsschichten? Nur durch konkrete 
Maßnahmen kann man der Verfangenheit in die eigene Borniertheit entgehen. 



Mit dem Volk Gottes unterwegs 187 

Eine zweite Frage für die Gewissenserforschung eines Amtsträgers: Wie 
halte ich es persönlich mit der Zeit des Studiums, der Reflexion? Feuerbach 
hatte erklärt, er wolle die Kandidaten des Jenseits zu Studenten des Diesseits 
machen. Man wird Jesus Christus in unserer Zeit nur dann in angemessener 
Weise zu bezeugen vermögen, wenn man zugleich auch Student des Diesseits 
ist. Die Entscheidungen im pastoralen Dienst sind viel zu komplex, zu schwie- 
rig, als daß man es verantworten könnte, den ganzen Tag nur •beschäftigt" zu 
sein, ohne sich die Distanz der Reflexion, des Studiums, zu nehmen. 

Eine dritte Überlegung gilt jedem: Ist meine Entäußerung an Jesus Christus, 
meine Hingabe an den Herrn im Gebet, in der Meditation mit der Schrift, in 
der Abtötung für mich echt? Ist dies alles nicht nur irgendeine Taktik, sondern 
ein authentisches Sich-selbst-Weggeben? Solange man jung ist, übernimmt 
man Formen und wird dadurch geformt. Wenn man zu einer gewissen geistli- 
chen Reife gekommen ist, muß man jene Formen wählen, die an den Nerv ge- 
hen, die •mich" treffen. 

Schließlich eine vierte Frage an alle Amtsträger: In welcher Weise ist mein 
Dienst, meine Hingabe an die einzelnen, an die Gemeinden, meine Hingabe an 
die Aufgabe in der Pfarrei, im Bistum gekennzeichnet von dem Geist der Of- 
fenheit, der Freiheit, der Sachlichkeit, der Kritikfähigkeit, der Nüchternheit? 
In welchem Ausmaß mischen sich in diesen Dienst Eigenmächtigkeit, Ha- 
ben-Wollen ein; inwieweit macht sich die Sucht breit, die Kirche nach eigenen 
Gesichtspunkten modellieren zu wollen? Solche Fragen gelten für jeden, für 
den Bischof und den Generalvikar und für den Domvikar, für den Pfarrer in 
einer Gemeinde und für die Seelsorgshelferin, die eine Jugendgruppe organi- 
siert. 

* Der Beitrag ist die leicht überarbeitete Fassung eines Rekollektionsvortrages, der im Januar 
1980 vor dem Domklerus in Münster gehalten wurde. (Er geht von den grundsätzlichen Erwägun- 
gen aus, die in GuL 48,1975, 285-299, unter dem Titel Kirche und Amt-Marginalien zum Amts- 
verständnis gemacht wurden und konkretisiert sie weiterführend im Blick auf die Praxis. Die 
Schriftleitung.) 




